
 

EETOS 17

Pehmeitä 
kumouksia

Uskonto, media, nykyaika

Pehmeitä kumouksia: Uskonto, media, nykyaika käsittelee uskontoa ja 
sen tutkimista nykyajan mediavetoisessa kulttuurissa. Uskontotieteen 

menetelmällisten kysymysten lisäksi teos analysoi nykykulttuurin 
uskonnollisuutta ja siihen vaikuttavia laajempia yhteiskunnallisia 
prosesseja. Teos hahmottaa kriittisiä kulttuurintutkimuksellisia ja 

uskontososiologisia lähestymistapoja yhdistellen ”pehmeitä kumouksia” 
uskontotieteen tutkimusperinteisiin ja -kohteisiin. Yksittäisten lukujen 

kohdennukset liikkuvat tieteenalan menetelmiä ja mahdollisuuksia 
luotaavista kysymyksistä uskontoa koskevien mediakeskustelujen 

kautta faniuteen ja populaarikulttuuriin. 

Teemu Taira on uskontotieteen dosentti Turun yliopistossa

Pehm
eitä kum

ouksia   Taira

17

teemu taira



Pehmeitä kumouksia
Uskonto, media, nykyaika





Pehmeitä kumouksia
Uskonto, media, nykyaika

Teemu Taira



Eetos-julkaisuja 17 
http://www.eetos.org 

 
© 2015 Teemu Taira 

Paino: Painosalama Oy – Turku 2015 
ISBN 978-952-67966-8-0 

ISSN 1795-3014 

Eetos-julkaisuja 17 
http://www.eetos.org 

 
© 2015 & 2019 Teemu Taira 

 
ISBN 978-952-7385-00-5 (PDF) 
ISBN 978-952-67966-8-0 (nid.) 

ISSN 2343-1210 (PDF) 
ISSN 1795-3014 (nid.) 

Vuonna 2004 perustettu Eetos on yhdistys, jonka tarkoituksena on ylläpitää, tukea 
ja edistää monitieteellistä ja kriittistä humanistisen alan toimintaa ja tutkimusta. 
Eetos-yhdistyksen toiminnallisena lähtökohtana on asettua tieteen, taiteen ja filo-
sofian solmukohtiin.

Eetoksen e-julkaisut

Teemu Taira ja Pasi Väliaho (toim.): Vastarintaa nykyisyydelle: näkökulmia Gilles 
Deleuzen ajatteluun. 2015 (nid. 2004, Eetos-julkaisuja 1).

Teemu Taira: Notkea uskonto. 2015 (nid. 2006, Eetos-julkaisuja 2).
Katve-Kaisa Kontturi: Feminismien ristiaallokossa. Keskusteluja taiteen ja teorian 

kytkennöistä. 2015 (nid. 2006, Eetos-julkaisuja 3).
Jukka Sihvonen: Aivokuvia. Elokuva, teoria, Deleuze. 2015 (nid. 2013, Eetos-jul-

kaisuja 11).
Ilona Hongisto ja Kaisa Kurikka (toim.): Toisin sanoin. Taiteentutkimusta represen-

taation jälkeen. 2016 (nid. 2013, Eetos-julkaisuja 13).
Teemu Taira: Väärin uskottu? Ateismin uusi näkyvyys. 2017 (nid. 2014, Eetos-jul-

kaisuja 14).
Teemu Taira: Pehmeitä kumouksia. Uskonto, media, nykyaika. 2019 (nid. 2015, Ee-

tos-julkaisuja 17).



Kiitokset	 7

Johdanto: Pehmeitä kumouksia	 9

1. 	Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit: 
	 Uskontotieteen ja kulttuurintutkimuksen rajankäyntiä	 47

2. 	Retoriset dikotomiat ja keskustelu uskonnontutkijan
	 intellektuaalisista rooleista	 75

3. 	Maallistumisparadigma murroksessa	 95

4. 	Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja näkökulmia	 119

5. 	Suomalais-luterilainen modernisaatio 
	 hautaamiskeskusteluissa	 137

6. 	Islamin muuttuva julkisuuskuva	 161

7. 	Uutinen uskonnosta: tyytymättömyyden tae?	 185

8. 	Fanius ja uskonto	 197

9. 	Jumalan käsi: Miksi uskonnosta puhutaan ja vaietaan
	 jalkapallon yhteydessä?	 215

Viitteet	 231
Kirjallisuus	 247
Hakemisto	 267

Sisällys





7

Kiitokset

Teos on eräänlainen retrospektiivi tavoistani hahmottaa uskonto-
tiedettä 20 vuoden aikana. Aloitin uskontotieteen opinnot Turun 
yliopistossa 20-vuotiaana vuonna 1994. Väittelin filosofian toh-
toriksi vuonna 2006 ja vuonna 2010 minulle myönnettiin Turun 
yliopiston uskontotieteen dosentin arvonimi. Vuonna 2014 täy-
tin 40-vuotta, joten teos on koottu tätä juhlistaen. Varhaisimman 
tekstin ensimmäinen versio on kirjoitettu 2000-luvun alussa ja 
tuorein vuonna 2013. Valikoidut tekstit on julkaistu vuosien 2004 
ja 2014 välisenä aikana. Haluan kiittää tekstien alkuperäisiin ver-
sioihin vaikuttaneita tutkijoita, vertaisarvioitsijoita ja muita eri 
vaiheissa kommentoineita kollegoja. Olen vakuuttunut, että asian-
osaiset tunnistavat itsensä ja apunsa jäljet teoksen sivuilta, joten en 
edes yritä mainita kaikkia nimeltä. Osan nimistä voi lukea alku-
peräisistä julkaisutiedoista.

Kiitän kollektiivisesti Turun yliopiston uskontotieteen oppi-
aineen henkilökuntaa ja muita tutkijoita työyhteisöstä. Vuosien 
2007 ja 2010 välisenä aikana työskentelin suurimman osan ajas-
tani Leedsin yliopiston uskontotieteen oppiaineessa. Kiitän mi-
nua siellä tukenutta tutkijayhteisöä. Kiitos Jyväskylän yliopiston 
Nykykulttuurin tutkimuskeskukselle, jonka kutsuista pari tekstiä 
sai alkunsa. Nimeltä haluan erikseen kiittää Turun yliopiston us-
kontotieteen professori Veikko Anttosta, Lancasterin yliopiston 
professori Kim Knottia ja Tampereen yliopiston sosiologian pro-
fessori Pertti Alasuutaria. Ilman heidän suosituksia ja muuta tukea 
osa teksteistä olisi jäänyt tekemättä. Suomen Akatemia, Suomen 



8

Kiitokset

Kulttuurirahasto ja Kulttuuristen tulkintojen tutkijakoulu ovat 
tukeneet hankkeitani taloudellisesti vähintään vuoden ajan tämän 
teoksen tekstien alkuperäisinä kirjoitusajankohtina, joskin suu-
rin osa näistä teksteistä on syntynyt pääasiallisen tutkimustyön 
sivutuotteena. Myös Kirkon tutkimuskeskus myönsi pienen apu-
rahan vuonna 2005. Sen avulla tehty työ näkyy parissa tämän 
teoksen tekstissä. Varhaisimman tämän teoksen tekstin kirjoitin 
toimiessani yliopistolehtorin viransijaisena Turun yliopiston us-
kontotieteen oppiaineessa vuosien 2001 ja 2003 välisenä aikana. 
Kiitos kaikille tukijoille. Viimeistelyssä sain apua Turun yliopis-
ton uskontotieteen tutkijoilta Anna Haapalaiselta, Jere Kyyröltä ja 
Tuomas Äystöltä. Eetos-yhdistystä kiitän lämpimästi siitä, että se 
suostui ottamaan teoksen julkaisuohjelmaansa.

Turussa tammikuun toisena päivänä 2015

Teemu Taira



9

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

Suomessa uskontotiede on ollut puoli vuosisataa yliopistollinen 
oppiaine. Ensimmäinen alan professuuri perustettiin Åbo Akade-
min yhteyteen. Siihen kutsuttiin Helmer Ringgren vuonna 1960. 
Joulukuussa vuonna 1962 Turun yliopistoon perustettiin vertai-
levan kansanrunoudentutkimuksen ja uskontotieteen professuuri, 
johon nimitettiin Lauri Honko (1932–2002). Kolmas professuuri 
perustettiin Helsingin yliopistoon vuonna 1970, ja viranhaltijaksi 
valittiin Juha Pentikäinen (Anttonen 2010, 71.) Kuten Hongon 
professorinimike osoittaa, suomalaisen uskontotieteen institu-
tionalisoitumisen varhaisvaiheissa suhde folkloristiikkaan – joka 
tunnettiin aikaisemmin kansanrunoudentutkimuksena – ja yli-
päätään perinteentutkimukseen on ollut läheistä. Näin on ollut 
erityisesti Turun yliopistossa, jossa uskontotieteen ja folkloristii-
kan professuurit eriytyivät vuonna 1992, kun perustettiin myö-
hemmin professuuriksi muutettu folkloristiikan apulaisprofes-
suuri. Eriytyminen sai symbolisen päätepisteensä Hongon jäätyä 
eläkkeelle vuoden 1996 lopussa, vaikka oppiaineet olivatkin jo 
olleet itsenäisiä. Helsingin yliopistossa ja Åbo Akademissa suhde 
ei ole ollut yhtä vahvasti institutionalisoitu, mutta kokonaisuutena 
voidaan sanoa, että suomalainen uskontotiede on kehittynyt yh-
teistyössä niin sanottujen kansallisten tieteiden kanssa.

Vuosikymmenten aikana suomalainen yhteiskunta ja muu 
maailma on muuttunut, mutta niin on myös uskontotiede. Aloi-
tin yliopisto-opiskeluni vuonna 1994. Monet tämän teoksen aja-
tuksista itivät jo 1990-luvulla, joskin ne saivat tässä teoksessa esi-



10

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

tetyn muotonsa 2000-luvulla. Tuona aikana internetin ja muun 
kommunikaatioteknologian kehittyminen ja arkipäiväistyminen 
muuttivat tapaamme olla tekemisissä toisten kanssa ja saada tie-
toa asioista. Globalisoituminen, muuttoliikkeet ja monikulttuuris-
tuminen muuttivat arkiset kokemus- ja elinympäristöt etnisesti, 
kulttuurisesti ja uskonnollisesti kirjavammiksi. Nykypäivän nuo-
ret kasvavat myös populaari- ja mediakulttuurin kyllästämässä 
ympäristössä aivan toisella tavalla kuin vaikkapa suomalaisen us-
kontotieteen varhaisvaiheessa.

Vaikka uskontotiede on kantanut mukanaan oppialan klas-
sikoiden perintöä ja niiden hahmottelemia tutkimusongelmia, 
tieteenala on reagoinut yhteiskunnallisiin muutoksiin. Suurta 
yksimielisyyttä ei kuitenkaan ole muodostunut siitä, millaiseksi 
tieteenalan tulisi muodostua pysyäkseen relevanttina myös tule-
vaisuudessa. Sen sijaan on olemassa erilaisia rinnakkain eläviä pe-
rinteitä ja uusia näkökulmia, jotka tieteenalan sisäisten teoria- ja 
metodologiakeskustelujen lisäksi muotoutuvat suhteessa myös tut-
kimuskohteisiin ja ”kentän” muutoksiin. Tämän teoksen aiheena 
on uskonto ja sen tutkiminen nykyajan mediakulttuurissa. Se tar-
joaa yhden näkökulman tai – koska luvut on kirjoitettu eri aikoi-
na ja julkaistu erilaisissa yhteyksissä – on ehkä asianmukaisempaa 
sanoa, että kokonaisuudesta muodostuu muutamia uskontotieteel-
lisiä avauksia nykyajan mediakulttuuriin.

Teoksen luvut käsittelevät laajasti ottaen kahta suurta kysymys-
tä: Miten tutkia ”uskontoa” – miten ikinä se määritelläänkään – 
nykyajan mediakulttuurissa ja miten ”uskonnon” asemaa voitaisiin 
tulkita nykyajan mediakulttuurin luomissa puitteissa? Ensimmäi-
seen kysymykseen sisältyy myös itsereflektiivinen ulottuvuus. Se, 
miten tutkitaan, on läheisessä yhteydessä myös siihen, millaisia 
rooleja tutkijoilla on tiedon tuottajina. Nämä ovat lähtökohtia, 
mutta niihin ei tarjota yksiselitteisiä vastauksia. Sen sijaan teokses-
sa ehdotetaan muutamia ”pehmeitä kumouksia”. 

Vuosia sitten Kööpenhaminassa poikkesin kirjakauppaan, josta 
tarttui mukaan Félix Guattarin haastatteluista ja lyhyistä artik-
keleista koostuva Soft Subversions. Olen pitänyt teoksen otsikosta, 



11

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

koska se sopi Guattarin muuhun ajatteluun. Pehmeitä kumouksia 
on siis kumarrus Guattarin suuntaan, mutta olen antanut sille 
tässä teoksessa omanlaisen tulkinnan. Englannin kielen sanan 
”subversion” (lat. subvertere) lähimmät suomenkieliset vastineet 
ovat ”kumous” ja ”mullistus”. Sanakirjamäärittelyissä ”subver-
sion” viittaa tyypillisesti sosiaalisen järjestyksen valtarakenteiden 
kumoamiseen ja erityistapauksissa jopa valtiovallan väkivaltaiseen 
kukistamiseen. Kriittisessä kulttuuriteoriassa termiä on käytetty 
viittaamaan kulttuurin muutokseen ja muuttamiseen, joka voi ta-
pahtua esimerkiksi haastettaessa hegemonisia merkitysrakenteita. 
Guattarin ilmaisussa on kuitenkin mukana määre ”pehmeä”, joka 
vihjaa, ettei kumouksen kohteena ole välttämättä jokin suuri ko-
konaisuus, kuten valtio, talous tai kansakunta, vaan kyse on yhtä 
lailla vähittäisestä vaikuttamisesta niihin tekijöihin, joista suuret 
kokonaisuudet rakentuvat. Guattari (1996, 111) peräänkuulut-
ti omaan innostavaan tyyliinsä analyysia, joka johtaa vähitellen 
maailmaa muuttaviin pehmeisiin kumouksiin ja huomaamatto-
miin vallankumouksiin.

Ajatus pehmeistä kumouksista pyrkii taiteilemaan kahden ää-
ripään välillä: tavoitteena on välttää yhtäältä käsitys, jonka mu-
kaan tieteenalan oppi-isät sanoivat jo kaiken tärkeän, kunhan vain 
tulkitaan sopivalla tavalla ja toisaalta myös uudistamisinnostuk-
sesta toisinaan läpikuultava oppihistoriallinen muistinmenetys ja 
retorinen hyperbola. Edelliseen tuskin syyllistyn, mutta mikäli 
teoksessa on merkkejä jälkimmäisestä, se kertoo ensisijaisesti siitä, 
miten erinäiset tutkijat ovat vaikuttaneet merkittävästi ajatteluuni. 
Ajatus pehmeistä kumouksista kuitenkin kuvaa tätä teosta ainakin 
kuudella eri tavalla: (i) se kehittelee uskontotieteelle uusia tietei-
denvälisiä muodostelmia hylkäämättä vanhaa; (ii) se laajentaa pe-
rinteisiä ja tyypillisiä aineistoja ja tutkimuskohteita tuomalla vaih-
toehtoja osaksi nykypäivän uskontotiedettä; (iii) se hahmottelee 
kontekstisidonnaista teoretisointia perinteisten universaaliteorioi-
den rinnalle – ja joissain tapauksissa haastajaksi; (iv) se korostaa 
kriittisen uskontotieteen tärkeyttä ymmärtävän ja selittävän tiedon- 
intressin täydentäjänä ja pohtii, mitä ”kriittisyys” voisi tarkoittaa 



12

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

ja olla käytännössä; (v) se ehdottaa, että yhteiskunnalliset muutok-
set ja sen myötä kiinnostus ajankohtaisiin aiheisiin muokkaavat 
uskontotieteen perinnettä ja kysymyksenasetteluja; (vi) se esittää, 
että medialla on entistä merkittävämpi rooli uskontotieteessä siten, 
että se ei ole pelkästään vaihtoehtoinen tutkimuksellisen erikoistu-
misen kohde, vaan olennainen osa minkä tahansa uskonnon toi-
mintaympäristöä.

Uudet tieteidenväliset muodostelmat

Ensiksi teoksen luvuissa rakennetaan tieteidenvälistä uskontotie-
dettä. Uskontotiede on ollut aina tieteidenvälinen, mutta se tapa, 
jolla tässä tuodaan uskontotiedettä tekemisiin kriittisen kulttuu-
rintutkimuksen, uskontososiologian ja mediatutkimuksen valikoi-
tujen teoreettisten keskustelujen kanssa, on mahdollista mieltää 
”pehmeäksi kumoukseksi” tai käännökseksi kohti yhdenlaista 
versiota, joka ei väitä olevansa ainoa mahdollisuus, mutta pyrkii 
osoittamaan oman merkittävyytensä nyky-yhteiskunnassa. Se, 
missä määrin muut näkevät ”kumouksen”, riippuu heidän käsi-
tyksistään siitä, mitä uskontotiede on ollut. Siksi kyse on osittain 
henkilöhistoriallisesta asiasta – tutkijan asemoitumisesta ja uskon-
totieteen perinteestä, johon hänet on koulutettu.

Tapaani hahmottaa uskontotiedettä on vaikuttanut 1990-lu-
vun keskeiset teoriakeskustelut, joille oli tyypillistä ankara uskon-
tofenomenologisen tutkimusperinteen kritiikki sen epätieteelli-
syyden ja piiloisen teologisuuden vuoksi. Vastaavasti valikoituja 
selittäviä teorioita arvosteltiin siitä, että ne palauttavat uskovien 
käsitykset, kokemukset ja merkitykset johonkin perustavampaan 
todellisuuden osaan ja näin myös hankaloittavat yrityksiä ym-
märtää uskovien elämismaailmaa. Tätä keskustelua käytiin ”an-
tireduktionismin” ja ”reduktionismin” välillä. (Idinopulos & Yo-
nan  toim. 1994. Kotimaisesta keskustelusta ks. Pulkkinen 1997, 
95–113; Pyysiäinen 2006, 74–84; myös Anttonen 1996, 160v5.) 
Yleisesti ottaen kiista koski sitä, millaista uskontotieteen tulisi olla 



13

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

– merkitysten ja kokemusten ymmärtämiseen tähtäävää herme-
neuttis-fenomenologista tutkimusta vai (jälki)positivistista selittä-
viä hypoteeseja testaavaa yhteiskuntatiedettä.

Keskustelusta puuttui käytännössä kokonaan se, mistä puhuin 
muita humanistisia aloja opiskelevien kavereideni kanssa. Kyse oli 
kulttuuri- ja taideteoriasta, osin myös yhteiskuntateoriasta, ylipää-
tään siitä, mikä tunnettiin kriittisenä tutkimuksena tai ”Teoria-
na” (sama ”Teoria” kriisiytyi sen harjoittajien mukaan 2000-lu-
vun alussa, mutta se tarkoitti rutinoitumista pikemminkin kuin 
rappiota). Toisin sanoen uskontotieteen teoriakeskusteluja eivät 
hallinneet postkolonialismi, poststrukturalismi, postmodernismi, 
Frankfurtin koulukunta, dekonstruktionismi, brittiläinen kult-
tuurintutkimus, postmarxismi ja sosiologinen aikalaisdiagnoosi. 
Jos katsotaan esimerkiksi 1990-luvun ja 2000-luvun alun kult-
tuuriteoreettisia johdantoteoksia, niissä käsitellyistä tutkijoista 
uskontotieteessä tulivat tutuiksi lähinnä Clifford Geertz, Victor 
Turner ja klassikot Sigmund Freud, Émile Durkheim ja Max We-
ber. Karl Marxia ei opetettu käytännössä lainkaan, vaikka hänet 
mainittiin luennoilla ja esiteltiin kurssikirjallisuudessa. Struktura-
lismia ja Claude Lévi-Straussin myyttiteoriaa opetettiin, mutta ei 
esimerkiksi toisen ranskalaisen, Roland Barthesin (1991) versiota 
eikä strukturalismin ja Lévi-Straussin teoreettisia olettamuksia 
ruotivia ranskalaisfilosofi Jacques Derridan 1960-luvun lopulla 
kirjoittamia poststrukturalistisia kritiikkejä (esim. Derrida 1997, 
101–140; 2004, 351–370).

On yksi asia esittää, että uskontotieteen keskusteluista puuttui 
1990-luvun alkupuolella iso osa kulttuuriteorian keskeisnimistä ja 
toinen väittää, että tämä teki uskontotieteestä jotenkin vajavaista. 
Edellinen pitää paikkansa, jälkimmäinen on lähempänä makuasi-
aa. Kriittisen kulttuuriteorian sijaan uskontotieteessä vahvistuivat 
jälkipositivistiset selittävät lähestymistavat. Esimerkiksi 1990-lu-
vun lopulla ja 2000-luvun alussa kognitiivinen uskontotiede nou-
si voimakkaasti niin Suomessa kuin kansainvälisesti. Se vetosi 
(luonnon)tieteellisyyden ihanteeseen ja luonnontieteen löydösten 
hyödyntämiseen kritisoidessaan erityisesti uskontofenomenolo-



14

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

gista perinnettä. Se vastusti sitä, mitä uskontotieteessä tuolloin 
kutsuttiin merkitysten ymmärtämiseen tähtääväksi ”antiredukti-
onismiksi”, jossa kiistettiin ajatus uskonnon palauttamisesta jo-
honkin perustavampaan sosiaaliseen, psyykkiseen tai biologiseen 
tekijään. Kognitiivisissa lähestymistavoissa etsittiin evoluutiossa 
kehittyneestä ihmisen kognitiosta selityksiä esimerkiksi uskonnol-
listen ajatusten alkuperälle, ylikulttuuriselle toistuvuudelle, leviä-
miselle ja säilymiselle. Siitä on tullut vähitellen yksi uskontotieteen 
suuntaus muiden joukossa ja varhaisvaiheen valloitusretoriikka 
on maltillistunut. Vaikka olen hyödyntänyt joitain kognitiivisen 
tutkimuksen näkemyksiä ja pyrin edelleen seuraamaan suuntauk-
sen parissa käytävää keskustelua, itseäni eniten kiinnostaviin ky-
symyksiin ne eivät tarjonneet sopivia tai kaikkein tehokkaimpia 
työkaluja ja vastauksia.

Jotain muutakin tapahtui 1990-luvun lopussa ja 2000-luvun 
alussa. Kansainvälisesti tarkasteltuna uusi 1960-luvulla syntynei-
den sukupolvi sai ensimmäiset kirjansa valmiiksi. Moni heistä 
jakoi kiinnostukseni kulttuuriteoreettiseen keskusteluun. Kana-
dalaisen Russell T. McCutcheonin Manufacturing Religion, jossa 
tunnistin jälkiä esimerkiksi kirjallisuus- ja kulttuuriteoreetikko-
jen Terry Eagletonin ja Edward Saidin ajattelusta, ilmestyi vuon-
na 1997. Siinä analysoitiin uskontotiedettä ja uskontodiskurs-
sia osana valtasuhteita ja kritisoitiin tutkijoiden tapoja rakentaa 
uskonnosta ilmiö, jolla on ylihistoriallinen olemus. Brittiläisen 
Richard Kingin Orientalism and Religion vuodelta 1999 oli jo ni-
mensä puolesta Saidista ja myös häneen kohdistuneesta kritiikistä 
inspiroitunut. Siinä ehdotettiin, että uskontotieteen tulisi mieltää 
itsensä kulttuurintutkimukselliseksi alaksi pikemminkin kuin 
teologian eriytyneeksi versoksi. King käsitteli uskontodiskurssin 
kietoutumista valtasuhteisiin ja erityisesti kolonialismiin. Britti-
läisen Jeremy Carretten Foucault and Religion vuodelta 2000 loi 
linkkejä uskontotieteen ja itseäni kiinnostaneen ranskalaisfilosofi 
Michel Foucault’n ajattelun välille. Teos painottui erittelemään 
Foucault’n kirjoituksista teologisia ja uskonnollisia teemoja sekä 
pohtimaan, miten ne muuttavat uskonnollista ajattelua. Tutkimus 



15

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

kuitenkin vakiinnutti käsitystä, jonka mukaan Foucault on myös 
empiirisen uskontotieteen kannalta keskeinen ajattelija. Hieman 
iäkkäämpi britti Timothy Fitzgerald julkaisi paljon keskustelua 
herättäneen ensimmäisen monografiansa The Ideology of Religious 
Studies vuonna 2000. Siinä hän kritisoi uskonnon käsitteen ana-
lyyttista käyttöä ja hahmotteli uskontotiedettä osana yleisempää 
kulttuurintutkimuksen viitekehystä. Jo aikaisemmin julkaissut 
britti Gavin Flood sai valmiiksi teoksensa Beyond Phenomenology 
vuonna 1999. Edellä mainittujen tutkijoiden painotuksista poike-
ten hän argumentoi dialogisen uskontotieteen puolesta ja uskonto-
fenomenologiaa kritisoidessaan painotti venäläisen kirjallisuus- ja 
kulttuuriteoreetikko Mihail Bahtinin merkitystä uskontotieteelle. 
Hän esitti, etteivät esimerkiksi Robert Segalin ja Donald Wieben 
hahmottelemat versiot puhtaasti selittävästä uskontotieteestä ol-
leet ainoita mahdollisia malleja, ja katsoi jälkipositivististen selittä-
vien lähestymistapojen olevan vain yksi tapa tulkita aineistoa siinä 
missä feministiset, narratiiviset ja postkolonialistiset näkökulmat. 
Vaikka aikaisemmin olin tutustunut itseeni vaikutuksen tehnei-
siin uskontososiologisiin uskontoa ja modernisaatiota käsitteleviin 
teoksiin, joiden jälkiä näkyy myös tässä teoksessa, edellä maini-
tut kolmen vuoden sisään julkaistut monografiat olivat käänteen-
tekeviä omassa ajattelussani. Aikaisemmin alan marginaalissa 
olleet lähestymistavat ja metodologiakeskustelut olivat yllättäen 
keskeinen, joskaan ei välttämättä hallitseva osa uskontotiedettä. 
Ne tekivät uskontotieteestä entistä kiinnostavamman alan, jossa 
puhuttiin omaksumaani teoreettista kieltä.

Suomalaisessa uskontotieteessä kriittinen kulttuuriteoria tuli 
esiin hieman yllättäen tekstianalyysia käsittelevässä oppikirjas-
sa Tutkija, tekstit ja uskonto (Sjöblom toim. 1997), jossa esiteltiin 
Derridan ajatuksia dekonstruktiosta ja psykoanalyyttis-feministi-
sen semiootikon Julia Kristevan näkemyksiä intertekstuaalisuu-
desta. Lisäksi esiteltiin diskurssianalyysia ja retoriikan tutkimus-
ta – molemmat menetelmiä, joita on käytetty paljon kriittisessä 
tutkimuksessa. Uskonnon ja sukupuolen tutkimuksen julkaisuissa 
puolestaan käytiin jonkin verran keskustelua ideologian retorisesta 



16

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

analyysista (Sakaranaho 1998) ja feministeistä, jotka ankkuroitui-
vat teoreettisesti esimerkiksi poststrukturalistiseen ajatteluun (va-
likoidut tekstit teoksessa Hovi & al. toim. 1999; myös Pesonen 
1997). Lisäksi oppikirjoista Kimmo Ketolan ja kumppaneiden 
Näköaloja uskontoon (Ketola & al. 1997) sekä Heikki Pesosen toi-
mittama Uskontotieteen ikuisuuskysymyksiä (Pesonen toim. 1997) 
sisälsivät tekstejä, joissa tuotiin esiin kriittisten lähestymistapojen 
kysymyksiä erityisesti feministisen teorian innoittamana.

On täysin mahdollista, että oman kokemuksellisen merkityksen 
vuoksi liioittelen tuon ajankohdan painoarvoa, mutta itselleni se 
oli käänne ja kansainvälisesti tarkasteltuna näyttää siltä, että moni 
muukin on kasvanut edellä mainittujen kulttuuriteoreettisten 
suuntausten keskellä. Vaikka mainituista ”ismeistä” ei jatkuvasti 
puhuta, uskontotieteellinen osaaminen on ehdottomasti sisäistä-
nyt niistä monia keskeisiä näkemyksiä. Enää ei tarvitse yllättyä, 
jos tutkimusten keskeisinä teoreetikkoina on Adorno tai Althus-
ser, Bourdieu tai Butler, Deleuze tai Derrida, Fanon tai Foucault, 
Habermas tai Hall, Laclau tai Lacan, Said tai Spivak. Kumouksen 
pehmeydestä kertoo se, etteivät nämä suuntaukset, teoreetikot ja 
niiden soveltaminen uskontotieteeseen ole syrjäyttäneet tai korvan-
neet aikaisempien tieteidenvälisten yhdistelmien vahvuuksia, vaan 
tarjonneet ajatuksia, joilla uskontotiedettä on muokattu. Uskonto-
antropologinen ja -etnografinen ajattelu, joka hallitsi oman opiske-
luaikani luentoja ja kurssikirjallisuutta ei ole kadonnut minnekään. 
Se on juonne, joka painottuu eri vuosikymmenillä ilmestyneissä 
oppikirjoissa. Näitä ovat esimerkiksi Lauri Hongon Uskontotieteen 
näkökulmia (1972), Juha Pentikäisen toimittama Uskonto, kulttuu-
ri ja yhteiskunta (1986) (vaikka teoksen alaotsikko olikin ”Kirjoi-
tuksia uskontososiologian alalta”), osin myös Kimmo Ketolan ja 
muiden kirjoittama Näköaloja uskontoon (1997), selvemmin jälleen 
Päivikki Suojasen teos Uskontotieteen portailla (2000), Outi Fin-
gerroosin, Minna Oppaan ja Teemu Tairan toimittama Uskonnon 
paikka (2004), Teuvo Laitilan myös uskontofenomenologiaa pai-
nottava johdanto Ihmisen jumalat (2006) ja Veikko Anttosen teos 
Uskontotieteen maastot ja kartat (2010). 



17

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

On tyypillistä, että esimerkiksi edellä mainittujen kulttuuri-
teoreetikkojen käyttöä on sovellettu tutkimusaiheiden mukaises-
ti ja tuotu mukaan joko haastamaan tai tukemaan vakiintuneita 
käsityksiä. Näin on ollut myös omalla kohdallani. Silti edelleen 
ilmestyy uskontoteorian oppikirjoja, joissa edellä mainitut suun-
taukset on sivuutettu. Hyvä esimerkki on uudehkoja, muutamien 
vuosikymmenten aikana kehitettyjä uskontoteorioita esittelevä ja 
arvioiva Contemporary Theories of Religion (Stausberg toim. 2009), 
jonka 17 teoriasta noin 12 – hieman laskutavasta riippuen – pe-
rustuu evoluutioteoreettiseen ja/tai kognitiiviseen viitekehykseen. 
Muut ovat sosiologisia ja antropologisia, mutta vain yksi – Thomas 
Tweedin (2006) jäsennys uskonnoista ilon ja kärsimyksen, kodik-
si tekemisen ja rajanylityksen ”orgaanis-kulttuurisina” virtoina 
– ammentaa merkittävässä määrin kriittisestä kulttuuriteoriasta. 
Lienee oikein sanoa, että suurin anti tässä kuvatulla pehmeällä 
kumouksella onkin ollut metateoreettiseen keskusteluun oppialan 
itseymmärryksestä, sen historiasta ja tulevaisuudesta. Yksi valitet-
tavan vähälle huomiolle jäänyt esimerkki on Tim Murphyn (2010) 
postkolonialistis-genealoginen analyysi The Politics of Spirit, joka 
argumentoi vakuuttavasti uskontofenomenologian – ja siten ison 
osan oppialan historiasta – rakentuneen kolonialistisen merkitys-
järjestelmän perustalle. 

Omassa työssäni olen pyrkinyt luomaan tutkimuskohtaisesti 
sopivia tieteidenvälisiä yhdistelmiä. Tutkimusaiheiden vuoksi var-
sinkin uskontososiologia, sosiologinen aikalaisdiagnoosi (erityises-
ti Zygmunt Bauman, Ulrich Beck ja Anthony Giddens) ja me-
diatutkimus ovat olleet tärkeitä keskustelukumppaneita. Aiheesta 
riippuen ne ovat saaneet vaihtelevan painoarvon, mutta pohties-
sani lähestymistapaani – tai voitaisiin puhua myös lähestymista-
voistani – uskontotieteessä olen puolustanut sitä, mitä voidaan pa-
remman nimikkeen puutteessa kutsua yleisesti tieteidenväliseksi 
kriittiseksi kulttuurintutkimukseksi, ja pyrkinyt sovittamaan sitä 
osaksi uskontososiologisia keskusteluja.



18

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

Aineistot ja tutkimuskohteet

Toiseksi suomalainen uskontotiede on ollut etnografisesti orientoi-
tunutta. Tässä on ollut yksi sen vahvuuksista erityisesti siksi, että 
siinä ovat painottuneet käytännöt ja arki eivätkä vain oppijärjes-
telmät ja teologiset nyanssit. Toisaalta etnografinen ote esimerkik-
si opiskelujeni alkuvaiheessa tuntui ainakin opiskelijoiden jaetun 
ymmärryksen mukaan tarkoittavan sitä, että uskonnollisten yhtei-
söjen jäsenten haastattelu ja havainnointi olivat toivottuja menetel-
miä. Muuta ei erityisesti suositeltu eikä opetettu yhtä perusteelli-
sesti. Tässä teoksessa analysoidut aineistot ovat kuitenkin olemassa 
tutkijasta riippumatta ja niiden tuottajina eivät pääasiallisesti ole 
uskonnolliset yhteisöt. Sen sijaan empiirisissä tapaustutkimuksis-
sa aineistona ja kohteena on nykypäivän mediatekstit ja populaa-
rikulttuuri. Kumouksen ”pehmeys” on siinä, että luodaan uusia 
avauksia ja rakennetaan uusia tutkimusalueita luomatta mitään 
tarpeetonta kontrastia tavanomaisiin tai perinteisiin menetelmiin 
ja kohteisiin.

Etnografisen painotuksen ehdoton etu on ollut siinä, ettei us-
kontotiede ole rajoittunut pelkästään uskontoperinteiden eliitin 
ja johtajien tai pyhien tekstien tutkimiseen ikään kuin ne olisivat 
avain perinnettä seuraavien ihmisten elämänmuodon ymmärtämi-
seen. Uskontotiede on ottanut vakavasti myös niin sanotun taval-
lisen ihmisen ja hänen arkensa. Siksi moni suomalainen uskonto-
tieteilijä on ollut hämillään, kun niin sanotun ”eletyn uskonnon” 
tutkiminen on esitelty uutuutena kansainvälisessä keskustelussa. 
Myönteisen innostunut vastaanotto kansainvälisissä keskusteluissa 
selittynee sillä, että käsite on tuotu erityisesti uskontohistorialliseen 
(Orsi 2002; 2005) ja uskontososiologiseen (McGuire 2008) kes-
kusteluun korostamaan, miten tärkeää on tutkia arkisia käytäntö-
jä, jos haluamme ymmärtää, miksi ihmiset uskovat tiettyjä asioita 
ja osallistuvat uskonnollisiksi nimettyjen yhteisöjen toimintaan. Se 
kyseenalaistaa johtajiin ja instituutioihin keskittyneen tutkimuk-
sen hallitsevan aseman, mutta suomalaisessa uskontotieteessä on 
painotettu pitkään sitä, mitä toiset kutsuvat ”eletyksi uskonnoksi”.



19

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

Etnografisen otteen etujen korostus jatkuu myös tässä teokses-
sa, joskin perinteestä poikkeavin painotuksin. Valikoidun yhteisön 
parissa tehdyt kenttätyöt, haastattelut ja havainnoinnit ovat vain 
yksi mahdollinen aineistonkeruumenetelmä. Etnografisen perin-
teen omaleimaisuus – erityisesti arkisten käytäntöjen korostami-
nen – voidaan yhdistää myös muihin aineistoihin ja menetelmiin. 
Lisäksi Suomessa uskontotiede on kehittynyt läheisessä suhteessa 
niin sanottuihin kansallisiin tieteisiin, joiden yhtenä tehtävänä oli 
tukea suomalaisen identiteetin muodostamista ja ylläpitoa tutki-
muksellisin keinoin. Siten myös uskontotiede on ollut kiinnostu-
nut kansanperinteestä ja teollista aikaa edeltävästä populaarikult-
tuurista. Nykypäivän populaarikulttuuri on jäänyt koko oppialan 
kansallisessa historiassa vähemmälle huomiolle, jos ei lasketa 
perusopiskelijoiden opinnäytetöitä. Yhtenä varhaisena poikkeuk-
sena väitöskirjatasolla on Stig Söderholmin populaarikulttuuria 
käsittelevä uskontoantropologinen ja -etnografinen tutkimus edes-
menneen Doors-laulaja Jim Morrisonin ympärille kehittyneestä 
kultista (Söderholm 1990). Tosin viime vuosina kiinnostus erityi-
sesti mediavetoiseen populaarikulttuuriin on kasvanut selkeästi 
niin kotimaisessa kuin kansainvälisessä uskontotieteessä, joskin 
populaarikulttuurin ilmiöiden valinta tutkimuskohteeksi vaatii 
toisinaan erityisiä perusteluja (ks. Clark 2007). Esimerkkejä suo-
malaisista mediavetoisen populaarikulttuurin uskontotieteellisistä 
tutkimuksista ovat oma kirjani Notkea uskonto (Taira 2006a), jossa 
analysoidaan populaarikulttuurin tuotteita elokuvista sarjakuviin, 
Sofia Sjön väitöskirja, Spelar kön någon roll när man räddar värl-
den? (2007), jossa tarkastellaan elokuvien messiasmyyttejä suku-
puolinäkökulmasta, Marcus Mobergin kristillistä metallia käsitte-
levä väitöskirja Faster for the Master! (2009) sekä Heikki Pesosen ja 
kumppaneiden toimittama Elokuva uskonnon peilinä (2011).

Uskontotieteellinen näkökulma nykypäivän (mediavetoiseen) 
populaarikulttuuriin ei enää entiseen tapaan palvele kansallisen 
identiteetin rakentamista, vaan sen tutkiminen kertoo ihmisten 
kiinnostuksia ja käytäntöjä ohjaavan ja muokkaavan ulottuvuuden 
keskeisyydestä myös uskonnon tarkastelussa. Sillä on kiinnosta-



20

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

vimmillaan myös yhteys valtasuhteiden organisoitumiseen. Vaik-
ka yhteiskunnan muuttuessa myös populaarikulttuurin asema ja 
merkitys muuttuvat (Grossberg 2010, 210), populaarikulttuurin 
areenalla on käyty kamppailua hallitsevan kulttuurin puolesta ja 
sitä vastaan. Se on ollut mukauttamisen ja vastarinnan areena, jos-
ta hegemonia on osaltaan kohonnut ja jolla hegemonisia suhteita 
on turvattu. (Hall 1992, 261.) Vähintään populaarikulttuuri on 
areena, jossa erilaiset ryhmät voivat vahventaa rivejään ja polarisoi-
da suhdettaan muihin. Näin ajateltuna uskontotieteen perinteellä 
ja nykypäivällä on ajatuksellinen yhteys arkisen, tavallisen ja po-
pulaarin asettumisessa mielenkiinnon kohteeksi, mutta motiivit, 
oikeutus, aineistot, niiden hankinta- ja analyysimenetelmät sekä 
itse arki ovat jokseenkin muuttuneet.

Media- ja populaarikulttuurin nousu on omiaan muuttamaan 
myös uskontotieteellisen erikoistumisen tapoja. Yksi mielenkiin-
toinen piirre uskontotieteen perinteessä onkin ollut – ja on osittain 
edelleen – erikoistuminen, sillä tavanomainen väylä on noudatta-
nut maailmanuskontoihin perustuvaa paradigmaa. Oli luontevaa 
valita yksi uskonto tai maantieteellinen alue, jonka asiantuntijaksi 
tutkija kasvoi. Myöhemmin oli mahdollista valita toinen uskon-
to, joka vahvensi mahdollisuutta tieteenalan nimessäkin olevaan 
vertailuun. Jos toinen valitsi saman uskonnon, hän asettui ikään 
kuin kilpailijaksi jo varatulle reviirille tai parhaassa tapauksessa 
yhteistyökumppaniksi.

Vaikka erikoistuminen oli todellisuudessa paljon monimut-
kaisempi prosessi, sillä aina on ollut myös ”generalisteja”, jotka 
rakentavat teoriaa erikoistumatta mihinkään yksittäiseen uskon-
toperinteeseen, kuvaus tiivistää monien alalle tulleiden opiskelijoi-
den tuntemukset. Itse muistan useita muiden opiskelijoiden kans-
sa käytyjä keskusteluja siitä, minkä uskonnon tai alueen valitsisi 
omaksi erikoistumisalakseen. Tällaista erikoistumista heijasteli 
useita vuosia pääsykoekirjana ollut sinänsä motivoiva ja kiinnos-
tusta herättänyt Uskonnot maailmassa (Pentikäinen & Pentikäinen 
1992), jonka luvuista valtaosa käsitteli yhtä uskontoperinnettä. 



21

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

Tässä mielessä etnografinen ote niveltyi epäsuorasti mutta ongel-
mallisesti maailmanuskontoparadigmaan. 

Oma lähtökohtani on ollut, että on olemassa muitakin rele-
vantteja erikoistumistapoja kuin yhden uskontoperinteen tai 
maantieteellisen alueen valitseminen (Taira 2013a). Tämä teos 
osaltaan heijastaa kyseistä käsitystä. Lähden liikkeelle siitä, että 
uskontotieteilijä on mahdollisimman tiiviisti ja yksinkertaistetusti 
ilmaistuna ennen kaikkea uskonnon asiantuntija, uskonnon kate-
gorian ja siihen liittyvien käytäntöjen erikoisosaaja. Tai hieman 
toisin painotuksin ilmaistuna: uskontotieteilijä on yhteiskunnan 
ja kulttuurin asiantuntija, mutta hänen ensisijainen ikkunansa yh-
teiskuntaan ja kulttuuriin on uskonnon kategoria ja siihen liitty-
vät käytännöt. Hän on toissijaisesti jonkin alueen (Japani, Intia, 
Venäjä), aikakauden (esihistoria, keskiaika, nykyaika), uskonnok-
si nimetyn perinteen (kristinusko, juutalaisuus, buddhalaisuus), 
instituution (terveydenhuolto, kirkko, media), ilmiön (konversio, 
rituaali, maallistuminen), diskurssin (uskontodiskurssi, pyhän kä-
site, islaminvastaisuus), teorian (sosiologiset, psykologiset, antro-
pologiset), menetelmän (diskurssianalyysi, etnografinen kenttätyö, 
tilastollinen tutkimus) asiantuntija. Jonathan Z. Smith (2013, 49) 
havainnollistaa tätä esimerkillä American Academy of Religio-
nin (AAR) kyselystä, jossa kartoitettiin jäsenten ensisijaista tut-
kimusalaa. Vaihtoehdot jakautuivat yhdeksään maantieteelliseen 
alueeseen, kahdeksaantoista perinteeseen, yhteentoista lähestymis-
tapaan ja lähes kolmeenkymmeneen aihealueeseen. Smith toteaa, 
että jos vastaaja hänen tavoin piti uskontoa omana ensisijaisena 
asiantuntijuuden alana, oli rastitettava vaihtoehto ”jokin muu”. 

Koska tämän teoksen luvut on kirjoitettu hieman yli kym-
menen vuoden aikavälillä, jotkut ajatukset ovat muuttuneet ajan 
kuluessa. Osa näistä koskee juuri tapaa hahmottaa uskontoa en-
sisijaisena asiantuntijuuden kohteena. Olen myöhemmin raken-
tanut lähestymistapaa, jossa uskonnon määrittely siirtyy tutkijan 
analyyttisesta ja tutkimusstrategisesta tehtävästä tutkimuksen 
kohteeksi. Olen kutsunut sitä ”diskursiiviseksi uskonnontutki-



22

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

mukseksi” (Taira 2010, 2013a, 2013b). Tässä teoksessa termiä ei 
juurikaan käytetä, mutta keskeiset ajatukset siitä, että ”uskonnon” 
käsitteellä – sillä mitä määritetään uskonnoksi ja mitä rajataan sen 
ulkopuolelle – organisoidaan ja ohjaillaan yhteiskunnallisia käy-
täntöjä ovat iduillaan myös tämän teoksen teksteissä. Tämä on 
yksi tapa jäsentää uskontoa, tässä erityisesti uskontodiskurssia, en-
sisijaisena asiantuntijuuden kohteena.

Diskursiivisen uskonnontutkimuksen sisällä on erilaisia käsi-
tyksiä siitä, tulisiko uskonnon käsitettä käyttää lainkaan analyyt-
tisena työkaluna. Olen puolustanut ajatusta siitä, että on olemassa 
mielekkäitä tutkimusasetelmia, joissa tutkija määrittelee uskon-
non heuristisesti ja itsetietoisesti selvittääkseen muodostetun on-
gelman, mutta vastustanut käsitystä, jonka mukaan tieteenalan 
olisi päästävä yhteisymmärrykseen riittävän tarkkaan rajatusta 
uskonnon käsitteestä. Tässä ei siis oteta radikaalia kantaa, jonka 
mukaan uskonnon kategoria on pelkästään tutkimuskohde, vaan 
hyväksytään myös mahdollisuus käyttää uskonnon kategoriaa ra-
jatusti ja itsereflektiivisesti yksittäisten tutkimusongelmien selvit-
tämiseen. Tosin silloinkin on pohdittava tarkasti, onko uskonnon 
kategorian analyyttinen käyttö hyödyllistä tai välttämätöntä. Näin 
jää kaksi mahdollista vaihtoehtoa: joko ”uskonnon” kategoria on 
tutkimuskohde tai uskontoa käytetään heuristisena työkaluna. 
Tätä kantaa voidaan kutsua antirepresentationalistiseksi (Rorty 
1991, 5). Toisin sanoen sanaa ”uskonto” ei käytetä niin kuin käy-
tetään siksi, että uskonnot ovat kuten ovat. Uskonnon käsite on 
vain yksi monista työkaluista, joiden avulla tullaan toimeen ym-
päristön kanssa. Tämä pätee niin tutkimukseen kuin yhteiskun-
taan laajemmin. Jotkut tutkijat käyttävät käsitettä selvittääkseen 
ongelmia, kun taas toiset keskittyvät tarkastelemaan käsitteen 
käyttöä yhteiskunnan organisoitumisessa. Molempia vaihtoehtoja 
yhdistää ajatus siitä, että käsitteen käyttö ei ole representationaa-
lisessa suhteessa tai vastaavuussuhteessa jonkun kielelle ulkoisen, 
muusta todellisuudesta rajattavissa olevan uskonnon kanssa. 



23

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

Kontekstisidonnainen teoretisointi

Kolmanneksi uskontoteoriat ovat perinteisesti olleet luonteeltaan 
universaaleja, kaikkiin yhteiskuntiin kaikkina aikoina sopivia se-
lityksiä siitä, mitä uskonto on, mitä se tekee, miten se syntyy ja le-
viää. Ne, jotka ovat suhtautuneet epäilevästi erilaisiin universaali-
teorioihin ovat usein korostaneet empiirisen aineiston kokoamisen 
ja tulkitsemisen tärkeyttä. Tällöin vaarana on pitää teoretisointia 
toissijaisena toimintana. Tässä teoksessa painotetaan universaali-
teorioiden sijaan kontekstisidonnaista teoretisointia (ks. erityisesti 
luku 1, myös luku 3), joka on kuitenkin kriittisessä suhteessa sel-
laisiin kantoihin, joissa teoretisoinnin merkitystä väheksytään. 

Lähimmäksi uskontoteoriaa omassa ajattelussani asettuu teoria 
”uskonnosta”, joka on lopultakin teoria luokittelusta ja käsitteiden 
kyvystä toimia erilaisten intressien kanavoijina ja osana yhteiskun-
nallisten käytäntöjen organisointia. Se ei ole perinteinen univer-
saali, kaikkialle yhtäläisesti sopiva uskontoteoria, sillä jokainen 
tapaus vaatii empiiristä tarkastelua siitä, miten uskonnon rajoja 
vedetään, mitä diskursiivisilla rajanvedoilla tehdään ja millaisia 
käytäntöjä ja suhteita näin ylläpidetään rajatussa kontekstissa.

Jos uskontofenomenologian retoriikassa korostettiin kulkemis-
ta vieraan mokkasiineissa, jotta voitaisiin kokemuksellisesti ym-
märtää vierasta elämänmuotoa, universaalien uskontoteorioiden 
retoriikassa painotettiin neutraalia tieteellisyyttä, rationaalisuutta 
ja objektiivisuutta, jotka yhdessä tuottavat tosia (tai totuutta lä-
heneviä) kaikkialle sopivia väittämiä. Siinä missä molemmissa on 
oma mielekkyysperiaatteensa, niiden väliin jää muitakin vaihto-
ehtoja. Kontekstuaalinen teoretisointi keskittyy tyypillisesti tiet-
tyyn yhteiskuntamuodostumaan, aikakauteen ja kulttuurisesti 
rajattujen käytäntöjen kokonaisuuteen. Kontekstuaalista teoreti-
sointia painottava lähtökohta on uskontofenomenologiaa kiinnos-
tuneempi sosiokulttuuristen vaikutussuhteiden teoretisoinnista 
tarkastelun kohteena olevassa yhteiskuntamuodostumassa, mutta 
se ei varsinaisesti tarvitse universaaliteorioille ominaista vahvaa tie-



24

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

teellisyyden retoriikkaa. Myös tässä mielessä kyse on ”pehmeästä 
kumouksesta”: vaihtoehtoisesta tavasta puhua tutkimuksesta. Ob-
jektiivisuuden sijaan voidaan puhua pyrkimyksestä yhteisymmär-
rykseen suostuttelun ja vakuuttelun avulla. Voidaan myös ajatella, 
että tutkimukselle on ominaista vaihtoehtoisten teorioiden, käsit-
teiden ja koulukuntien jatkuva kamppailu, sen sijaan että oletettai-
siin jonkinlainen totuudeksi kutsuttu päätepiste, jonka saavuttami-
sen jälkeen aiheesta ei enää tarvitsisi keskustella edes yhteiskunnan 
muuttuessa. (Rorty 1991, 38–41.) Jos on vaikea tietää, mitä vahvat 
objektiivisuuden, rationaalisuuden ja totuuden käsitteet omaksu-
malla tekisi toisin, jää niiden käyttöarvo epäselväksi. Jos niitä ei 
tarvitse retorisiksi työkaluiksi subjektivismia, irrationaalisuutta, 
relativismia ja epätieteellisyyttä vastaan, voidaan omaksua myös 
toisenlainen, universaaliteorioista poikkeava retoriikka. 

Menetelmäkirjallisuudessa korostetaan usein nomoteettisen ja 
ideografisen tutkimuksen eroja. Edellinen etsii lainalaisuuksia ja 
säännönmukaisuuksia, kun taas jälkimmäinen keskittyy analysoi-
maan yksittäistä ilmiötä tai ajallista tapahtumaketjua, joskin myös 
jälkimmäisen teoreettiset käsitteet ja selitysmalli voivat sopia mui-
hin kuin tarkastelun kohteena olevaan yksittäiseen ilmiöön tai ta-
pahtumaketjuun. (Alasuutari 1999a, 39). Tapani muodostaa tut-
kimusongelmia on useimmiten noudattanut ideografista mallia, 
keskittyen rajattuun sosiokulttuuriseen kontekstiin. Tällöin uni-
versaaliteorioissa esitettyjä näkemyksiä voidaan hyödyntää kään-
tämällä niitä tilannekohtaisiksi selityksiksi. Tässä ei ole sinänsä 
mitään uutta, mutta olen halunnut korostaa lähtökohtaa siksi, että 
tyypillinen uskontoteoreettinen keskustelu perustuu ajatukseen 
teorian universaaliudesta – ajatellaan vaikkapa klassikkoja Tylor, 
Frazer, Durkheim, Marx ja Freud (ks. luku 1). Itselleni läheisempi 
on se ajattelutapa, jota Michel Foucault itseään kuvatessaan kutsui 
kokeilijaksi:

Olen kokeilija enkä teoreetikko. Kutsun teoreetikoksi sellaista, 
joka rakentaa joko deduktiivisen tai analyyttisen yleisen systee-
min ja soveltaa sitä samalla tavalla eri kenttiin. Näin ei ole mi-



25

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

nun tapauksessani. Olen kokeilija siinä mielessä, että kirjoitan 
muuttaakseni itseäni ja ollakseni ajattelematta samaa asiaa kuin 
ennen. (Foucault 2001, 240.)

Samassa hengessä kulttuurintutkija Lawrence Grossberg on 
ehdottanut, että kontekstisidonnaisen teoretisoinnin kannattajat 
vastaavat kysymykseen ”Mikä on teoriasi?” palauttamalla kysy-
myksen: ”Kerro, mikä on kysymyksesi, projektisi ja kontekstisi, 
niin kerron, mikä teoria voisi olla käyttökelpoinen lähtökohta?” 
(Grossberg 2000, 45.)

Universaaliteorioista poikkeava teoretisointi ei ole harvinais-
ta varsinkaan uskontososiologiassa, mutta tässä teoksessa haluan 
nostaa sen uskontoteorioista käytävän keskustelun normaaliksi 
osaksi. Kun aikaisemmin mainitsin, että uskontoteoriaa käsittele-
vään teokseen valikoitui vain vähän kriittisen kulttuuriteorian (tai 
kulttuurintutkimuksen) näkökulmasta kehitettyjä käsityksiä, yksi 
selitys on toimittajan oman valikoinnin lisäksi se, että universaa-
leiksi esitetyt teoriat on helpompi tunnistaa selkeiksi ehdokkaiksi 
uskontoteoriaa käsittelevään kirjaan tai uskontoteorian kurssille, 
koska niitä ei ole suunniteltu kontekstisidonnaisiksi, yhteen yh-
teiskuntamuodostumaan tai muutoin rajattuihin kulttuurisiin 
käytäntöihin sopivaksi. 

”Kriittinen” tutkimus

Neljänneksi uskontotieteen ydin ei enää ole eristetty niin sanotusta 
kriittisestä tutkimuksesta. Oma tutustumiseni oppiaineen histori-
aan perusopiskelijana ja jatko-opintojen alussa päätyi käsitykseen 
kahdesta suuresta linjasta. Yhtäältä tieteenalan kansainvälistä pe-
rinnettä on hallinnut uskontofenomenologinen ja empaattista ym-
märtämistä painottava tutkimusote. Toisaalta alaa ovat hallinneet 
lähestymistavat, joissa uskonto ilmiönä selitetään universaaliteori-
oiden avulla. Molemmissa suurissa linjoissa on ollut etunsa, mutta 
ne ovat olleet ”epäkriittisiä” sikäli, että esimerkiksi valtasuhteet 



26

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

eivät ole olleet perustavana, vaan satunnaisena tutkimuksen itse-
ymmärryksen ja aineistojen analyysin ulottuvuutena.

Käsitteenä kriittisyys viittaa Immanuel Kantin filosofiaan, 
jossa kritiikin vastakohta on dogmaattisuus. Kriittisyyttä käyte-
tään myös yleisempänä nimikkeenä tiedonintressistä, joka painot-
tuu toisin kuin ymmärtävä ja selittävä tutkimus. Hahmotukseni 
kriittisyyden sisällöstä sijoittuvat jälkimmäiseen kehykseen. Tässä 
teoksessa luonnehditaan kriittisyyttä useissa eri kohdissa, mutta 
yksi tapa hahmottaa monin vaihtoehtoisin painotuksin jäsennet-
tyä käsitettä on pohtia, mikä ei ainakaan ole kriittistä. 

Epäkriittistä on esimerkiksi kulttuuriteoreetikko John Phillip-
sin (2000, 2) mukaan tieto, joka ei problematisoi omaa tietosta-
tustaan sekä tieto taidoista vailla pohdintaa niiden vaikutuksista. 
Kriittisen diskurssianalyysin kehittelijän Norman Faircloughin 
(1992, 12) mukaan ero kriittisen ja ei-kriittisen välillä ei ole abso-
luuttinen, mutta kriittinen diskurssianalyysi ei vain kuvaa diskur-
siivisia käytäntöjä, vaan näyttää, miten ideologiat ja valtasuhteet 
muokkaavat diskursseja ja mitä vaikutuksia diskursseilla on sosiaa-
listen identiteettien, suhteiden ja tietosysteemien rakentumiseen.

Molemmissa luonnehdinnoissa korostetaan kriittisyyden ja 
vaikutusten läheistä suhdetta. Kriittisyyden ajatuksen ytimessä 
ovat näin ajateltuna valtasuhteet sekä muutoksen mahdollisuus. 
Razmig Keucheyan (2014, 52) esittää, että kriittinen tutkimus tar-
kastelee toisenlaisen, vaihtoehtoisen maailman mahdollisuusehto-
ja. Tällöin kriittisyys sisältää jonkinlaisen eettisen ulottuvuuden. 
Kriittisyys ei kuitenkaan ole sama kuin kohteen arvostelu valitun 
moraalisäännön perusteella tai kohteen puolesta puhuminen. Esi-
merkiksi Todd May korostaa, että poststrukturalistinen ajattelu, 
jota tämänkin teoksen muutamissa luvuissa hyödynnetään, on 
moraaliteoreettisesti lähimpänä moniarvoista seuraamusetiikkaa. 
Sille on ominaista, ettei seuraamuksia arvioida vain yhden arvope-
riaatteen pohjalta ja että seuraamusten tasainen jakautuminen on 
yksi keskeisistä arvoista (May 1995, 3–4). 

Samassa linjassa Richard Rorty (1991, 29–30v11) korostaa, et-
tei kriittisyys perustu totuuteen (ymmärrettynä kielen ja sen ul-



27

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

kopuolisen todellisuuden vastaavuutena) tai ylihistorialliseen mo-
raaliperiaatteeseen, vaan se on ”tavallisen ihmisen uskomusten” 
asettamista suhteeseen toisten näkökulmien kanssa. Tällöin lähes-
tymistavalle on tyypillistä uusien sanastojen, puhetapojen ja näkö-
kulmien kehittäminen ja vallitsevien ajattelutapojen haastaminen. 
Rorty havainnollistaa intellektuellin ja muiden eroa tavalla, joka 
sopii myös tässä hahmotetun joustavuutta painottavan kriittisyy-
den ja moralistisen lähestymistavan eroksi. Edellisessä käytetään 
erilaisia sanastoja samanaikaisesti, kun taas jälkimmäisessä käyte-
tään tyypillisesti yhdenlaista (Rorty 2006, 81).

Kriittisyyttä on hahmotettu myös pyrkimyksenä osoittaa, 
miten ihmiset luonnollistavat kontingentteja, ajassa muuttuvia 
historiallisia asioita (Barthes 1991, 141–143). Michel Foucault’n 
luonnehdinnoissa kritiikin tarkoituksena oli analysoida käytäntö-
jä, joihin normit paikantuvat ja jotka määrittävät kokemuksia, ja 
osoittaa näin, ettei kuvattujen käytäntöjen tarvitse olla niin kuin 
ne ovat. Hän totesi, että asiantilat näyttävät olevan sidottuja mo-
nimutkaisiin mutta väliaikaisiin historiallisiin olosuhteisiin eivät-
kä välttämättömyyksiin (Foucault 2000b, 450; May 1995, 145; 
Rajchman 1985, 79–80). Uudet elämisen mahdollisuudet, joita 
uudenlaiset käsitteelliset ja fyysiset kohtaamiset tuottavat, olivat 
myös ranskalaisfilosofi Gilles Deleuzen ajattelun ytimessä. Hänel-
le oli olennaista yritys saada läpi jotain sellaista, joka ei asetu välit-
tömään uudelleen koodaukseen (Deleuze 2004, 253).

Kriittisyyden monia, nyansseiltaan erilaisia luonnehdintoja 
yhdistää pyrkimys analysoida valtasuhteita ja näyttää, miten asiat 
voisivat olla toisin tukeutumatta oletuksiin ylihistoriallisista ar-
voista ja totuuden takaavista metodeista. Lähestymistavat voivat 
vaihdella painopisteiltään. Yhdet keskittyvät vallitsevien valtasuh-
teiden paljastamiseen, toiset uusien elämisen mahdollisuuksien 
avaamiseen.

Kuvatut luonnehdinnat ovat tyypillisiä omaa kulttuuria tut-
kiville filosofeille ja kulttuuriteoreetikoille. Vaikka valtasuhteiden 
paljastaminen ja uusien elämisen mahdollisuuksien avaaminen on 
ominaista myös vieraita kulttuureja ja elämänmuotoja tutkiville 



28

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

antropologeille, heidän parissaan kriittisyydellä on usein viitattu 
siihen, miten vieraasta tehdään tuttua ja tutusta vierasta, pakottaen 
näin myös oman ajan ja kulttuurin erityisyyden pohtimiseen. Tätä 
kutsutaan venäläiseltä kirjallisuusteoreetikko Viktor Šklovskilta 
peräisin olevalla termillä defamiliarisointi, joka tuli yleisempään 
käyttöön, kun refleksiiviset antropologit alkoivat hahmottaa toi-
mintaansa enemmän kulttuurikritiikiksi kuin tieteeksi isolla T:llä.

George E. Marcus ja Michael M. J. Fischer (1986, 137–164) 
korostavat defamiliarisaation toimivan kahdella tavalla. Se on 
epistemologista pyrkiessään paljastamaan länsimaisen kulttuurin 
olettamuksia. Se toteutuu myös poikkikulttuuristen rinnastus-
ten kautta. Edelliseen kategoriaan he tarjoavat esimerkiksi vie-
raita kulttuureja käsitteleviä tutkimuksia. Samaan kategoriaan 
sopivat myös maantieteellisesti läheisten, mutta sisällöllisesti vie-
raiden elämänmuotojen tutkimus. Esimerkiksi uskontotieteilijä 
Timothy Bealin (2005) tarkastellessa kotimaansa (Yhdysvaltain) 
kansanomaista kristinuskoa mitä erikoisimpien turistinähtävyyk-
sien – maailman suurimmat kymmenen käskyä, Nooan arkin 
rakentaminen pellolle, helvetin kuumuudesta varoittavilla kylteil-
lä koristeltu ristipuisto – kautta, hän pyrkii tekemään vieraasta 
tuttua ja omista olettamuksistaan jotain vierasta, vaikka hän ei 
suoranaisesti kritisoikaan omaa eikä tutkimaansa elämänmuotoa. 
Poikkikulttuurisista rinnastuksista voidaan käyttää esimerkkinä 
Marcel Maussin Lahjaa, jossa vertaillaan eri kulttuurien lahjan-
vaihtoinstituutioita. Kuitenkin loppuluvussa pyritään tukemaan 
kirjoitusajankohdan eli 1920-luvun Ranskan talouden poliittista 
ja moraalista organisoitumista demokratiaksi. Vieraiden kulttuu-
rien tarkastelun yhteenveto alkaa yllättävästi: ”Laajentakaamme 
tarkastelua nykyhetkeen.” (Mauss 2002, 112.)

Pohdinnat defamiliarisaatiosta osoittavat, että myös vieraiden 
kulttuurien tarkastelu voi olla kriittistä oman kulttuurin suhteen. 
Se, mikä on tuttua, arkista, rutinoitua, läsnä olevaa, usein intui-
tiivisesti koettua ja ymmärrettyä, alkaa näyttää vain eräältä aktu-
alisoituneelta elämänmuodolta lukuisten vaihtoehtojen joukossa. 
Se, tarttuvatko lukijat niihin omassa elämässään, ei ole tutkijoiden 



29

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

päätettävissä. Tutkija voi vain suostutella ja vietellä. (Taira 2008, 
239–240.)

Kriittisyys ei kohdistu vain tutkimuskohteeseen, vaan sen tulee 
olla myös introspektiivistä, itseään tarkkailevaa. Kun Foucault’lta 
kysyttiin, mitä hän pitää kritiikin tehtävänä nykyajassa, hän vasta-
si kysymällä, ”mitä tarkoitat kritiikillä?”, sillä vain kantilainen voi 
antaa sanalle yleisen merkityksen. Foucault kuitenkin jatkoi totea-
malla, että hänen kritiikkinsä kohteina ovat dogmaattisuuden vai-
kutukset tiedossa ja tiedon vaikutus dogmaattisuudessa. (Foucault 
1994, 815–816.) Kriittisyyden yksi kohde onkin ollut itse tutki-
mustoiminta. Tämä päti myös Frankfurtin koulukunnan kriitti-
seen teoriaan (ja erityisesti Max Horkheimeriin luonnehdintaan), 
jossa järjen itsekritiikki oli yhtä keskeinen kritiikin kohde kuin 
kapitalistisen yhteiskunnan kritiikki. Uskontotieteilijöistä esimer-
kiksi David Chidester on todennut, että kriittisen uskontotieteen 
on oltava itsereflektiivistä ja itsekriittistä sen teorian ja käytännön 
poliittisten implikaatioiden suhteen (Chidester 2000, 432).

Edellä luonnehdittua kantaa voidaan havainnollistaa tiedonint-
ressiteorian avulla, kuten suomalaisessa uskontotieteessä on tehty 
aikaisemmin (ks. Gothóni toim. 2005; Ketola & al. 1999). Jürgen 
Habermasin (1972; 1976) mukaan tieteellinen tieto on käytännös-
sä intressisidonnaista, mutta kolmella eri ideaalityyppisellä tavalla. 
Praktinen, ymmärtävä tiedonintressi rikastuttaa nykyisyyttä tul-
kitsemalla ja välittämällä tietoa menneistä ja vieraista perinteistä 
ja elämänmuodoista lisäten näin myös ihmisten itseymmärrystä. 
Teknisen, selittävän tiedonintressin tehtävänä on tuottaa ennuste-
tietoa säännönmukaisuuksista, mikä mahdollistaa luonnon hyö-
dyntämisen ja yhteiskunnan kontrolloinnin. Emansipatorinen, 
kriittinen tiedonintressi pyrkii vapauttamaan ihmiset väärästä 
tietoisuudesta ja muista valtarakenteista. Habermasille ymmär-
tävää tutkimusta edusti hermeneutiikka, selittävää tutkimusta 
positivismi ja muut systemaattiset yhteiskuntatieteet. Kriittisestä 
tutkimuksesta esimerkkeinä olivat marxilainen ideologiakritiikki 
ja freudilainen psykoanalyysi. 



30

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

Oma luonnehdintani siirtymästä tässä kuvattuun kriittiseen 
uskontotieteeseen voidaan yleisesti ottaen paikantaa Habermasin 
jaottelussa kriittiseen tutkimukseen. Tällöin tosin on pidettävä 
mielessä erilaisten kriittisten näkökulmien erot, esimerkiksi se, 
ettei yllä luonnehdittu kriittisyys ankkuroidu oletuksiin ylihistori-
allisista moraalisäännöistä. Samoin esimerkiksi Marxin ja Freudin 
valikoidut historiaan ja psyykeeseen liittyvät käsitykset universaa-
lilakien löytämisestä olivat ainakin retoriikan tasolla huomatta-
vasti tämän teoksen lähtökohdasta poikkeavia.

Kriittinen tutkimus ei ole irrallaan ymmärtävään ja selittävään 
intressiin paikantuvista lähestymistavoista, sillä kriittinen tutki-
mus hyödyntää niiden työkaluja, näkemyksiä ja tuloksia. Siksi 
kyse ei ole irrottautumisesta uskontotiedettä hallinneista tutki-
musperinteistä, vaan maltillisesta korjausliikkeestä yhteen mah-
dolliseen suuntaan. Tuo suunta ei kuitenkaan tarkoita tutkimusta, 
joka tietää etukäteen moraalisen tai poliittisen sanomansa. Kuten 
Lawrence Grossberg toteaa omassa kulttuurintutkimusta koske-
vassa luonnehdinnassaan, politiikka on mukana tutkimusaiheiden 
valinnassa ja ongelmien muotoilussa, mutta vastauksena ”politiik-
ka saapuu vasta analyysin johtopäätöksissä” (Grossberg 2010, 54, 
97). Toisin sanoen tutkimuksen kriittisenä lähtökohtana ei ole 
vastaus. Pyrkimyksenä on luoda kurinalaisen analyysin avulla us-
kottava kuvaus tarkasteltavasta tilanteesta, paljastaa valtasuhteita 
ja näyttää muutoksen mahdollisuus tai rakentaa ”mahdollisuuksi-
en konteksti” (Grossberg 2010, 58).

Yhteiskunnallinen muutos ja kiinnostus nykyaikaan

Viidenneksi yhteiskunta ja sen mukana myös uskontotieteen tut-
kimat ilmiöt ovat muuttuneet viime vuosikymmeninä sen verran, 
että myös tässä yhteydessä voidaan puhua pehmeästä kumouksesta 
– siirtymästä esimoderneista perinteistä nykyajan tutkimukseen. 

Oma kiinnostukseni nykyaikaan ja sen tutkimiseen palautuu 
erityisesti kulttuurihistorian opintoihini. Suuren valinnaisuuden 



31

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

vuoksi oli mahdollista keskittyä modernisaatiota ja postmoderni-
suutta koskeviin keskusteluihin useilla eri kursseilla. Vaikka termi 
”postmoderni” oli jo silloin käytännössä hajonnut monimerkityk-
sellisyyteensä, nimikkeen yhteydessä käydyt keskustelut jäsensivät 
nykyaikaa ja sen suhdetta varhaisempaan modernisaatioon, siihen 
mitä olimme olleet. Kulttuurihistoriallisen kirjallisuuden lisäksi 
luin kulttuurisosiologiaa, sosiologista aikalaisdiagnoosia, taide-
teoriaa, brittiläistä kulttuurintutkimusta ja kulttuuriteoriaa. Se, 
että kiinnostukseni nykyaikaan vahventui historian opinnoissa, 
ei ole niin paradoksaalista kuin miltä se saattaa aluksi kuulostaa. 
Esimerkiksi historiallisesti orientoitunut filosofi Michel Foucault 
muotoili olevansa kiinnostunut siitä, ”mitä meistä on tulossa?”. 
Kuten Deleuze ja Guattari kirjoittavat, ”Foucault’lle oleellinen 
on nimenomaan nykyisen ja aktuaalisen ero. Uusi ja kiinnostava 
ovat aktuaalista. Aktuaalinen ei ole sitä mitä me olemme, vaan sitä 
mitä meistä on tulossa […]. Nykyinen sen sijaan on sitä mitä me 
olemme ja samalla jo lakkaamme olemasta.” (Deleuze & Guattari 
1993, 116.) Foucault’n aktuaalisen ja nykyisen erottelusta huoli-
matta kirjoitan yleisesti nykyajan tutkimuksesta, joka sisältää ak-
tuaalisen eli sen, ”mitä meistä on tulossa”. Varsinainen ”nykyaika” 
oli hänen käsitteistössään sitä, mikä on jo läsnä – mitä olemme 
olleet ja mitä emme enää kovin pitkään ole. Hänen intresseissään 
oli hahmotella sitä, mitä meistä on tulossa. Käytännössä hänen 
tapansa vastata tähän perustui usein menneisyyden – nykyisyyden 
esihistorian – ja muutoksen tutkimiseen. Sama ajattelutapa näkyy 
myös tässä teoksessa. Vaikka painopiste on nykyajassa, monissa 
luvuissa kysytään, miten nykyiseen tilanteeseen ollaan tultu ja mi-
hin mahdollisesti olemme menossa.  

Jo aikaisemmin mainitut muutosta paaluttavat post-termit tuli-
vat tutuiksi ja ne tarjosivat työkaluja yrityksiini ymmärtää nykyai-
kaa, mutta niiden yhteydessä ei juurikaan kirjoitettu uskonnosta. 
Pyrkimykseni yhdistää opittu uskontotieteelliseen kysymykseen 
siitä, mitä uskonnolle on tapahtumassa, vaati paljon ylimääräistä 
työtä. Yhden linkin tarjosi uskontososiologinen kirjallisuus. Näin 
pääsin hahmottamaan uskontoa yhtäältä modernisaatiokertomuk-



32

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

sen osana ja toisaalta ikkunana nykypäivän yhteiskuntaan ja sen 
orastaviin sosiaalisiin ja kulttuurisiin muotoihin.

Erilaiset kriittiset lähestymistavat keskittyvät usein nykyaikaan 
tai kuten kulttuurintutkijat italialaista Antonio Gramscia seuraten 
ilmaisevat, ”konjunktuuriin” – joukkoon liikkeessä olevia tekijöi-
tä, jotka määrittävät ajallisesti rajattua suhdannetta tai tilannetta 
sekä sen muuttumista (Gramsci 1982, 59–70; Grossberg 2010, 
40–43). Niissä uskonto on kuitenkin ollut vain harvoin analyysin 
lähtökohtana tai keskiössä, ja vielä harvemmin niissä esitetyt nä-
kemykset uskonnosta ovat perustuneet uskonnontutkijoiden laa-
dullisten ja määrällisten empiiristen tutkimustulosten perustalle. 
Erityisesti tästä syystä nykyajasta kiinnostunut uskontososiologia 
on tärkeä täydentävä tutkimusala. Uskontososiologinen tutkimus 
tarjoaa runsaasti tilastotietoa ja laadullisia analyyseja ihmisten 
käyttäytymisestä ja käsityksistä sekä instituutioiden toiminnasta. 
Lisäksi uskontososiologian yksi keskeisimpiä kysymyksiä on, mitä 
uskonnolle tapahtuu modernisaatiossa (tai modernisaatioissa), jo-
ten laajempi konjunktuurianalyysi ei ole uskontososiologialle vie-
ras. Vaikka tämän teoksen tarkoituksena ei ole tarjota täydellistä 
vastausta aiheeseen, uskontososiologian – ja erityisesti edellä mai-
nitun kysymyksen – keskeisyys näkyy useissa luvuissa.

Kiinnostus nykyaikaan on henkilökohtaisia kiinnostuksiani 
huomattavasti laajempi siirtymä, jota selittää osaltaan yhteiskun-
nallinen muutos. 1990-luku ja 2000-luvun ensimmäinen vuosi-
kymmen ovat olleet merkittäviä monin tavoin. Tuona aikana myös 
uskontotieteen tutkimuskohde on muuttunut joiltain osin. Tieten-
kään kaikki ei ole toisin kuin ennen, sillä tieteenalan varhaisvai-
heita luonnehtineet kysymykset uskonnon alkuperästä, leviämi-
sestä ja funktiosta ovat edelleen tärkeitä, mutta yhteiskunnallinen 
konteksti on hyvin toisenlainen. Esimerkiksi 1990-luvulla voimis-
tunut käsitys globalisaatiosta on tuonut kaukaiset kolkat entistä 
lähemmäksi. Sama pätee kommunikaatioteknologian murrok-
seen, erityisesti internetin kehittymiseen. Jo 1990-luvulla internet 
helpotti tutustumista erilaisiin elämänmuotoihin ja käsityksiin, 
mutta sen yleistyminen ja tehostuminen 2000-luvun alkupuolella 



33

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

on murtanut perinteisiä auktoriteettirakenteita ja tiedonvälitystä. 
Molemmilla seurauksilla on ollut suuri vaikutus uskontoinstituu-
tioihin, erityisesti niiden heikentyneeseen kykyyn kontrolloida 
massoja ja sitouttaa ihmisiä. Seurauksena ei ole ollut pelkästään 
vapautta, vaan sekä uudenlaisia kontrollimuotoja ja -mekanismeja 
että orastavia elämänmuotoja. 

Myös muuttoliike voimistui 1990-luvulla. Suomen osalta tämä 
tarkoitti yhden aikakauden murrosta: uskonnollisesti verrattain 
homogeenisesta Suomesta alkoi tulla monimuotoinen maa, jos-
sa yksikään uskonnollinen tai muu perinne ei voinut enää pitää 
omaa asemaansa itsestään selvänä. Kaikki joutuvat perustelemaan 
ja oikeuttamaan asemansa julkisessa keskustelussa, vaikka käytän-
nössä evankelis-luterilaisen ja ortodoksisen kirkon laissa säädetyt 
etuoikeudet ovat säilyneet. Kommunikaatioteknologian kehitys ja 
muuttoliikkeet ovat muuttaneet myös uskonnon kategorian roolia 
yhteiskunnassa. Kun koko ajan on mahdollista saada informaatio-
ta tästä tai tuosta ”uskonnosta” ja jotkut ryhmät ja perinteet ovat 
tulleet osaksi arkista elämää myös monimuotoistuvassa Suomessa, 
uskonnon käsite ja sen perusteella saadut edut tulevat neuvottelun 
kohteeksi. Yksi esimerkki tästä on se, että yhä useammat ryhmät ja 
yksilöt kokeilevat, mitä he voivat saavuttaa nimeämällä toimintan-
sa ”uskonnoksi” (esimerkiksi jedismi, karhun kansa, pastafarismi, 
kopimismi, diskordianismi, laulaja Kanye Westin kappaleen poh-
jalta kehitetty Yeezianity). 

Jos uskonnon aseman, merkityksen ja näkyvyyden heikenty-
minen oli älymystön jakama käsitys 1900-luvun jälkipuoliskon 
ensimmäisinä vuosikymmeninä, 1990-luvulla voimistui ajatus us-
konnon ”paluusta”. Näkemykset paluusta vaihtelivat kasvaneesta 
uskonnollisuudesta ja uskonnon merkityksestä maltillisempiin kä-
sityksiin uskonnon paluusta julkiseksi keskustelunaiheeksi. Tätä 
1970-luvun lopulla alkanutta kehitystä vauhditti 2000-luvun alun 
tapahtumista erityisesti syyskuun yhdennentoista iskut. Sitä seu-
rasi ennennäkemättömän voimakas uskontokritiikin aalto, jonka 
harjalla olivat Richard Dawkinsin kaltaiset luonnontieteilijät (ks. 
Taira 2012a; 2012b; 2014a).



34

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

Näillä kaikilla on vaikutuksensa esimerkiksi uskonnon asemaa 
koskenutta ymmärrystä hallinneen maallistumisparadigman mur-
rokseen. Kuten luvussa 3 ehdotetaan, seurauksena ei ole maallistu-
mista koskevien väittämien täydellinen hylkääminen, sillä esimer-
kiksi uskomusten, osallistumisaktiivisuuden, identifioitumisen ja 
jäsenyyden tarkastelu osoittaa perinteisen institutionaalisen us-
konnollisuuden heikentymisen. Yhteisvaikutus uskonnon katego-
rian kannalta on ollut se, että uskonnosta ja sen rajoista käytävistä 
yhteiskunnallisista neuvotteluista on tullut kontrollin ja hallinnan 
areena ja siten myös keskeinen tutkimuskohde. Tähän kuuluvat 
kysymykset siitä, mitkä symbolit määritetään uskonnollisiksi 
ja mitkä saavat näkyä, millaisin ehdoin jokin ryhmä saa uskon-
nollisen yhdyskunnan aseman ja miten perustellaan jollekin ”us-
konnolliselle” ryhmälle asetetut rajoitteet tai annetut erioikeudet. 
Nämä kysymykset ovat esimerkkejä siitä, miten yhteiskunnalliset 
muutokset luovat paineita tieteenalan tutkimusongelmien ja -koh-
teiden muodostamiseen ja siten myös tutkimuksellisten käsittei-
den ja työkalujen uudistamiseen. 

Jos suomalaisen uskontotieteen painopiste oli menneisyyden 
ilmiöissä – esimerkiksi suomensukuisten kansojen uskomus- ja ri-
tuaaliperinteessä – yhteiskunnalliset muutokset ovat tehneet ajan-
kohtaisista uskontoa koskevista kysymyksistä entistä houkuttele-
vampia aiheita. On mahdollista argumentoida puolesta ja vastaan, 
onko uskontotieteen tarpeen olla painotetusti yhteiskunnallisesti 
ajankohtainen tieteenala, pitäisikö sen keskittyä edelleen opina-
lan syntyaikana muotoiltuihin perinteisiin kysymyksiin tai olisiko 
jokin muu jäsennys hedelmällisin. Nämä ovat ja tulevat olemaan 
tiettyyn pisteeseen asti makukysymyksiä ja itse kullakin on omia 
mieltymyksiä, joita ei edes tarvitse väittää muita vaihtoehtoja tär-
keämmiksi. Oletettavasti useimmat toivovat tieteenalan tutkimus-
aiheiden kattavan laajan spektrin perinteisistä aiheista uusiin alue-
valtauksiin, mutta on selvää, että suomalaisessa uskontotieteessä 
tutkitaan nykyään enemmän ajankohtaisia aiheita kuin klassisia 
kysymyksiä tai esikristillistä kansanuskoa. Perinteiset lähestymis-



35

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

tavat eivät vaienneet nykyajan kysymyksistä. Ne ovat kohdenta-
neet katsetta kansanomaiseen uskonnollisuuteen ja tunnistaneet 
perinteiden elävyyden myös nykyajassa, mutta niiden hallitseva 
näkökulma nykyaikaan oli kysymys siitä, mitä perinteisille tavoil-
le tapahtuu moderneissa yhteiskunnissa. Siinä mielessä on mah-
dollista esittää, että myös yhteiskunnallinen muutos on tuonut 
mukaan yhdenlaisen ”pehmeän kumouksen” uskontotieteeseen. 
Perinteiset tutkimusaiheet eivät varmastikaan katoa, mutta myön-
teistä muutoksessa on se, ettei ajankohtaisista aiheista kiinnostu-
neiden tarvitse erikseen oikeuttaa ja perustella painopistettään. 

Suomalaisen kehityskulun kuvaus sopii osin myös kansain-
väliseen uskontotieteeseen. Uskontotieteessä nykyaika on ollut 
vain yksi mahdollisista kiinnostuksen kohteista. Monissa maissa 
oppiaine on nimeltään uskontohistoria ja ”historia” on myös tie-
teenalan kansainvälisen kattojärjestön IAHR:n nimessä (Interna-
tional Association for the History of Religions). Yksi perinteisistä 
kansainvälisen uskontotieteen koulutusmalleista on perustunut 
historiallisten lähteiden tulkintaan ja filologiseen osaamiseen. 
Kansainvälisesti tarkasteltuna historiallis-filologinen painotus on 
siirtynyt keskiöstä yhdeksi mahdolliseksi vaihtoehdoksi, johon 
erikoistuvat kokevat kielten ja aluekulttuurien laitokset vähintään 
yhtä tärkeiksi kuin uskontotieteen yksiköt. Nykyaikaa koskevat 
kysymykset ovat puolestaan nousseet yhdeksi mahdolliseksi – ja 
monia kiinnostavaksi – kohteeksi. Moni tekijä on vaikuttanut 
muutokseen. Kilpailu rahoituksesta instrumentalisoituvassa tie-
depolitiikassa on voinut suosia nyky-yhteiskunnan ongelmiin ja 
keskustelunaiheisiin keskittyvää tutkimusta, mutta toisaalta ih-
miset myös haluavat käyttää aikansa ja energiansa heitä kosketta-
vien kysymysten tarkasteluun. Lisäksi muuttunut intellektuaali-
nen kertomus uskonnon merkityksettömyydestä sen ”paluuseen” 
on suosinut nykyaikaa käsitteleviä tutkimuksia. Joka tapauksessa 
uskonnon tutkiminen tarjoaa yhden tärkeän ikkunan nykyajan 
yhteiskuntaan, sen orastaviin kulttuurimuotoihin ja siihen, mitä 
meistä on tulossa.



36

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

Median merkitys 

Kuudenneksi on vaikeaa ajatella pätevää ja uskottavaa nykyaikaan 
keskittyvää uskonnon tutkimusta, joka ei jollain tavalla pohdi 
myös median merkitystä.1 Henkilökohtaisena taustana julkisten 
diskurssien ja median toiminnan tarkasteluun on tiedotusopin 
opinnot ja siellä luetut kulttuuri- ja kommunikaatioteoreettiset 
teokset, joissa korostettiin median merkitystä. Kiinnostustani me-
diaan selittää osittain myös tutustumiseni brittiläiseen kulttuurin-
tutkimukseen, sillä sen parissa mediavetoinen populaarikulttuuri 
ja sen suhde valtaan on ollut koko ajan yksi keskeisimmistä koh-
dennuksista, jota kautta tutkijat ovat rakentaneet kuvauksia nyky-
kulttuurista. Lisäksi itselleni tärkeä diskurssiteoreettinen ajattelu 
on usein käytännössä perustunut media-aineistojen analyysiin 
pohtiessaan diskurssien vaikutusvaltaa yhteiskunnan kokonaisuu-
dessa.

Yleisemmin ajateltuna yksi merkittävimmistä perusteista me-
dian tarkasteluun uskontotieteessä on se, että median valta on 
ilmeinen. Uskonnon ja median monimutkaisten suhteiden tutki-
minen on noussut näkyväksi uskontotieteen ja mediatutkimuk-
sen risteyskohdaksi ja viime vuosina kenties eniten keskusteltu 
kysymys koskee uskonnon ”mediatisoitumista” (Hjarvard 2012; 
2013), jonka keskeisenä juonteena on mediainstituution kasvava 
valta suhteessa uskonnollisiin instituutioihin ja yhteisöihin. Ajat-
telutavan mukaan maallisella medialla on uskontoja rapauttava 
vaikutus (erit. Hjarvard 2012), joskin prosessin yksisuuntaisuus 
ja yksioikoisuus on kyseenalaistettu (ks. Taira 2014b ja sieltä löy-
tyvät kirjallisuusviitteet). Median valta tarkoittaa kuitenkin myös 
sitä, että uskonnon asemasta, roolista, luonteesta ja rajoista neuvo-
tellaan yhteiskunnassa yhä enemmän mediavälitteisesti. Se, että 
media on mukana keskustelun osapuolena, puitteiden luojana, 
kysymysten esittäjänä, vastausten ohjailijana, nimensä mukaisesti 
välineenä ja ylipäätään uskonnon keskeisenä toimintaympäristö-
nä tarkoittaa, ettei mediaa voida sivuuttaa epäkiinnostavana tai 
jonain, jonka voi jättää yksin mediatutkijoille. Media ei ole vain 



37

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

instituutio, jossa uskontoja representoidaan ikään kuin uskontojen 
aito ja vailla välittäviä tekijöitä (mediaatiota) oleva presenssi, läsnä-
olo, olisi ongelmattomasti kenttätutkijan tavoitettavissa ryhmien 
kokoontumispaikoissa, vaan se on kooste useista toimijoista, jotka 
määrittävät uskontoa ja ovat läsnä ihmisten arkisessa uskonnol-
lisuudessa. Toistaiseksi on avoin kysymys, millaisia vaikutuksia 
median vallalla lopultakin on, mutta kuten tämän teoksen mediaa 
käsittelevistä luvuista käy ilmi, en oleta medialla olevan yksise-
litteisesti maallistavaa, uskontoja ja niiden merkitystä rapauttavaa 
vaikutusta.

Kysymykset median vaikutuksista uskontoon ja uskonnollisten 
ihmisten ja ryhmien mediakäytöstä eivät ole ainoita tapoja pohtia 
uskonnon ja median suhdetta. Mediakeskustelut ovat myös – ja 
tässä teoksessa jopa ensisijaisesti – aineisto, jonka avulla tarkas-
tellaan aikamme uskontodiskurssia ja sen sosiaalista perustaa (ks. 
Couldry 2012, x sosiaalisesti ankkuroidusta media-analyysista). 
Diskurssit puolestaan ylläpitävät valtasuhteita ja tarjoavat mah-
dollisuuksia niiden muuttamiseen. Mediadiskurssit eivät ole mitä 
tahansa puhetta, koska juuri yhteiskunnan keskeisiin instituutioi-
hin kiinnittyneet diskurssit ovat tyypillisesti kaikkein vahvimpia, 
pitkäkestoisimpia ja levinneimpiä. Tässä teoksessa median toimin-
tatapojen analyysi on kuitenkin rajallista, sillä media-aineistoja 
ruotivissa luvuissa kirjoitetaan enemmän suomalaisen yhteiskun-
nan muutoksista ja jatkuvuuksista kuin median toimintatavoista. 
Tosin jälkimmäisestäkään ei vaieta (ks. luku 7). Yksi kimmoke 
media-aineistojen tarkasteluun on ollut sosiologi Pertti Alasuu-
tarin (1996) tapa tarkastella suomalaista yhteiskuntaa mediakes-
kustelujen laadullisen analyysin kautta teoksessa Toinen tasaval-
ta. Sosiologiassa tämä on kiinnostavassa kontrastissa perinteiseen 
rakennesosiologiseen tapaan hahmottaa suuria muutoksia. Us-
kontotieteessä haluni korostaa median tärkeyttä muistuttaa, ettei 
uskontotieteen pidä eristää ihmisten käsityksiä tai merkityksiä ja 
tutkia niitä irrallaan muusta yhteiskunnasta ja sen instituutioista. 
Näin on varsinkin aikana, jolloin mediasta on tullut keskeinen osa 
lähes minkä tahansa ryhmän toimintaympäristöä ja jolloin media 



38

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

on vaikutusvaltaisessa asemassa ohjailemassa uskonnon kategorian 
käyttöä yhteiskunnassa yleensä. 

Katsaus sisältöön

Kaikki edellä mainitut pehmeät kumoukset ovat vain voimistu-
neet kansainvälisessä uskonnontutkimuksessa sen jälkeen kun 
kirjasin varhaisimmat tämän teoksen ajatuksista ylös yli kym-
menen vuotta sitten. Niiden tapahtuessa olen pyrkinyt ottamaan 
opiksi siitä perinteestä, johon kouluttauduin, ja samalla etsinyt 
uusia avauksia ja hedelmällisiä kohtaamisia teoriakeskustelujen ja 
tutkimusalueiden saralla. Tämän teoksen luvut käsittelevät näi-
tä muutoksia. Ne on julkaistu varhaisemmassa muodossa vuosien 
2004 ja 2014 välisenä aikana. Alkuperäisiä tekstejä on muokattu ja 
lyhennetty kevyesti. Mahdolliset virheet on korjattu ja päällekkäi-
syydet poistettu. Kaikkia tekstejä ei ole päivitetty perusteellisesti, 
mutta joihinkin kohtiin on ollut poikkeuksellisen tärkeää lisätä 
viitteitä tuoreisiin tutkimuksiin. Kevyt toimittaminen mahdollis-
taa myös lukujen ”retrospektiivisen” luennan, jolloin ne toimivat 
esimerkkeinä ajatusten ja tutkimusintressien muutoksista. Siksi en 
ole pyrkinyt poistamaan kaikkia ilmaisuja, jotka muotoilisin nyt 
kirjoitettaessa toisin. Olen kuitenkin täsmentänyt joitakin epäsel-
västi muotoiltuja näkemyksiä. 

Tekstit on valittu sillä perusteella, että olen katsonut niiden so-
pivan juuri tähän teokseen, luettavaksi uudelleen toistensa rinnal-
la. Tällä ratkaisulla olen pyrkinyt kokonaisuuteen, joka tekstien 
alkuperäisten kirjoitusajankohtien ja -tarkoitusten vaihtelevuudes-
ta huolimatta tarjoaa riittävän yhtenäisen kokoelman yhdenlaiseen 
tapaan hahmottaa uskontotiedettä ja sen teoria- ja menetelmäkes-
kustelujen valikoituja kysymyksiä.

Kaksi ensimmäistä lukua käsittelevät uskontotieteen teoreetti-
sia ja metodologisia keskusteluja. Niiden kohderyhmänä ovat us-
kontotieteen tutkijat ja opiskelijat sekä ne muiden alojen tutkijat 



39

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

ja opiskelijat, jotka ovat kiinnostuneita tarkastelemaan uskontoa 
oman oppialan ja uskontotieteen leikkauspisteessä. 

Luku 1, ”Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset konteks-
tit”, implementoi kulttuurintutkimuksellisia teoriakeskustelu-
ja ja näkökulmia uskontotieteeseen. Se ilmestyi vuonna 2004 ja 
sen kirjoittamista edeltävät vuodet olivat, kuten olen ehdottanut, 
eräänlainen käänne uskontotieteessä, varsinkin itselleni. Luvun 
ensimmäinen versio ilmestyi jo vuonna 2002 verkkoantologiassa. 
Tekstissä näkyy vahvasti kiinnostukseni yhdysvaltalaisen kulttuu-
rintutkija Lawrence Grossbergin luonnehdintoihin, mutta tekstin 
syntyajankohtaan vaikutti huomattavasti kriittinen kulttuuriteo-
reettinen käänne uskontotieteessä, jota luonnostelin tämän joh-
dannon alkupuolella. 

Se, mitä kirjoitin aikaisemmin ”diskursiivisesta uskonnontut-
kimuksesta” ja sen suhteesta joihinkin tämän teoksen teksteihin, 
tulee hyvin esiin tässä luvussa. Tämä selittynee sillä, että olen ollut 
kiinnostunut Russell T. McCutcheonin tavasta jäsentää uskon-
totieteen lähestymistapoja. Luvussa hahmotetaan kahden tason 
tutkimusta, joka perustuisi työnjakoon hypoteesien testaamiseen 
tähtäävien naturalististen tutkimusohjelmien ja metateoreettisen 
työn välillä. Myöhemmin olen McCutcheonin ja monien muiden 
tavoin puolustanut ja kehitellyt diskursiivista uskonnontutkimus-
ta, joka ei istu yksiselitteisesti kahden tason työnjakoon. Tämä 
luku on kuitenkin edelleen itselleni tärkeä, sillä siinä puoluste-
taan suorasanaisesti kriittistä ja kontekstuaalista, valtasuhteiden 
analyysia painottavaa uskontotiedettä. Se tehdään tavalla, joka ei 
väheksy selittävän ja ymmärtävän tutkimuksen merkitystä, vaan 
toteaa, että niiden lisäksi on vielä tällainenkin tapa jäsentää tut-
kimustyötä.

Luku 2, ”Retoriset dikotomiat ja keskustelu uskonnontutkijan 
intellektuaalisista rooleista” syntyi inspiraatiosta, jonka sain Te-
menos: Nordic Journal of Comparative Religion -lehdessä julkais-
tusta artikkelista (Wiebe 2005). Tekstini julkaistiin Uskonnontut-
kijassa vuonna 2007. Alkuperäistä julkaisua ei verkkolehdessä ole 



40

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

enää saatavilla verkkoalustan vaihtumisen ja tiedostojen katoa-
misen vuoksi. Tästä versiosta puuttuu osuus, jossa erittelin yhden 
esimerkkitapauksen kautta suomalaisten tutkijoiden näkemyksiä, 
sillä analyysi on julkaistu myös toisaalla (Taira 2006a, 109–111; 
Taira 2010, 389–391). Luku käsittelee suuria kysymyksiä uskon-
totieteilijän intellektuaalisen toiminnan luonteesta lähtemällä liik-
keelle kahden pohjois-amerikkalaisen tutkijan, Donald Wieben ja 
Russell T. McCutcheonin näkemyseroista, joista he keskustelivat 
Temenoksessa. Keskustelulla on kahta tutkijaa paljon suuremmat 
mittapuut, sillä niiden voidaan nähdä edustavan kahta tapaa jä-
sentää uskontotiedettä: yksi korostaa selittävää ja tutkimuksen 
poliittisuuden pohtimisesta vetäytyvää lähestymistapaa, toinen 
kriittistä lähestymistapaa. Asetun puolustamaan jälkimmäistä, 
raivaamaan sille tilaa uskontotieteessä, mutta en väitä sitä ainoaksi 
hedelmälliseksi näkökulmaksi.

Olen keskustellut sekä Wieben että McCutcheonin kanssa 
näistä asioista kasvotusten ja kierrättänyt joitain tekstissä olevia 
ajatuksia englanninkielisessä artikkelissani (Taira 2013a). Mc-
Cutcheon kommentoi minulle, että tunnistaa itsensä kuvauksis-
tani huomattavasti paremmin kuin muiden, mutta ei ole varma, 
onko se lopulta hyvä asia. Wiebe puolestaan vaikutti hieman häm-
mästyneeltä, kun selitin hänelle, miten kiinnostava ja rakentava 
tutkimusohjelma McCutcheonin teoretisoinnista voidaan saada 
pienellä muokkauksella. Hän vaikutti aidosti kiinnostuneelta 
kuulemaan lisää, mutta vitsaili samalla, että hänen McCutcheonia 
arvosteleva tulkintansa on tietenkin oikea.

Kaksi seuraavaa lukua siirtää tarkastelua uskontososiologi-
an suuntaan. Niissäkin on vahva teoreettinen ja metodologinen 
painotus, mutta kahdesta ensimmäisestä luvusta poiketen ne si-
sältävät käsityksiä siitä, mitä uskonnolle ja sen yhteiskunnalliselle 
asemalle on tapahtumassa nykykulttuurissa.

Luku 3, ”Maallistumisparadigma murroksessa”, jäsentää ylei-
sen intellektuaalisen ja myös akateemisen keskustelun muutosta 
1960-luvun maallistumisparadigman kultakaudesta nykypäivään. 
Se kirjoitettiin johdannoksi uskontososiologisen maallistumis-



41

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

paradigman tilaan ja julkaistiin vuonna 2014 nimellä ”Maallis-
tumisparadigma uskontososiologiassa”. Tässä teoksessa se tarjoaa 
yleiskatsauksen keskusteluun uskonnosta nyky-yhteiskunnassa ja 
sitä luotaaviin teorioihin. Luvussa esitetään, että maallistumispa-
radigma on murtunut siinä mielessä, että sen paradigmaattinen 
asema on heikentynyt. Se ei kuitenkaan tarkoita yksiselitteisesti 
sen alla käsiteltyjen kysymysten vanhentumista eikä edes sekula-
risaatiota koskevien yksittäisten väittämien virheellisyyttä. Luku 
argumentoi, että paradigmat eivät murru niinkään musertavan 
todistusaineiston alle; sen sijaan paradigmat muuttuvat siksi, että 
ihmisiä askarruttavat kysymykset ja kiinnostuksen kohteet muut-
tuvat.

Luku 4, ”Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja näkökul-
mia”, ilmestyi vuonna 2008 kirjassa, joka kokosi yhteen kulttuu-
rintutkimuksellisia näkökulmia nykykulttuuriin. Kirjan pohjana 
oli luentosarja, jolla Jyväskylän yliopiston Nykykulttuurin tutki-
muskeskus juhlisti olemassaoloaan. Vierailuni Nykykulttuurin se-
minaareissa 1990-luvun lopulla ja 2000-luvun ensimmäisellä vuo-
sikymmenellä ovat olleet merkittävä tekijä myös tämän teoksen 
kulttuurintutkimuksellisen näkökulman muotoutumiseen. Alku-
peräisestä tekstistä on poistettu pitkähkö luonnehdinta siitä, mitä 
kutsun notkeaksi uskonnoksi, koska aihetta on käsitelty perus-
teellisemmin toisaalla (Taira 2006a). Muutenkin lukua on hiottu 
pintapuolisesti niin, että se sopii paremmin tähän kokonaisuuteen. 
Sen merkitys on siinä, että siinä yhdistyvät uskontososiologiset ja 
kulttuurintutkimukselliset keskustelut, jotka aikaisemmissa lu-
vuissa ovat pääosin erillään toisistaan.

Luvussa esitetään, että uskontososiologiset prosessikäsitteet 
voidaan ja tuleekin yhdistää kulttuurintutkimukselliseen tutki-
musotteeseen, jos halutaan analysoida uskontoa kriittisesti ny-
kyajassa. Kirjoitusajankohtana pidin tekstin sisältöä ja erityisesti 
siinä esitettyä kahden johdantoteoksen vertailua uskontotiedettä 
uudistavana ja jopa radikaalina kannanottona, mutta nyt vaikut-
taa pikemminkin siltä, että puolustamani kulttuurintutkimuksel-
linen uskontotiede on tullut normaaliksi osaksi uskontotiedettä, 



42

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

vaikka kulttuurintutkimuksen käsitettä ei uskontotieteen sisäisissä 
keskusteluissa alati viljelläkään.

Luvut 5–7 siirtävät painopisteen tutkimusohjelmallisista ja me-
todologiapainotteisista teksteistä suomalaisen yhteiskunnan ja me-
dian uskontodiskurssin analyysiin. Niissä pohditaan, miten suo-
malaisuutta rakennetaan ja ylläpidetään modernisoituvan maan 
eri vaiheissa uskontoa käsittelevissä julkisissa keskusteluissa.

Luvussa 5, ”Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamis-
keskusteluissa”, käydään läpi hautaamista ja hautausmaita kä-
sitteleviä Helsingin Sanomien pää- ja mielipidekirjoituksia toisen 
maailmansodan jälkeisestä ajasta nykypäivään. Sen perustava väit-
tämä on, että keskusteluissa ”suomalaisuus” ja suomalainen käsitys 
”luterilaisuudesta” niveltyvät toisiinsa tavalla, joka tukee edelleen 
evankelis-luterilaisen kirkon etuoikeutettua asemaa suomalaisessa 
yhteiskunnassa. Ajallisesti keskustelut ovat toki muuttuneet, sil-
lä luterilaisen kirkon ”käytännön monopoli” on haastettu ja ny-
kyisessä kilpailua ja asiakkuutta korostavassa tilanteessa kirkko 
joutuu yhä selvemmin perustelemaan ja oikeuttamaan oman ase-
mansa myös hautaamista käsittelevissä asioissa. Teksti kirjoitettiin 
alun perin professori Veikko Anttosen 60-vuotisjuhlakirjaan, joka 
julkaistiin vuonna 2008. Se niveltyy Anttosen tutkimustyöhön 
näyttämällä, miten sanomalehtikeskustelujen analyysia voidaan 
rikastuttaa hyödyntämällä ”pyhää” koskevia teorioita ja selittä-
mällä luterilaisuuden vahva asema Suomessa sen suomalaisuutta 
rakentavalla ulottuvuudella.

Luku 6, ”Islamin muuttuva julkisuuskuva”, hyödyntää saman-
laista aineistoa – Helsingin Sanomien pää- ja mielipidekirjoituksia 
pitkällä aikavälillä – mutta keskittyy islamista käytyyn julkiseen 
keskusteluun. Jos edellinen luku painottui valtauskontoon, tämä 
analysoi vierasta. Molemmat ovat kuitenkin tärkeitä, jos halu-
taan ymmärtää, miten uskontodiskurssi osaltaan rakentaa ja yl-
läpitää valtasuhteita sekä näyttää, miten suomalaista identiteettiä 
on rakennettu ja ylläpidetty luterilaisuuden lisäksi myös islamin 
kuvaamisen kautta. Suomalaista aineistoa voi myös verrata mui-
den länsimaiden islamia käsitteleviin (media)diskursseihin, jolloin 



43

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

huomataan, että hyvin tyypilliset toiseuttavat kolonialistiset mer-
kitysjärjestelmät ovat hallinneet islamin käsittelyä meillä ja muu-
alla Euroopassa. Tämäkin teksti julkaistiin ensimmäisen kerran 
vuonna 2008.

Luku 7, ”Uutinen uskonnosta: tyytymättömyyden tae?”, siirtää 
painopisteen media-aineistojen käyttämisestä uskontodiskurssin 
analyysissa itse mediaan ja sen toimintaan. Luku kirjoitettiin alun 
perin Journalismikritiikin vuosikirjaan, jossa se julkaistiin vuonna 
2011. Tekstin ideana oli toimia pohdinnan apuvälineenä uskon-
nosta kirjoittaville toimittajille, jotka haluavat miettiä oman työn-
sä ongelmakohta ja kehittämismahdollisuuksia. Siksi kyse ei ole 
tyypillisestä tutkimusartikkelista eikä myöskään journalismikri-
tiikistä, jossa identifioidaan ongelmallinen esimerkki ja kerrotaan 
sen avulla, missä on epäonnistuttu. Se on yritys identifioida teki-
jöitä, joiden vuoksi niin moni osapuoli on tyytymätön uskontoa 
koskevaan uutisointiin. Tekstin esimerkit perustuvat Suomeen ja 
Isoon-Britanniaan, jossa työskennellessäni minulla oli mahdol-
lisuus osallistua tapahtumiin, joissa uskonnosta kirjoittavat me-
dia-ammattilaiset, uskonnollisten yhteisöjen edustajat ja tutkijat 
vaihtoivat käsityksiään ja kokemuksiaan median tavoista käsitellä 
uskontoa.

Luvut 8–9 hyödyntävät media-aineistoja edellisten tavoin, 
mutta painopiste siirtyy mediasta populaarikulttuuriin. Luvuissa 
korostetaan nykyajan populaarikulttuurin mediavetoisuutta, mut-
ta kysymys uskontodiskurssin ja populaarikulttuurin suhteista 
nostetaan tarkasteluun käyttämällä erityisesti faniutta ja jalkapal-
loa esimerkkeinä.

Luku 8, ”Fanius ja uskonto”, perustuu seminaariesitelmään, 
jonka pidin Jyväskylän yliopistossa vuoden 2006 alkupuolella. 
Monitieteisessä fanitutkimuksen seminaarissa osani oli pohtia, 
miten uskontotieteen näkökulmat sopivat tai eivät sovi fani-ilmi-
öiden tutkimiseen. Esitelmän pohjalta kirjoitettu teksti julkaistiin 
teoksessa Fanikirja, joka ilmestyi vuonna 2008. Tekstissä esitetään, 
että tässä tilanteessa fanikulttuurien ilmenemismuotoja muistut-
tavat uskonnollisuuden muodot alkavat olla orastavia, kun taas 



44

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

varhaisempia uskonnollisuuden hallitsevia muotoja ei välttämättä 
pidettäisi faniuden kaltaisina ilmiöinä. Tässä mielessä fani-ilmiöi-
den peilaaminen suhteessa uskonnollisuuteen ei ole satunnainen 
aihepiiri, vaan keino jäsentää sekä yhtä uskonnollisuutta kuvaavaa 
orastavaa kulttuurimuotoa että muuttuvan uskontodiskurssin li-
mittäisyyttä fanidiskurssin kanssa. Näin voidaan pohtia myös sitä, 
mitä meistä on tulossa mediavetoisessa populaarikulttuurissa.

Luku 9 päättää teoksen ja on otteeltaan hieman kevyempi teksti. 
”Jumalan käsi: Miksi uskonnosta puhutaan ja vaietaan jalkapallon 
yhteydessä?” julkaistiin vuonna 2014 jalkapalloa käsittelevässä kir-
jassa. Se täydentää ja laajentaa edellistä lukua keskittymällä yhteen 
lajiin ja siitä käytävään keskusteluun. Aineistona on käytetty eri-
tyisesti brittiläistä uutismediaa, jonka uskontokeskusteluja ja -ku-
vauksia olen tutkinut. Pieni osa aineistosta on analysoitu teoksessa 
Media Portrayals of Religion and the Secular Sacred, jonka kirjoitin 
yhdessä Kim Knottin ja Elizabeth Poolen kanssa (Knott, Poole 
& Taira 2013a), mutta tekstissä on hyödynnetty myös projektin 
jälkeen käytyjä mediakeskusteluja, joissa Valioliigassa pelaavien 
muslimien erityisyys on nostettu esiin.

Kirjoittaessani jalkapallo- ja uskontodiskurssin leikkauspistei-
tä käsittelevää tekstiä koin ympyrän sulkeutuneen. Se nimittäin 
palaa moniin ensimmäisten opiskeluvuosien kiinnostuksiin siitä, 
mitä kaikkea uskontotieteessä voi tutkia ja mihin kaikkeen uskon-
totieteen näkökulmia ja työkaluja on mielekästä ulottaa. Nämä 
kysymykset ovat kulkeneet mukana koko matkan, mutta se tapa, 
jolla tässä tuodaan uskontoantropologisia pyhä- ja rituaaliteorioi-
ta jalkapallon ja sitä koskevien kulttuuristen jäsennysten analyy-
siin, on myös kunnianosoitus minua jo opintojen varhaisvaiheessa 
inspiroineelle professori Veikko Anttosen työlle. Kuten kunnolliset 
kunnianosoitukset, myös tämä teksti seuraa Friedrich Nietzschen 
ajatusta, jonka mukaan ”opettaja saa huonon korvauksen siltä, 
joka jää ikuiseksi oppilaaksi” (Nietzsche 2002, 13). Toisin sanoen 
se tekee enemmän kuin toistaa Anttosen tai hänen suosimiensa 
teoreetikkojen näkemyksiä. Teksti ei pelkästään pohdi jalkapallo-



45

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

faniuden uskonnonkaltaisuutta, vaan analysoi myös uskontodis-
kurssin tutkimukselle ominaisia kysymyksiä, miksi jalkapallosta 
puhutaan uskontoon viitaten ja uskonnollista kieltä lainaten sekä 
miksi uskonnosta toisaalta vaietaan jalkapallon yhteydessä.

*

Alkuperäiset julkaisutiedot:

Luku 1: (2004) Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit. Us-
kontotieteen ja kulttuurintutkimuksen rajankäyntiä. Outi Fingerroos, 
Minna Opas & Teemu Taira (toim.), Uskonnon paikka. Kirjoituksia us-
kontojen ja uskontoteorioiden rajoista. Helsinki: SKS, 115–149.
Luku 2: (2007) Retoriset dikotomiat ja keskustelu uskonnontutkijan in-
tellektuaalisista rooleista, Uskonnontutkija / Religionsforskare 2(1). www.
uskonnontutkija.fi
Luku 3: (2014) Maallistumisparadigma uskontososiologiassa. Tuomas 
Savolainen & Ari Koponen (toim.), Ihmisten maa: Esseitä sekularisaatios-
ta. Uusikaupunki: Sivuosa, 34–59. 
Luku 4: (2008) Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja näkökulmia. 
Erkki Vainikkala & Henna Mikkola (toim.), Nykyaika kulttuurintutki-
muksessa. Jyväskylä: Nykykulttuuri, 240–270. 
Luku 5: (2008) Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskus-
teluissa. Tiina Mahlamäki, Ilkka Pyysiäinen & Teemu Taira (toim.), 
Pyhä: raja, kielto ja arvo kansanomaisessa uskonnossa. Helsinki: SKS, 
302–327.
Luku 6: (2008) Islamin muuttuva julkisuuskuva: Tapaustutkimus Hel-
singin Sanomista 1946–1994. Tuomas Martikainen, Tuula Sakaranaho 
& Marko Juntunen (toim.), Islam Suomessa. Muslimit arjessa, mediassa ja 
yhteiskunnassa. Helsinki: SKS, 200–224. 
Luku 7: (2011) Uutinen uskonnosta: tyytymättömyyden tae? Sanna K. 
Kivimäki (toim.), Journalismikritiikin vuosikirja, 66–74.
Luku 8: (2008) Fanius ja uskonto. Kaarina Nikunen (toim.) Fanikir-
ja: Tutkimuksia nykykulttuurin fani-ilmiöistä. Jyväskylä: Nykykulttuuri, 
121–141. 
Luku 9: (2014) Jumalan käsi: Miksi uskonnosta puhutaan ja vaietaan 
jalkapallon yhteydessä? Jussi Saarinen & Mikael Melan (toim.), Sokra-
teen syöksypusku: filosofisia kirjoitelmia jalkapallosta. Jyväskylä: Docendo, 
96–112.



46



47

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit: 
Uskontotieteen ja kulttuurintutkimuksen rajankäyntiä

Teoksessa Beyond Phenomenology (1999) brittiläinen uskontotietei-
lijä Gavin Flood kirjoittaa pitävänsä akateemista uskontotiedettä 
tärkeänä ja kantavana tutkimusalana. Uskontoa tutkitaan erityi-
sesti uskontotieteen nimikkeen alla, mutta uskontotieteen täytyy 
vetää puoleensa muita oppialoja, koska uskontoa ei voida erottaa 
historiallisista, sosiaalisista ja kulttuurisista konteksteista. Uskon-
totieteellä on kuitenkin kaksi ongelmaa. Ensiksi, kun akateemi-
nen uskonnontutkimus on pääosin luopumassa essentiaalisesta 
ymmärryksestä, jonka mukaan uskonnoilla on jokin yhteinen, 
kenties tuonpuoleinen olemus, se on vasta alkanut ottaa vakavas-
ti väitteen, jonka mukaan uskontoa ei tule tarkastella irrallaan 
kulttuurisista konteksteista. Juuri maailmanuskontoja käsitteleviä 
kursseja ja oppikirjoja on pidetty näkyvimpinä esimerkkeinä siitä, 
kuinka uskonnot esitetään ajattomina oppijärjestelminä: musli-
mi ei juo viiniä, sikhillä on tikari (kirpan), jainalainen ei hyväksy 
teistisiä jumalakäsityksiä, katolilainen uskoo transsubstantiaatio-
oppiin ja niin edelleen. Tämän käsityksen horjuttamiseksi tarvi-
taan tutkimusotetta, jossa uskonnollisina tarkastellut käytännöt 
määrittyvät niihin kytkeytyvien kontekstien osana. Uskontotiede 
vilkuilee Floodin mukaan liian vähän muiden alojen suuntiin. Se 
tarvitsee entistä voimakkaampaa kiinnittymistä humanistisiin ja 
yhteiskuntatieteellisiin keskusteluihin oman alansa ulkopuolelle. 
(Flood 1999, 2–3.) Floodin väitteiden sopivuudesta suomalaiseen 
keskusteluun voidaan esittää pieniä varauksia, koska uskontotie-
teen perinne ei ole ollut niin tekstilähtöistä eikä teologisesti painot-



48

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit

tunutta kuin Isossa-Britanniassa. Jos kritiikki otetaan vakavasti, 
ratkaisua tilanteeseen voidaan etsiä rajankäynnistä uskontotieteen 
ja kulttuurintutkimuksen välillä.

Aloitan ratkaisun esittämisen selvittämällä aluksi brittiläi-
sen kulttuurintutkimuksen (Cultural Studies) sijoittumista suo-
malaiseen uskontotieteeseen. Määritän kulttuurintutkimuksen 
ja uskontotieteen erään peruskäsitteen, kulttuurin, roolia tässä 
kytköksessä. Tämän jälkeen esittelen ja pohdin niin kulttuurin-
tutkimukseen kuin uskontotieteeseen soveltuvia sitoumuksia tai 
periaatteita: tieteidenvälisyyttä, teorian ja tutkimuskäytännön 
kontekstuaalisuutta, artikulaatioteoriaan perustuvaa kontekstu-
aalisuuden radikaalia versiota, essentialismin ongelman ratkaisua 
ja valtasuhteiden analyysia. Artikkelin loppuosassa pohdin, mis-
sä mielessä kulttuurintutkimuksellinen uskontotiede on kriittis-
emansipatorista tutkimusta, jota uskontotieteessä on korostettu 
viime aikoina entistä enemmän. Tiivistän myös sekä uskontotie-
teen että kulttuurintutkimuksen sisällöllisen annin ja pohdin, mil-
lainen asemapaikka uskontotieteen kentällä on tarjolla sille, joka 
omaksuu uskontotiedettä ja kulttuurintutkimusta yhdistelevän 
näkökulman. Näin hahmottuu kuva sellaisesta uskontotieteestä, 
joka voi toimia Floodin esittämien uskontotieteen ongelmien vält-
tämisen lähtökohtana.

Niin lähellä, niin kaukana: uskontotiede ja brittiläisen  
kulttuurintutkimuksen paikantuminen Suomessa 

Englannin kielessä cultural studies viittaa yleensä brittiläiseen 
kulttuurintutkimukseen, jonka juuret ovat 1950- ja 1960-lukujen 
Britanniassa, erityisesti Raymond Williamsin ja Richard Hog-
gartin tuotannossa sekä vuonna 1964 perustetun Birminghamin 
Nykykulttuurin tutkimuskeskuksen (Centre for Contemporary 
Cultural Studies) toiminnassa. Näistä on versonut useita erityyp-
pisiä perinteitä eri puolilla maailmaa, erityisesti 1970-luvulta läh-
tien. Yhdysvalloissa termillä viitattiin ennen brittiläisen kulttuu-



49

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit

rintutkimuksen invaasiota Chicagon koulun yhteiskunnallisesta 
pragmatismista juontuvaan perinteeseen, mutta nykyään termiin 
yhdistetään niin marxilainen tutkimus, kriittinen teoria kuin brit-
tiläinen kulttuurintutkimus. Termin sisältö on ollut jatkuvassa 
käymistilassa. Kulttuurintutkimus onkin muodostanut kiistan-
alaisen maaston, jota ei voida palauttaa yhteen teoriaan tai tutki-
muskohteeseen. (Grossberg 1995, 172–173.) Koskaan ei ole ollut 
vain yhtä kulttuurintutkimusta. Se on syytä pitää mielessä myös 
silloin, kun perinteen osia kytketään uskontotieteen kenttään.1

Suomen kielessä cultural studies käännetään tavallisesti muo-
toon kulttuurintutkimus. Perinteisesti kulttuurintutkimuksella tai 
monikossa kulttuurien tutkimuksella on Suomessa viitattu esimer-
kiksi antropologian, uskontotieteen, kansatieteen ja folkloristiikan 
jakamaan tutkimusotteeseen. Tästä on esimerkkinä Erkki Seväsen 
ja Jari Kupiaisen toimittama Kulttuurintutkimus. Johdanto (1994). 
Teoksessa ei juurikaan käsitellä brittiläistä kulttuurintutkimusta 
vaan se on perinnetieteiden, antropologian ja yhteiskuntatietei-
den traditioiden ohjaama. Termin sisältö on kuitenkin muuttu-
massa. Esimerkiksi Jyväskylän Nykykulttuurin tutkimuskeskus 
edustaa brittiläistä perinnettä huolimatta vahvasta kansallisesta 
omaleimaisuudesta, samoin kuin kirjallisuustieteen ja mediatie-
teen institutionaalisissa kehyksissä tehtävä kulttuurintutkimus. 
Mikko Lehtosen (1994a; 1996; 1998) kirjoitukset ovat esimerkki 
jälkimmäisestä. Lehtonen (1994b) onkin tiivistänyt kulttuurintut-
kimuksen luonnehdinnan kuuteen kohtaan. Kulttuurintutkimus 

(i) ei ole yksi muodostuma, vaan monia.
(ii) on maailmallista, ei-akateemisesti orientoituvaa tutkimusta.
(iii) on modernin kriittistä tutkimusta.
(iv) on kulttuurin tutkimista sekä materiaalisena että symboli-
sena toimintana, jokapäiväisenä yhteiskunnallisena todellisuu-
tena.
(v) on rajalla, niin akateemisen ja ei-akateemisen maailman ra-
jalla kuin akateemisten oppialojen välisillä rajoilla. 



50

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit

(vi) Kulttuurintutkijat ovat nomadeja, paimentolaisia, jotka 
tietoisina oman näkökulmansa positionaalisuudesta vaeltavat 
itse sillä samalla alueella, jota he tutkivat.

Kulttuurintutkimus on rantautunut myös sosiologiaan, jossa se 
on Pertti Alasuutarin (1999b) mukaan tarkoittanut yhtäältä etno-
grafiapainotteisen tutkimusotteen nousua ilman suoraa yhteyttä 
brittiläiseen perinteeseen ja toisaalta brittiläisen perinteen hyö-
dyntämistä. Suomalaisessa kulttuurintutkimuksessa uskonto ei 
kuitenkaan ole ollut tavanomainen tutkimuskohde missään edellä 
mainitussa paikantumisessa (ks. Taira 2002). Vastaavasti brittiläi-
sen kulttuurintutkimuksen käyttö on ollut harvinaista suomalai-
sessa uskontotieteessä. Tosin opinalojen sisäiset kehityslinjat ovat 
ajaneet aloja lähemmäksi toisiaan. Tästä vain yhtenä esimerkkinä 
on kulttuurintutkimuksen etnografinen käänne (ks. esim. Ang 
1996). Kansainvälisessä uskontotieteessä brittiläisen kulttuurin-
tutkimuksen ja sitä lähellä olevien lähestymistapojen näkemykset 
eivät ole olleet aivan vieraita.2 

Suomessa uskontotieteen ja kulttuurintutkimuksen rajan-
käyntiä voidaan hahmottaa kulttuurintutkimuksen ja sosiologian 
kytköksen avulla. Sosiologiassa yhteys on rakentunut etnografi-
sen tutkimusotteen ja sosiologian perinteen välille. Tehtävänä oli 
syrjäyttää 1970-luvun marxilainen painotus (Alasuutari 1999b). 
Suomalaisen uskontotieteen ja kulttuurintutkimuksen suhteesta 
ei voi kirjoittaa oppihistoriallista esitystä, koska kontaktipinnat 
ovat olleet vähäisiä. Tehtävä on mielenkiintoisempi, koska yhteys 
täytyy keksiä. Versio ei kuitenkaan voi olla sama kuin sosiologi-
assa, sillä uskontotieteessä etnografiset menetelmät ja asenteet 
ovat olleet mukana alusta asti, tai pikemminkin jo ennen alkua: 
matkaajien, lähetyssaarnaajien ja kolonialististen hallintojen virka-
miesten tuottamia kuvauksia ei voida täysin erottaa myöhemmästä 
akateemisesta etnografiasta ja vertailevasta uskontotieteestä (Chi-
dester 1996, 5–11). Kyse ei ole myöskään Alasuutarin sosiologisen 
esityksen peilikuvasta eli marxilaisuuden tuomisesta uskontotie-
teeseen. Brittiläinen kulttuurintutkimus on aina ollut vasemmis-



51

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit

topainotteista, poliittisesti orientoitunutta tutkimusta, joten se ei 
voi edustaa puhtaasti etnografista otetta marxilaisuuden korvaaja-
na edes sosiologiassa ja vielä vähemmän uskontotieteessä. Lisäksi 
kulttuurintutkimuksen projektin ytimessä on ollut ortodoksi- tai 
vulgaarimarxilaisuuden muuntaminen keinoilla, joita on haettu 
niin postmarxilaisesta kuin poststrukturalistisesta teoriakentäs-
tä. Ensisijaisesti kulttuurintutkimus tuokin uskontotieteeseen 
kontekstuaalisesti määrittyviin valtasuhteisiin painottuvan tutki-
musperinteen – tehtiin se sitten postmarxilaisessa, poststruktura-
listisessa, postkolonialistisessa, postmodernissa tai feministisessä 
viitekehyksessä.

Eri aloilla kulttuurintutkimus on otettu vastaan muodossa, 
jossa se täydentää kyseisen oppialan sisäisen perinteen puutteita 
tai ongelmakohtia. Siksi kulttuurintutkimuksen asettuminen us-
kontotieteeseen voisi tarkoittaa juuri uskontojen valtasuhteiden ja 
moninaisten kontekstien hahmottamista kulttuurintutkimuksen 
keskustelujen avulla. Etnografista otetta ei tarvita tuontitavarana, 
eikä sitä tule yksinkertaisesti korvata uusilla virtauksilla. Etno-
grafinen työ on tärkeää, koska ilman sen tuottamaa tietoa käsi-
tykset erilaisista elämäntavoista saattavat muodostua vain uskon-
toinstituutioiden oppineen valtaeliitin tai median ja oppikirjojen 
esitysten kautta. Saatamme esimerkiksi väittää, että buddhalai-
suuteen kuuluu olennaisesti käsitys pysymättömästä minuudesta 
(anatta). Kuitenkin uskontoantropologi Richard Gombrich on 
osoittanut, että ainakin Sri Lankassa kyseinen ajatus kuuluu vain 
kaikkein koulutetuimpien buddhalaisten käsityksiin. Sitä ylläpi-
tää Buddhan opetuksia seuraavien ihmisten munkkiyhteisö, sang-
ha. Käytännössä ihmiset uskovat kuolemanjälkeisen pelastuksen 
persoonallisuuteen. (Gombrich 1971, 243; ks. myös Gombrich 
1996, 152–153; King 1999, 70–71.) Saatamme myös pitää suu-
filaisuutta marginaalisena islamin haarana. Syitä on ainakin kol-
me. Kansanomaisen uskonnollisuuden muotona se ei ole sidottu 
minkään valtion hallintorakenteisiin. Mediassa ja oppikirjoissa se 
kuvataan tavallisesti stereotyyppisesti eksoottisena ja mystisenä 
(ja siten ei-julkisena) ja pääosin menneisyyteen kuuluvana islamin 



52

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit

osana. Myös sunnat ja shiiat ovat marginalisoineet suufilaisuutta 
ja paikoitellen suhtautuminen on ollut suorastaan vihamielistä. 
Kuitenkin kenttätutkimuksen avulla on osoitettu, että esimerkik-
si Isossa-Britanniassa suufilaisuus on nykypäivänä osa muslimien 
valtavirtaa sekä siinä, miten muslimit identifioivat itsensä että sii-
nä, millainen vaikutus suufilaisilla ajattelijoilla on muslimeille laa-
jemmin. (Geaves 2000.) 

Pelkkä kanonisoitujen tekstien lukeminen ei siis riitä määrit-
tämään uskontotieteilijän toimenkuvaa. Tekstitutkimuksellinen 
ote kuitenkin on ja sen tulee olla osa toimenkuvaa etnografisten 
kenttätutkimusten rinnalla, koska sillä voidaan tarkoittaa paitsi 
kanonisten, myös populaarien tekstien tutkimista erilaisissa käyt-
tökonteksteissaan. Näin päästään käsiksi kanonisten tekstien tai 
doktriinien ja eletyn uskonnon, virallisen ja epävirallisen (tai kan-
sanomaisen) uskonnon välisen dynamiikan tarkasteluun, joka on 
sekä etnografisen että kulttuurintutkimuksellisen uskontotieteen 
keskeisaluetta. 

Uskontotieteen ja kulttuurintutkimuksen kytkennässä etno-
grafiseen otteeseen on kuitenkin asetettava yksi varaus: kulttuu-
rintutkimuksen kriittinen etnografia on kiinnostunut kuvauksien 
ja valtasuhteiden jatkuvasta teoretisoinnista radikaalin konteks-
tualismin hengessä eikä kuvauksesta sinänsä tai kuvauksen koh-
teen kritisoimisesta (Ang 1996; Smith 2001, 155). Tavoitteena on 
pikemminkin pohtia niitä vakiintuneita kulttuurisia käytäntöjä, 
joiden organisoitumisen tuloksena erilaiset empiirisesti olemassa 
olevat alistussuhteet, kuten naisten, kastittomien tai mustien ase-
mat, syntyvät (Deleuze & Guattari 1998, 210; Grossberg 1995, 
255). Juuri tällaisesta lähtökohdasta käsin voidaan yrittää välttää ja 
kyseenalaistaa nykyajalle ominainen ”karavaanarikritiikki”, josta 
Zygmunt Bauman kirjoittaa:

Modernille yhteiskunnalle tyypillistä ‘kritiikin sietämistä’ voi-
daan verrata karavaanareille tarkoitettuun leirintäalueeseen. 
Paikka on avoin kaikille, joilla on oma asuntovaunu ja tarpeeksi 
rahaa vuokran maksamiseen. Vieraat tulevat ja menevät. Kukaan 



53

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit

heistä ei oikeastaan ole kiinnostunut siitä, miten leirintäaluetta 
pyöritetään, kunhan asiakkaille vain on varattu riittävän suuri 
alue, johon pysäköidä asuntovaunut, ja sähköpistokkeet ja vesi-
pisteet ovat kunnossa eivätkä lähistölle parkkeerattujen vaunujen 
omistajat metelöi liikaa tai huudata matkatelevisioitaan ja ste-
reoitaan myöhään illalla. […] Vieraat eivät halua leirintäalueen 
hoitajilta juurikaan muuta kuin tilaisuuden saada olla rauhassa 
ja hoitaa omat asiansa (siitä he eivät sitten tingikään). Vastapal-
veluksena he lupaavat olla kyseenalaistamatta hoitajien valtaa ja 
maksaa vuokran ajoissa. [...] Jos karavaanarit tuntevat tulleen-
sa huijatuiksi tai huomaavat, ettei heille annettuja lupauksia ole 
pidetty, he saattavat valittaa ja vaatia sitä mikä heille kuuluu – 
mutta heidän mieleensä ei juolahda ryhtyä kyseenalaistamaan 
paikan johtamisfilosofioita ja neuvottelemaan niitä uusiksi, saati 
kantamaan itse vastuuta paikan hoitamisesta. Huonoimmassa ta-
pauksessa he saattavat hiljaa mielessään päättää olla koskaan enää 
tulematta sille leirintäalueelle ja jättää suosittelematta sitä ystä-
villeen. Heidän hajaantuessaan tahoilleen paikka on jotakuin-
kin samassa kunnossa kuin heidän sinne saapuessaan: menneet 
karavaanarit eivät ole jättäneet sinne jälkiä, ja se odottaa uusia 
tulokkaita. (Bauman 2002 33–34.) 

Rikkaasta vertauksesta yhteiskunnista leirintäalueina voidaan 
tässä yhteydessä keskittyä vain kolmeen huomioon. Ensiksi kritii-
kin ei pitäisi olla pelkästään empiiristen asiantilojen kritiikkiä vaan 
myös toimintamekanismien (”leirintäalueen pyörittämisen”) ana-
lyysia. Toiseksi tulisi selvittää, kenellä on varaa asuntovaunuun ja 
paikan vuokraan: ketkä puhuvat ja keillä on siihen mahdollisuus? 
Kolmanneksi tulisi kysyä kulttuurisen liikkuvuuden toimintame-
kanismeja: keillä on mahdollisuus jättää leirintäalue ja suunnata 
paremmin hoidetulle seudulle ja ketkä puolestaan ovat sidottuja 
tiettyyn leirintäalueeseen ja kykenemättömiä liikkumaan, paitsi 
silloin, kun yhteiskunta pakottaa heidät liikkeelle? Vastauksia voi-
daan hakea uskontokulttuurien empiiristen kuvausten ja jatkuvan 
teoretisoinnin yhteistyöllä. Mutta mitkä ovat teoretisoinnin läh-
tökohdat?



54

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit

Kulttuuri – yhteinen mainostaulu 

Uskontotieteessä ”uskonto” – jos sitä käytetään analyyttisena 
terminä – on tutkijan abstraktio, joka ymmärretään kulttuurin 
osaksi. Tämä lähtökohta yhdistää yleisellä tasolla uskontotieteen 
ja kulttuurintutkimuksen toisiinsa. Kytkennän mahdollisuuksia 
kuitenkin määrittää uskonnon ja kulttuurin käsitteiden käyttöta-
vat, ja periaatteessa uskontotieteen teoretisoinnin lähtökohtana on 
yleensä juuri nämä käsitteet. Uskonnon määrittelyä ja tunnista-
mista koskevat ongelmat eivät kuitenkaan ole puhtaasti akatee-
misia ja teoreettisia kysymyksiä. Niillä on kytkös valtasuhteisiin. 

Kolonialistisen Afrikan aikaista uskonnon käsitteen käyt-
töä ja uskonnolliseksi määrittämistä tutkinut David Chidester 
esittää, että uskonto on kiistanalainen kategoria, termi, joka on 
historiallisesti tuotettu ja tilannekohtaisesti levittäytynyt. Silloin 
kyseenalaistamatonta uskonnon määritelmää ei voida yksinkertai-
sesti vakiinnuttaa akateemisiin tarpeisiin. Uskonnon tutkimuk-
sessa minimaaliset määritelmät, kuten uskonnon määrittäminen 
suhteina yliluonnollisiin toimijoihin voivat kieltää esimerkiksi 
buddhalaisuuden tai kungfutselaisuuden uskonnollisen aseman. 
Maksimaaliset määritelmät, kuten Ninian Smartin kehittelemä 
uskontojen ulottuvuuskartta, sisällyttävät paitsi kungfutselaisuu-
den, myös nationalismin, humanismin ja marxilaisuuden uskon-
non kategoriaan. Chidesterin mukaan akateemiset keskustelut 
uskonnon määritelmästä ovat toisinaan sivuuttaneet uskonnon 
kieltämiset ja tunnistamiset, jotka ovat olleet pinnalla kulttuurien 
välisissä kontakteissa ja konflikteissa. Kolonialistisessa Afrikassa 
rajaseutu (the frontier) on ollut areena, jossa uskonnon määritelmiä 
on tuotettu ja levitetty, testattu ja haastettu paikallisissa valta- ja 
asemakamppailuissa. Sellaisissa valtataisteluissa uskonto on mää-
ritelty yhä uudelleen strategisena instrumenttina. Chidester esit-
tää, että Afrikka on vain esimerkki, ei poikkeustapaus. (Chidester 
1996, 254.) 



55

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit

Kuten Chidester ehdottaa, määrittely ei ole puhtaasti akateemi-
nen kysymys. Uskonnon määritelmiä ei tule myöskään hahmottaa 
ainoastaan paikallisina, akateemisen maailman ulkopuolisina ky-
symyksinä. Määritelmien politiikka ulottuu paikallisilta tasoilta 
aina tiedepolitiikan ja tieteenalan itseidentiteetin määrittämisen 
huipulle asti. Mikään uskonnon määritelmä ei siis ole viaton, 
mutta silti useissa tutkimusasetelmissa tarvitaan vähintään väl-
jiä ja avoimia määritelmiä, mikäli uskontoa ylipäätään käytetään 
analyyttisena käsitteenä. Tämä ei tarkoita, ettei suppeita määritel-
miä tai välttämättömien piirteiden hahmottamista voitaisi käyttää 
yksittäisissä tutkimuksissa ja yksittäisissä teoriakehittelyissä, kuten 
esimerkiksi kognitiivisen uskonnontutkimuksen ja uskontososio-
logian edustajat ovat tehneet.

Kulttuurin käsite on varmasti keskeisin, joskin liian väljä, us-
kontotiedettä ja kulttuurintutkimusta yhdistävä tekijä. Kulttuu-
rintutkimuksen klassikoista erityisesti Raymond Williams (1993, 
6) kirjoitti vuonna 1958 kulttuurista tavanomaisena (ordinary).  
Kulttuuri oli Williamsille koko elämäntapa (jaettuja merkityksiä) 
sekä taidetta, taitoa ja oppimista (luovan toiminnan prosesseja). 
Jotkut käyttävät kulttuurin käsitettä vain toisessa merkityksessä, 
mutta Williams suositteli sen käyttöä molemmissa merkityksissä 
ja vieläpä niiden kietouttamista toisiinsa. Siinä yhdistyivät laaja, 
antropologinen, ja suppea, taidetta koskeva kulttuurikäsitys. Us-
kontotieteessä kulttuurin käsite ei ole tarkoittanut taiteellista toi-
mintaa vaan koko elämäntapaa, joten tässä antropologisessa kult-
tuurikäsityksessä on eräs yhteneväisyys. Kulttuurintutkimuksessa 
kuitenkin korostuu valtasuhteiden merkitys kulttuurin ymmär-
tämisessä. Kulttuurintutkimuksen tapa ottaa kulttuuri vakavasti 
tarkoittaa, että sille annetaan suhteellinen itsenäisyys eli kulttuuri 
ei palaudu aina ja kaikkialla esimerkiksi talouteen ja tuotanto-
muotoon. Samalla kuitenkin painotetaan sen sidoksisuutta poli-
tiikkaan, talouteen ja valtakonteksteihin sekä mahdottomuutta 
ymmärtää arkielämän symbolisia ja materiaalisia käytäntöjä ilman 
näiden sidosten analysointia. (Alasuutari 1999b, 93.) 



56

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit

Zygmunt Bauman (1973) on erotellut kolme tapaa käsitteel-
listää kulttuuri: kulttuuri hierarkkisena, yleisenä ja erottelevana 
käsitteenä. Ensimmäisessä mallissa kulttuuri tarkoittaa hengen-
viljelyä, taiteita, yhteisön jaloimpia saavutuksia, luovaa toimin-
taa ja niin edelleen. Toisessa mallissa kulttuurin käsitteen avulla 
hahmotetaan ihmisenä olemisen luonnetta. Kolmannessa mallissa 
kulttuuri tarkoittaa käsitteen sisäpiiriin rajatun joukon (yhteisö, 
uskonto tms.) ominaispiirteitä.

Kulttuurin käsitteellistämisen mallit ymmärretään paremmin, 
jos pohditaan, mitä jää käsitteen ulkopuolelle. Hierarkkisessa mal-
lissa kulttuurin ulkopuolella on sivistymätön ihminen tai yhteisö. 
Joillakin on kulttuuria ja joillakin ei, tai joillakin on enemmän 
kulttuuria kuin toisilla. Yleisessä mallissa kulttuurin ulkopuolella 
on luonto. Näin voidaan kysyä, mikä erottaa ihmisen eläimestä 
ja kulttuurin luonnosta. Vaikka nämä samalla termillä kuvatut, 
toisistaan poikkeavat mallit voivat olla käyttökelpoisia joissain ta-
pauksissa, juuri erotteleva malli on kaikkein tavanomaisin ja käy-
tännöllisin tapa käyttää kulttuurin käsitettä niin uskontotieteessä 
kuin kulttuurintutkimuksessa. Siinä kulttuurin ulkopuolella on 
toinen kulttuuri. Mallin tehtävänä on auttaa käsitteellistämään 
erot eri ryhmien tai elämäntapojen välillä. Käsitteen käytössä on-
kin kyse erottelevasta suhteesta, jonka tutkija rakentaa tutkimus-
ongelmansa ratkaisemiseksi. Voimme puhua turkulaisesta kult-
tuurista, jolloin teemme eron vaikkapa savolaiseen kulttuuriin. 
Toisessa tutkimuksessa saatamme puhua suomalaisesta kulttuu-
rista, johon sisältyvät turkulainen ja savolainen kulttuuri. 

Kulttuuri ei ole läpinäkyvä kohde tai entiteetti, jonka tutki-
ja voisi löytää ja kuvata sellaisenaan. Kulttuurin kuvaaminen on 
pikemminkin tutkijan näkökulman sisältävää toimintaa. Se pe-
rustuu osittaisille näkökulmille, valinnoille, yksinkertaistuksille, 
poissulkemisille ja valtasuhteille. Ei siis ole olemassa mitään sel-
laista selvärajaista entiteettiä kuin kulttuuri. Kulttuuri on liiket-
tä. Se on prosessi, järjestyksiä luovaa, luokittelevaa ja arvottavaa 
toimintaa. Se koostuu toisistaan riippuvaisten osien (uskonto, po-
litiikka, laki, talous ja niin edelleen) ”yhteensoitosta”, jonka suh-



57

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit

teet tutkija koostaa tutkimuskohtaisesti. Kulttuurien luokittelut 
ja rajat eivät ole luonnollisia vaan avoimia ja käsitteen käyttäjien 
näkökulmien mukaan muuttuvan luokittelun tuloksia. Ne muis-
tuttavat A:sta Ö:hön järjestyvän tietosanakirjan sijaan enemmän 
Jorge Luis Borgesin novellissaan John Wilkinsin analyyttinen kieli 
kuvaamaa kuvitteellista kiinalaista tietosanakirjaa, jossa eläimet 
luokitellaan seuraaviin ryhmiin: ”a) keisarille kuuluvat, b) balsa-
moidut, c) kesytetyt, d) siat, e) merenneidot, f) tarunomaiset, g) 
juoksukoirat, h) tässä luokitellut, i) ne jotka riehuvat kuin hul-
lut, j) lukemattomat, k) hienonhienolla kamelinkarvasiveltimellä 
piirretyt, l) ja niin edelleen, m) juuri nahkansa luoneet, n) etäältä 
kärpästä muistuttavat.” (Borges 2001, 233.) Kulttuurirajojen mää-
rittämisen vaikeus ei kuitenkaan tarkoita automaattisesti käsitteen 
käyttökelvottomuutta, vaan sen konstruktioluonteen tiedostamis-
ta ja julkituomista. Sama pätee myös uskonnon käsitteeseen.

Sitoumukset, teoria ja käytäntö 

Uskontotieteen ja kulttuurintutkimuksen välistä rajankäyntiä voi-
daan paaluttaa uskonnon ja kulttuurin käsitteitä tarkemmin mo-
nen eri teeman avulla. Tällaisia ovat esimerkiksi tieteidenvälisyys, 
kohteen, teorian ja tutkimuskäytännön tasoille ulotettu konteks-
tuaalisuus, artikulaatio merkitysten muodostumisen ja yhteiskun-
nallisten suhteiden mallina, antiessentialismi ja valta-analytiikka. 
Listaa voisi jatkaa, tai sen voisi muodostaa toisenlaiseksi. Se ei py-
rikään kattavuuteen vaan ainoastaan muutamien keskeisten suun-
taviittojen osoittamiseen.

Tieteidenvälisyys. Tieteidenvälisyys, ymmärrettynä eri tieteen-
alojen käsitteitä, näkökulmia ja menetelmiä hyödyntävänä tutki-
musotteena, on ollut niin uskontotieteen kuin kulttuurintutki-
muksen leimallinen piirre. Sillä ei tarkoiteta tieteenalakohtaisen 
perinteen hylkäämistä tai satunnaista viittaamista toisten oppia-
lojen tutkimuksiin vaan oppialojen risteyttämistä, ylittämistä ja 
joskus jopa kyseenalaistamista. Sen oikeuttamisen vahvimpana 



58

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit

perusteena on väite, että perinteinen oppialajako – joka on ken-
ties perusteltu, mutta ei välttämätön – tuottaa vaikeasti tutkittavia 
ja problematisoitavia sokeita pisteitä (ks. Alasuutari 1999b, 101). 
Kaikki oppialathan ohjaavat katsomaan pikemminkin tähän kuin 
tuohon suuntaan ja pikemminkin tällä kuin tuolla tavalla, mut-
ta juuri kätkettyjen tai sivuutettujen alueiden tarkastelussa piilee 
tieteidenvälisyyden vahvuus. Erityisesti uusien ja orastavien kult-
tuuristen ilmiöiden tutkimisessa kulttuurintutkimuksella ja tietei-
denvälisellä uskontotieteellä on etunsa.

Uskontotieteen kannalta tieteidenvälisyys merkitsee tutkimus-
objektin (esimerkiksi uskonnon kategorian) kytkemistä talouden, 
politiikan, sukupuolijärjestelmän, rotukysymysten, sosiaalisten 
instituutioiden ja muiden kulttuuristen käytäntöjen valta- ja vai-
kutussuhteisiin. Tämä ei tarkoita, että kulttuurintutkimuksen ja 
uskontotieteen liitoksen tuloksena olisi kaikkea yhtä aikaa tutkiva 
tiede. Sopivat kontekstit valitaan tutkimusstrategisin perustein. 
Mikä sitten erottaa tällaisen toiminnan muusta tutkimuksesta? 
Eikö kaikki tutkimus valitse sopivat kontekstit tutkimuskysymyk-
sensä ja -strategiansa perusteella? Psykologit keskittyvät psyyk-
kisiin konteksteihin, sosiologit sosiaalisiin, uskontotieteilijät us-
konnollisiin ja niin edelleen. Vastaus voisi olla kyllä, mutta tässä 
hahmottuvassa näkökulmassa sekä kysymykset että strategiat 
rakentuvat kontekstuaalisesti. Tutkijan tehtävä on hahmottaa, 
millaiseen suhdeverkostoon ”uskonto” niveltyy tarkastellussa his-
toriallisessa tilanteessa ja valikoida, mitkä suhteet vaativat erityistä 
analyysia.

Uskontotieteelle tieteidenvälisyys sopii hyvin. Uskontotiede on 
ollut alusta pitäen kytkeytynyt eri oppialoihin, vaikka oppihisto-
riasta löytyykin uskontofenomenologisia yrityksiä rakentaa juuri 
uskontotieteelle ominainen lähestymistapa. Tieteidenvälisyyden 
osoittamiseksi ei tarvita kuin muistutus tutkimusalojen perin-
teisestä jaottelusta uskontoantropologiaan, -psykologiaan, -histo-
riaan, -fenomenologiaan ja -sosiologiaan. Mikäli lisäksi hyväk-
symme ajatuksen uskonnosta vähemmän selvärajaisena ilmiönä, 
tai jos pidämme uskontoa tutkijan konstruktiona, emme voi pitää 



59

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit

tutkimuskohteenamme dekontekstualisoitua, epähistoriallista ja 
epäpoliittista uskontoa. Näin ollen tieteidenvälisyys, jonka avulla 
”uskontoon” kytkeytyvä suhdeverkosto tehdään näkyväksi, näyt-
täytyy välttämättömyytenä. Tieteidenvälisyys voikin olla luonteva 
osa uskontotieteen identiteettiä. Silloin tutustuminen myös kult-
tuurintutkimuksen lähtökohtaisesti tieteidenväliseen keskustelu-
kenttään on paikallaan.

Kontekstuaalisuus. Tieteidenvälisyys ei kuitenkaan ole sidoksis-
sa vain kulttuurintutkimukseen tai uskontotieteeseen. Parempaa 
tutustumista oman oppiaineen ulkopuolisiin aloihin voidaan har-
joittaa minkä tahansa oppiaineen parissa. Siksi kaikkein lupaavin 
linjaus kulttuurintutkimuksen ja uskontotieteen kytköksessä on 
kontekstuaalisuuden korostaminen. Silloin tutkimuskohde (mitä 
tutkitaan?), teoria (miten tutkitaan?) ja käytäntö (mitä vaikutuksia 
tutkimuksella on?) on nähtävä kontekstispesifeinä kysymyksinä. 
Jopa tutkimuskohteena voi olla järjestelmällisesti ”uskonnon” so-
siokulttuurinen konteksti, mutta kontekstikin on rakennettava, 
sillä sitä ei ole annettuna. Se vaatii tutkimuksen lähtökohdan, esi-
merkiksi uskonnolliseksi luokitetun käytännön tarkastelua tavalla, 
jossa kontekstin, uskonnollista käytäntöä määrittävien suhteiden 
verkoston ymmärtäminen on tutkimuksen polttopiste. Tutkimus-
käytäntöä taas ohjaavat kontekstuaalisesti määrittyvät tutkimus-
poliittiset valinnat. Ajatus teorian kontekstispesifiydestä on oman 
kokemukseni mukaan altis väärinymmärryksille, ja haluan siksi 
tarkastella sitä laajemmin.

Teorian kontekstispesifiys voi tarkoittaa ainakin kahta asiaa. 
Ensinnäkin se tarkoittaa erilaisten menetelmien ja teorioiden käyt-
töä ja muokkausta kohteen mukaan. Tässä mielessä kulttuuri- ja 
uskontoteoriat ovat huonoja matkustajia eli teoriaa ei kuljeteta sa-
massa muodossa kaikkialle. Teoriat ja menetelmät toki matkus-
tavat, mutta ne matkustavat pikemminkin resursseina kantaen 
mukanaan synty- ja harjoituskontekstinsa jälkiä kuin sellaisenaan 
siirrettävinä vastauksina ongelmiin. Teorian ja sen käyttökon-
tekstin tulisi olla toisiaan muodostavia. (Ks. Said 1983, 226–247; 
Spivak 1996; Grossberg 1997a, 262; 2000, 45.) Teoria onkin aka-



60

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit

teemisen toiminnan mahdollistava strateginen resurssi, tutkimus-
käytännön välttämätön työkalupakki. Työkalupakilla tarkoite-
taan tiettyä käsitearsenaalia (pakin työkaluja), jota käytetään ja 
muutetaan tehtävän mukaan. Yleisen systeemin rakentamisen si-
jaan teoria on tämän lähtökohdan mukaan kontekstisidonnainen 
analyysiväline, jonka käyttö voidaan toteuttaa vain askel askeleel-
ta, tietyssä historiallisessa tilanteessa tehdyn reflektion perusteella 
(O’Farrell 1993, 110).3 

Toiseksi kulttuurintutkijat ovat suhtautuneet penseästi yleis-
ten teorioiden luomiseen ja painottuneet kannattamaan teorian 
prosessiluonnetta. Esimerkiksi Stuart Hall (1992, 379) on sano-
nut, että häntä ei kiinnosta teoria vaan jatkuva teorianmuodostus 
(going–on–theorizing): vaikka on välttämätöntä lähteä liikkeelle 
jostain teoreettisesta perustasta, kanta on muotoiltava siten, että se 
sallii jatkuvan uudelleen muotoutumisen, itsereflektiivisyyden ja 
itsensä purkamisen. Näin teorian kontekstispesifiys voi tarkoittaa 
myös kontekstispesifien teorioiden luomista.4 

Kontekstispesifiä teoretisointia voidaan perustella myös uskon-
non käsitteellä. Jos uskonto ymmärretään tutkijan teoreettiseksi ja 
muuttuvaksi konstruktioksi, jonka avulla suodatetaan laajemman 
kulttuurisen dynamiikan tiettyjä piirteitä, käytössä ei ole univer-
saalia uskonnon määritelmää eikä tässä mielessä myöskään uni-
versaalia uskontoteoriaa. Tämä on kulttuurintutkimuksen ja us-
kontotieteen kytköksen lähtökohta, joka ohjaa kontekstispesifiin 
teoretisointiin.

Erityisesti niissä kulttuurintutkimuksellisissa keskusteluissa, 
joissa postmodernit, postkolonialistiset ja poststrukturalistiset nä-
kemykset ovat edustettuina, elää epäilys yleistä kulttuuri-, yhteis-
kunta- ja uskontoteoriaa kohtaan. Philip Smithin mukaan epäilys 
selittyy sillä, että yleisten kulttuuriteorioiden katsotaan kuuluvan 
modernin maailman epäonnistuneeseen projektiin, jossa tieteel-
lisestä tiedosta rakentui yhteiskunnallinen kontrollimekanismi. 
Ne eivät myöskään ohjaa jatkuvaan käsitteellisten kategorioiden 
uudelleen tarkasteluun eivätkä tieto–valta-koosteiden analyysiin. 
(Smith 2001, 237.) Siksi kontekstispesifit teoriat ovat yleisiä teo-



61

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit

rioita ominaisempia ”post-teorioiden” sävyttämälle kulttuurin-
tutkimukselle. Tämä ei tarkoita, ettei yleisiä teorioita käytettäisi 
analyyseissa, vaan että ne otetaan yleensä käyttöön oman tutki-
musprojektin kontekstiin soveltaen.5

Vaikka tässä hahmottuvassa tutkimusotteessa ei ole selkeää 
yksittäistä teoriaa puolustettavana, tilanne ei ole ongelmallinen, 
koska voidaan tunnistaa olettamuksia ja sitoumuksia, joihin tutki-
mustyö perustuu. Tässä esiteltävät sitoumukset – vaikka niitäkin 
voidaan pitää avoimina ja kontekstuaalisesti muuttuvina – toimi-
vat teorioiden kontekstualisointia tukevina tekijöinä silloin, kun 
yleisiä teorioita käytetään tutkimusasetelmassa.6 

Artikulaatio ja radikaali kontekstualismi. Kulttuurintutkimuk-
sen käytäntöjä määrittää myös ymmärrys artikulaatiosta, joka tar-
joaa teoreettisen mallin kontekstien tutkimiseen. Artikulaatiolla 
on kaksoismerkitys. Yhtäältä se tarkoittaa julkilausumista, toi-
saalta yhteen niveltämistä, kytkemistä. Jälkimmäistä merkitystä 
painottaen artikulaationäkökulmasta tarkastellaan yhteen nivelty-
neitä alkeisosia, joilla ei ajatella olevan mitään välttämätöntä kyt-
köstä. Englannin kielessä articulated lorry tarkoittaa vetovaunun 
ja perävaunun yhdistelmää. Molempien osien toiminta perustuu 
yhteenliittämiseen. Erikseen ne toimivat vajavaisesti. Artikulaatio 
voidaan myös purkaa, koska kytkös ei ole välttämätön. Vetovau-
nu voidaan irrottaa perävaunusta ja myöhemmin liittää uudel-
leen. Samalla tavalla esimerkiksi uskonnolla ja nationalismilla ei 
ole mitään välttämätöntä ja olemuksellista kytköstä, mutta nämä 
alkeisosat (tai tasot) voivat niveltyä toisiinsa, kuten kävi zen-
buddhalaisuudelle Japanissa toisen maailmansodan aikaan. Sa-
moin islamin huntu kytkeytyy eri tilanteissa naiseuden merkiksi, 
etnis-uskonnolliseksi symboliksi, miesvallan alistusvälineeksi tai 
tunnistamisen estäväksi suojaksi. Yhdet kytkökset jähmettyvät 
ja ovat kestäviä, kun taas toiset ovat hetkittäisiä ja ohimeneviä. 
Ajatus artikulaatiosta ohjaa tarkastelemaan näitä kytköksiä, käy-
täntöjä, jotka niitä tuottavat ja sitä logiikkaa, jolla niitä tuotetaan 
sekä niitä vaikutuksia, joita kytköksillä tuotetaan. Artikulaatiojär-
jestelmät tekevät empiirisesti olemassa olevista ilmiöistä sen mitä 



62

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit

ne ovat. Siten myös uskonnot ovat monitasoisten artikulaatioiden 
efektejä, artikulaatiokäytäntöjen rihmaston kyhmyjä, kontekstu-
aalisesti määrittyviä ilmiöitä.

Erotukseksi perinteisistä kontekstualismin muodoista, artiku-
laationäkökulmassa korostuu radikaali kontekstualismi. Se on ni-
mensä mukaisesti juuriin asti menevää yhteenpunomista  (latinan 
radix tarkoittaa juurta, kontekstin kantasanat contexere, contextus 
tarkoittavat yhteen liittämistä, yhteen punomista, yhteen kuto-
mista, sommittelua). Tämä tarkoittaa erityisesti kolmea seikkaa. 
Ensiksi kontekstia (esimerkiksi sosiokulttuurista kontekstia) ei ole 
valmiina jonakin, johon ”uskonto” – käsitteenä tai siinä merkityk-
sessä kuin tutkija heuristisesti käsitettä käyttää – on ongelmatto-
masti sijoitettavissa. Konteksti on rakennettava, kudottava yhteen. 
Tekstiä, ihmistä, uskontoa tai ylipäätään tutkimusaineistoa ei 
voida yksiselitteisesti sijoittaa kontekstiin, koska radikaalissa muo-
dossaan tekstin ja kontekstin tai uskonnon ja muun kulttuurin 
välinen rajalinja hämärtyy.7 Toiseksi, jos kontekstin rakentami-
nen on (relevanttien) osien yhteenkutomista, jokaisen kontekstin 
voidaan ajatella olevan osa jotain toista kontekstia. Tästä seuraa 
kuvauksen ikuinen puutteellisuus ja tutkimuksen osittaisuuden 
hyväksyminen. Konteksteja rakennetaan tutkimuskysymysten ja 
-strategioiden avulla eikä niitä koskaan kuvata tyhjentävästi. Kol-
manneksi juuriin menevä kontekstualismi tarkoittaa myös sekä 
teoreettis-metodologisten välineiden että tutkijan kontekstuali-
sointia: jatkuvaa tutkimusvälineistön purkamista ja reflektointia 
sekä tietävän subjektin muodostavien säännöstöjen, siis myös ins-
titutionaalisten ehtojen, selvittämistä. Siksi kontekstualismi ei ole 
valmis metodologia, vaan pikemminkin asenne tai eetos (Kovala 
2001, 161). Tähän sisältyy myös ajatus tutkimustyön näkemisestä 
artikulaatiokäytäntönä. Tutkimustyöllä on vaikutuksia. Uskon-
nontutkija saattaa muuttaa tutkittavan yhteisön sisäisiä suhteita, 
aiheuttaa tutkimuksellaan julkista keskustelua tai edesauttaa la-
kipykälien muuttumista. Tutkimustyöstä syntyvät kytkökset ja 
vaikutukset eivät ole yksittäisen tutkijan hallittavissa, mutta se ei 
estä pohtimasta näitä asioita. 



63

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit

Artikulaationäkökulma ei perustu käsitykseen, jossa konteksti 
(yhteiskuntarakenne, kulttuurin syvärakenne tms.) otetaan val-
miina. Sen sijaan eri artikulaatiokäytännöt tuottavat kontingen-
tin suhteiden rakenteen, jonka eri osat jähmettyvät erikestoisiksi. 
Konteksti – ymmärrettynä verkostomaiseksi suhdejärjestelmäksi, 
käytäntöjen rakenteistuneeksi kentäksi – on näin ollen jatkuvassa 
artikulaatioiden purkamisen ja rakentumisen liikkeessä eikä an-
nettuna historiallisena ja kulttuurisena taustana.8 

Näin artikulaation ja radikaalin kontekstualismin kautta hah-
moteltu ajattelutapa tekee eroa yksinkertaiseen rakennelähtöisyy-
teen. Meillä ei ole rakenteiden ulkopuolista paikkaa, jonne voisim-
me asettua tarkkailemaan ja kuvaamaan rakenteita ja hankkimaan 
niistä tietoa – ovat ne sitten yhteiskuntarakenteita tai kielen tai 
mielen rakenteita. Strukturalismin – ja ylipäätään rakennelähtöi-
sen teoretisoinnin – Akilleen kantapää onkin kysymys siitä, kuin-
ka keskitetty rakenne voi määrätä muita käytäntöjä pakenemal-
la itse rakenteistumisprosessia (Derrida 2004, 351–370). Minkä 
tahansa struktuurin tai diskurssin yhtenäisyys onkin erityisten 
artikulaatioiden tulos. Täten artikulaationäkökulman omaksuva 
uskontotiede poikkeaa painotukseltaan klassisesta selittävästä tut-
kimuksesta, josta rakennenäkökulma on tässä esimerkkinä.

Jos rakennetta ei oteta perustaksi, kuten strukturalismissa, ei 
myöskään kokemuksesta muodosteta sellaista, kuten fenomeno-
logiassa (ja osin hermeneutiikassa). Kokemuspainotteisuus näkyy 
hyvin siinä, kuinka uskontoja on pidetty pohjimmiltaan sisäises-
ti suljetun ihmisyksilön kokemuksellisuutena tai saman ikuisen 
totuuden ilmentäjinä (perennialismi).9 Välttyäksemme tällaisilta 
yksinkertaistavilta käsitteellistyksiltä subjektiivisia kokemuksia – 
olivat ne sitten uskonnollisia tai ei – ei tulisi nähdä yksityisinä, 
annettuina ja alkuperäisinä vaan julkisina, tuotettuina ja vaikutta-
vina. Kokemuksia tuotetaan niin merkityksenannoissa kuin affek-
tiivisissa suhteissa, ja ne muodostuvat aina tietyssä historiallisessa 
tilanteessa. Ne ovat erisuuntaisten voimien leikkauspisteitä. Näin 
voidaan tarkastella sitä, kuinka tietyt kokemukset ovat osana suh-
derakenteita ja vain palanen laajemmassa palapelissä. Toisin sa-



64

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit

noen (uskonnollinen) kokemus sijoitetaan kulttuuristen kamppai-
lujen poliittisiin ja strategisiin suhteisiin.10 Täten tässä hahmoteltu 
uskontotiede poikkeaa painotukseltaan klassisesta ymmärtävästä 
tutkimuksesta, jossa subjektiivisella kokemuksella on ollut perin-
teisesti erittäin keskeinen asema.

Antiessentialismi. Essentialismi olettaa, että tietyt suhteet ovat 
välttämättömiä, olemuksellisia (esimerkiksi ”tuotantomuoto de-
terminoi uskontoa”, ”muslimien hunnuttautumiskäytäntö on aina 
ja kaikkialla naista alistava”, ”monoteistiset uskonnot ovat miso-
gyynisempiä kuin teistiset tai polyteistiset uskonnot”). Toisinaan 
essentialismi viittaa myös siihen, että uskonnoilla ajatellaan olevan 
jokin yhteinen tai yhden uskonnon muista täydellisesti erottava 
olemus. Tässä merkityksessä essentialismi voi ilmetä useilla ta-
voilla. Esimerkiksi islamista puhuttaessa niputetaan joskus yhteen 
miljoonia erilaisia ihmisiä, tusina eri yhteiskuntia ja puoli tusinaa 
islamin pääkieliä. Näistä on tapana tehdä laajoja yleistyksiä ikään 
kuin islamilla olisi jokin helposti määriteltävä olemus (ks. Said 
2001, 64).

Nimensä mukaisesti antiessentiaalinen näkökulma asettuu 
essentialisointia eli olemuksellistamista vastaan. Antiessentialis-
mia voidaan pitää keskeisenä kontekstualismista juontuvana si-
toumuksena. 

Vaikka olemuksellistamisella saattaakin olla perusta intui-
tiivisessa kansanbiologisessa ajattelussa (Pyysiäinen 2002, 5–7), 
uskontojen olemuksellistava kuvaaminen on ainakin kahdella 
tavalla moderni länsimainen ilmiö. Ensiksi juuri julkisen ja yk-
sityisen erottaminen ja sitä seuraava uskonnon sijoittuminen yksi-
tyisen alueelle kuuluvaksi henkilökohtaiseksi asiaksi on eräs mo-
dernia yhteiskuntaa määrittävä piirre. Essentialismissa tätä vastaa 
yhtenäisten uskonnollisten kokemusten korostuminen uskonnon 
olemuksen määrittämisessä. Toiseksi olemuksien etsiminen pe-
rustuu moderniin filosofiaan sikäli, että uskontofenomenologian 
kantaisän G. W. F. Hegelin mukaan uskonnon olemus (wesen) 
tuli mahdolliseksi tavoittaa ilmentymien tai manifestaatioiden (er-
scheinungen) avulla (vrt. uskontofenomenologi Gerardus van der 



65

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit

Leeuwin klassikkoteoksen englanninkielinen otsikko Religion in 
Essence and Manifestation) (ks. Murphy 2007, 54–77). Ajatusta 
uskontojen yhteisestä olemuksesta, essentiasta, on rakennettu ja 
ylläpidetty erityisesti maailmanuskontojen konstruktiolla. On ni- 
metty kategoria maailmanuskonnot ja pyritty jähmettämään ky-
seisten uskontojen olemus, vaikka lopultakin islam tai buddhalai-
suus sekä muut niin sanotut maailmanuskonnot ovat hyvin eri- 
laisten perinteiden, yhteisöjen ja käytäntöjen kokoelmia, jotka mää- 
rittyvät pikemmin konkreettisista konteksteistaan kuin abstrak-
teista olemuksistaan käsin. Tässä mielessä uskonnot ovat olemuk-
sellisesti epäolemuksellisia, kontekstuaalisia.

Olemuksellistava puhetapa saa tukea ajatuksesta, jonka mu-
kaan on olemassa erityisiä maailmanuskontoja, sillä niin sanotut 
maailmanuskonnot jäsentävät globaalistunutta uskontodiskurssia.  
Merkittävänä poikkeuksena on Kiinan henkinen perintö, koska 
uskonto ei ole vakiintunut niiden nimikkeeksi (Beyer 1998; 2006, 
225–253).11 Maailmanuskonnot muodostavat prototyypin, johon 
mitä tahansa ryhmää tai käytäntöä verrataan, kun päätetään, onko 
kyse uskonnollisesta ryhmästä tai käytännöstä. Vakiintuneet ku-
vaukset eri perinteistä puolestaan ohjaavat, kun pohditaan, onko 
esimerkiksi jokin islamiksi väitetty käytäntö ”oikeaa islamia”. Lo-
pultakin kyse on siitä, kuka saa ja voi edustaa tiettyä uskontoa, 
kuka saa määrittää kunkin uskonnon sisällön tai käytännön us-
kontoisuuden. Aina löytyy ihmisiä, ryhmiä ja kielipelejä, jotka jää-
vät uskonnonharjoittajan ja tutkijan dialogin ulkopuolelle ja joilla 
ei ole pääsyä dialogiin. Tai sitten alistettujen ääntä ohjaa ”herroilta 
lainattu murre”. (Loomba 2001, 231–245; Spivak 1987.) Jotta osai-
simme hahmottaa tämänkaltaisia tilanteita, meidän tulee ensiksi 
luopua uskontojen ja kulttuurien olemuksien etsimisestä. Toiseksi 
tulee analysoida niitä mekanismeja, joiden avulla tietyistä asemis-
ta voidaan puhua toisten puolesta ja määrittää heitä esittämällä 
käytännöt ”uskonnollisina”. Käytäntöjä koskevat valtasuhteet ovat 
yksi asia, mutta edellä sanottu korostaa, että myös uskonnoista pu-
huminen kuuluu jo pitkälti määriteltyjen valta- ja alistussuhteiden 
rakenteisiin ja historiaan (Chow 1993, 35–36). Antiessentialismia 



66

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit

ei kuitenkaan tule ymmärtää pelkästään sen tarkasteluna, kuinka 
uskonnon käsitettä käytetään ja keillä uskonnon harjoittajilla on 
mahdollisuus määrittää sen sisältö.

Antiessentialistisen näkemyksen mukaan mitkään suhteet esi-
merkiksi uskonnon ja talouden tai uskonnon ja politiikan välillä 
eivät ole välttämättömiä (toisin sanoen ”tuotantomuoto ei suoraan 
määrää uskontomuotoa”, ”huntu ei ole aina välttämättä alistava”, 
”monoteistiset uskonnot eivät ole välttämättä muita misogyyni-
sempiä, ja tietyn monoteistisen uskonnon misogyynisyyttä tulee 
tarkastella osana laajempia valtasuhteita”). Uskonnot eivät sik-
si ole olemuksellisesti muuta kuin korkeintaan rypäs muuttuvia 
käytäntöjä. Antiessentialismin ongelmana voi kuitenkin olla, että 
tietyt suhteet vain osoitetaan ei-välttämättömiksi eikä korosteta 
suhteiden tuottavaa vaikutusta. Se, että suhteet ovat historiassa ja 
kulttuurissa muokkautuneet tietynlaisiksi, vaikuttaa siihen, miten 
asiat sujuvat, vaikka suhteiden ei välttämättä tarvitsekaan olla juu-
ri sillä tavalla. Tätä kutsutaan toisinaan (valitettavan kömpelösti) 
anti-antiessentialismiksi ikään kuin muistutuksena siitä, että his-
toriallisesti muodostuneet suhteet ovat vaikuttavia, vaikka ne eivät 
ole olemuksellisia.12

Uskontoja määrittäviä suhteita siis tarkastellaan ei-välttämättö-
minä, mutta historiallisesti ja kulttuurisesti vaikuttavina. Vaikka 
uskonto yleisenä kategoriana olisikin pitkälti tutkijoiden luomus 
(Smith 1982, xi), se ei poista tarvetta tarkastella sitä, miten uskon-
noista puhuminen ja ”uskontoisuuden” määrittelyt vaikuttavat so-
siokulttuuristen käytäntöjen muotoutumiseen. (Nye 2000b, 10). 
Se, mitä Stuart Hall kirjoittaa identiteetistä, pätee myös uskon-
toon ja sitä koskeviin puhetapoihin: ”Se on jotain, ei pelkkää mie-
likuvituksen harhaa. Sillä on historiansa, ja historioilla on todelli-
set, materiaaliset ja symboliset vaikutuksensa.” (Hall 1999, 229.) 

Valta-analytiikka. Näiden sitoumusten lisäksi kulttuurintutki-
mus on keskittynyt erityisesti valtasuhteiden analysointiin ja prob-
lematisointiin. Valtaa ei ymmärretä vain kahden määritetyn al-
keisosan välisenä (ulkoisena) alistussuhteena vaan myös tuottavina 
voimasuhteina (Foucault 1980; 1998; 2000c; 2001). Foucault’n 



67

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit

mukaan valta tulee ymmärtää ”toiminta-alueensa järjestystä sisäi-
sesti konstituoivien voimasuhteiden moninaisuudeksi.” (Foucault 
1998, 69.) Juuri sisäiset valtasuhteet määrittävät merkityksiä, iden-
titeettejä ja käytäntöjä. Yksinkertainen esimerkki tuottavasta val-
tasuhteesta on äidin ja tyttären suhde. Kumpaakaan ei ole olemas-
sa äitinä tai tyttärenä ilman suhdetta, joka määrittää molempien 
kulttuurisia positiota ja niissä toteutettavissa olevia mahdollisuuk-
sia. Yleisemmin ilmaistuna tutkijat selvittävät usein kulttuurisia 
käytäntöjä, siis myös ”uskontoja”, tutkimalla valta- ja voimasuh-
teiden joukkoa, joka tuottaa, järjestelee, muokkaa käytäntöjä, alis-
tussuhteita sekä yhtä lailla toimintakykyistää (empower) ihmisiä 
erilaisten valtatekniikoiden avulla. Käytännössä tämän sitoumuk-
sen noudattaminen ja soveltaminen voi tarkoittaa hyvin monen-
laisia asioita. Esimerkiksi uskontotieteilijä David Chidester (1996) 
on tarkastellut, kuinka matkaajat, lähetyssaarnaajat ja kolonialistit 
määrittivät uskonnon ja uskonnottomuuden avulla Afrikan hei-
mojen aluerajoja ja omistusoikeuksia. Hän on myös näyttänyt, 
miten klassisten uskontoteorioiden muotoutuminen ja kehittymi-
nen on ollut riippuvainen kolonialistisista olosuhteista (Chidester 
2014). Naistutkijat ovat puolestaan purkaneet uskontojen patriar-
kaalisuutta (ks. esim. Juschka toim. 2001; King toim. 1995). Rus-
sell T. McCutcheon (1997; 2001; 2003; 2005b), Daniel Dubuisson 
(2003) ja Timothy Fitzgerald (2000a) ovat muiden muassa selvit-
täneet, kuinka uskonnon kategoria on tukenut modernien kansal-
lisvaltioiden syntyä ja kolonialismia.

Uskontotieteen kriittisyys ja vapautumisen (h)aave 

Suomalaisessa uskontotieteessä keskustelukenttää on hahmotet-
tu Jürgen Habermasin (1976) tiedonintressiteoriasta juontuvalla 
jaottelulla ymmärtävään, selittävään ja kriittiseen (kriittis-eman-
sipatoriseen) tutkimukseen. Viime vuosina ymmärtävää tutki-
musperinnettä ovat edustaneet fenomenologis–hermeneuttiset lä-
hestymistavat ja selittävää tutkimusta muun muassa kognitiivinen 



68

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit

uskonnontutkimus. Suomessa kriittiselle tutkimukselle ei ole löy-
tynyt selkeitä puolestapuhujia uskontotieteen oppialaidentiteetin 
tasolla (ks. kuitenkin esim. Taira 2002), vaikka kriittiset lähes-
tymistavat – erityisesti feministinen tutkimus – ovat olleet hyvin 
esillä yksittäisissä empiirisissä tutkimuksissa (ks. esimerkiksi Hei-
nämäki 2008; Hjelm 2005a; Kinnunen 2001; Mahlamäki 2005; 
Nenola 1986; Pesonen 2004; Puuronen 2004; Sakaranaho 1998; 
Taira 2006b; Tuomaala 2011; Utriainen 1999).13 

Tiedonintressejä luotaavalla akselilla kulttuurintutkimukselli-
nen uskontotiede asettuu lähimmäksi kriittistä tutkimusta. Tut-
kimuspolitiikan kontekstuaalisen luonteen vuoksi kriittistä tut-
kimusta voidaan kuitenkin tehdä liittoutumalla ymmärtävän tai 
selittävän tutkimuksen kanssa – kontekstista riippuen. Kulttuu-
rintutkimuksellisen uskontotieteen paikantuminen uskontotietee-
seen tarkoittaakin ”uskonnontutkimuksen kolmatta tilaa fenome-
nologian ja reduktionismin välissä” (Gold 2000, 17). Selvyyden 
vuoksi fenomenologia voidaan tämän tekstin puitteissa korvata 
väljästi ymmärtävällä ja reduktionismi selittävällä tutkimuksella.14 

Onko kulttuurintutkimuksella kyllästetty uskontotiede lopul-
takaan kriittistä tai emansipatorista eli vapautumiseen pyrkivää 
tutkimusta? Vastauksena voisi olla kyllä ja ei. Yhtäältä tavoitteena 
on valtasuhteiden analysoiminen, paljastaminen ja muuttaminen, 
kuten kriittisessä ja emansipatorisessa tutkimuksessa ajatellaan. 
Toisaalta radikaalia kontekstualismia seuraamalla on mahdotonta 
asettaa mitään pysyvää ideaalia tai julkilausuttua emansipaatioon 
eli vapautumiseen ja valtasuhteiden ulkopuolisuuteen tähtäävää 
ohjelmaa. Lisäksi voidaan kysyä, eikö lopultakin kaikki vakava 
tutkimus ole jollain tavalla kriittistä. Huolimatta emansipatori-
suuden ja kriittisyyden muotoilemisen ongelmallisuudesta, kat-
son, että kriittis-emansipatoriselle tutkimukselle voidaan kuiten-
kin hahmottaa mielekäs muoto.

Kriittinen tutkimus ei tarkoita yksiselitteisesti uskontojen ar-
vostelua ja vielä vähemmän tiedeyhteisön pelisääntöjen poistumis-
ta. Uskonnontutkimuksen alueella voidaan rakentaa monenlaisia 
kritiikin kohteita, kuten uskontoja sortavat käytännöt, uskontojen 



69

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit

sortavat käytännöt, uskonnon kategorian kautta toteutuvat sor-
tavat käytännöt ja uskonnollisissa konteksteissa ilmenevät ihon-
väriä tai sukupuolta koskevat stereotypiat. Tärkeintä on huomata 
radikaalin kontekstualismin hengessä, että kritiikin sisältö ei ole 
ennalta määrätyn ohjelman muotoon rakennettua vaan konteks-
tuaalisesti muuttuvaa. Kritiikin sisältö ja tavoite ovat asioita, joista 
on yksinkertaisesti väiteltävä. Radikaalin kontekstualismin mu-
kaisesti kriittisyys tulisikin nähdä kontekstuaalisesti muuttuvana 
ja määritettävänä asiana jokaisen konkreettisen asian yhteydessä, 
kunhan kritiikin keinot ovat tutkimuksellisesti kestäviä. Esimer-
kiksi kriittistä etnografiaa edustava Ien Ang (1996, 37) ehdottaa 
tässä esiteltyä avointa ja kontekstuaalista rajausta kriittiselle tut-
kimukselle. Ehdotus saattaa tuntua ylimalkaiselta, mutta kukaan 
ei ole väittänytkään, että sitoutuminen radikaaliin kontekstualis-
miin tarjoaisi helppoja tai valmiita vastauksia.

Emansipatorisuudella ei tarvitse tarkoittaa vapautumista vää-
rästä tietoisuudesta tai valtasuhteista. Se voidaan ymmärtää yrityk-
senä heiluttaa jäykistyneitä valtasuhteita ja yrityksenä tehdä ihmi-
sistä toimintakykyisiä – vahventaa tutkimustiedon avulla heidän 
kykyään vaikuttaa elämänlaatuunsa, mutta myös kykyä haastaa 
sisäistetyt kulttuuriset mallit ja muuttua sen myötä. Myös kriitti-
syydelle voidaan määrittää positiivinen sisältö niin, että kriittisyys 
ei tässä mielessä koske kaikkea tutkimusta (ks. johdanto).

Tässä hahmotettavassa positiossa tutkimustyön ihanteena ei 
varsinaisesti ole vaikutuksiltaan neutraali, maailmaan koskema-
ton tiede. Tavoitteena on käsien likaaminen sillä kentällä, jolla so-
siokulttuurisista valtasuhteista kamppaillaan. Kyse ei kuitenkaan 
ole vastakkainasetteluista selittävän tai ymmärtävän tutkimuksen 
perinteiden kanssa, vaan jänneväleistä, jatkumoista ja painopiste-
eroista. Eikä käsien likaaminen tarkoita vastakohtaa tieteellisyy-
delle ja tutkimusmenetelmien hallinnan vaatimukselle. Nämä 
lähtökohdat perustuvat sekä sille Michel Foucault’n (1980) aja-
tukselle, että tutkimustiedolla on aina kytkös valtasuhteisiin että 
Terry Eagletonin ajatukselle tutkimustyön poliittisuudesta, mikäli 
poliittisuudella tarkoitetaan ”sitä tapaa, jolla me yhdessä järjestäm-



70

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit

me yhteiskunnallisen elämämme, ja tähän sisältyviä valtasuhtei-
ta.” (Eagleton 1997, 239.) Siksi teorioita ja tutkimustyötä ”ei tule 
nuhdella poliittisuudesta, vaan siitä, että niiden poliittisuus on 
peiteltyä tai tiedostamatonta.” (Eagleton 1997, 240.) Foucault’n 
tutkimukset siitä, kuinka tiedeinstituutiot tuottavat valtasuhtei-
ta tai toimivat niitä järjestävinä voimina, auttavat hahmottamaan 
sitä, että kulttuurintutkimuksella kyllästetty uskontotiedekin on 
tiedostetusti poliittista, koska sen peruslähtökohtiin kuuluu kä-
sitys siitä, että tieto on poliittista. Tämä ei kuitenkaan tarkoita 
poliittisten intressien ja tieteellisten menetelmien välistä ristirii-
taa, vaan se on väistämätön tutkimustyön tila, josta voidaan olla 
enemmän tai vähemmän tietoisia.

Kriittisen ja kontekstuaalisen tutkimuksen tasot 

Tutkimustyön vaikutuksia pohti myös Frankfurtin koulukunnan 
klassikko Max Horkheimer, joka vuonna 1937 teki eron traditio-
naalisen ja kriittisen teorian välille. Hänen mukaansa tarvitsemme 
traditionaalisen teorian rinnalle täydentävän ja korjaavan kriitti-
sen teorian. Traditionaalisen teorian (vrt. Habermasin empiiris-
analyyttiset tieteet) avulla on saatu tietoa säännönmukaisuuksista, 
joita hyödynnetään tekniikassa ja yhteiskunnallisessa hallinnoin-
nissa. Kyseinen teoria kuitenkin perustuu välineelliselle ratio-
naalisuudelle, jolloin se ei kykene arvioimaan oman toimintansa 
päämääriä, vaikutuksia ja yhteiskunnallisia ehtoja. (Horkheimer 
1991.) Näin Horkheimer ehdottaa kahden tason tutkimusta: yh-
täältä on traditionaaliselle teorialle perustuva tutkimustyö ja toi-
saalta kriittiselle teorialle perustuva työ, jossa arvioidaan ja analy-
soidaan tarkemmin tutkimustyön ehtoja ja päämääriä.

Uskontotieteessä Russell T. McCutcheon (2001, 61; ks. myös 
2003 152–153) on hahmotellut samankaltaista projektia, tosin 
viittaamatta Horkheimeriin. Hän pitää näitä kahta tasoa erillään. 
Tasot koostuvat naturalistisesta, luonnollisiin selityksiin pyrkiväs-



71

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit

tä uskonnon tutkimuksesta ja uskonnon tutkimuksen kriittisestä 
tarkastelusta julkisena toimintana. Niiden perustoina ovat:

(i) pluralistinen metodologinen reduktionismi
(ii) postmoderni metakritiikki / metateoria

Ensimmäisellä tasolla tulisi kehittää naturalistisen uskonnon-
tutkimuksen perusajatuksen mukaisesti testattavissa olevia hypo-
teeseja ja rakentaa niiden pohjalta uskontoteoriaa. Tässä voidaan 
käyttää useita erityyppisiä teorioita ja menetelmiä (pluralistinen 
eikä yhteen teoriaan tai menetelmään perustuva). Metodologinen 
reduktionismi tarkoittaa, että uskontoja hahmotetaan sosiokult-
tuurisina ilmiöinä väittämättä niitä vääräksi tai epätodeksi (meto-
dologinen eikä ontologinen reduktionismi: ”Tämän näkökulman 
ja menetelmän mukaan uskonto toimii/on [...]”). Toisella tasolla 
kriitikon tehtävänä on osoittaa, että uskontotieteen teoria ja käy-
täntö ovat osa sosiaalisia, kulttuurisia, ekologisia, taloudellisia ja 
poliittisia suhdejärjestelmiä eivätkä omassa eristetyssä keskuste-
luympäristössään edellä mainituista konteksteista irrallaan.15 Mc-
Cutcheon kirjoittaa:

Sen sijaan että pitäisimme naturalistisen ja postmodernin us-
konnontutkimuksen suhdetta vastakkaisena, ehdotan, että ym-
märtäisimme sen itserefleksiiviseksi tai dialektiseksi: siinä missä 
toinen hahmottaa mallien rakentamisen välttämätöntä toimintaa 
käsittämillämme välineillä ja siten yrittää ymmärtää ympäröivän 
maailman monimutkaisuuksia (sillä kenelläkään meistä ei ole 
välitöntä pääsyä todellisuuteen, mitä se ikinä tarkoittaakaan – 
ei postmodernisteilla eikä varsinkaan uskontojen kannattajilla 
huolimatta heidän päinvastaisista väitteistään), toinen on me-
tateoreettista toimintaa, jossa jotkut ammattikuntamme jäsenet 
kritisoivat mallien rakentajia ja merkkien tekijöitä rohkeudestaan 
ajatella, että – kuten niin moni on sen sanonut ennen minua – 
heidän karttansa ovat aktuaalisen alueen päteviä representaatioi-
ta. (McCutcheon 2001, 61.) 



72

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit

McCutcheon asettaa itsensä tasolle (ii) ja on välttänyt tekemäs-
tä tutkimusta tasolla (i). Tässä mielessä McCutcheon pitää tasoja 
(i) ja (ii) erillisinä, vaikkakin toisiinsa suhteessa olevina. Myös Max 
Horkheimerilla kriittinen teoria jäi jokseenkin erilleen empiiri-
sestä tutkimuksesta. Jos tasojen yhdistämistä pyritään tekemään 
uskontotieteessä, apua voidaan etsiä kulttuurintutkijoilta. Heidän 
parissaan tasojen yhdistämistä on ainakin yritetty tehdä, ja erää-
nä välineenä on käytetty empiiristä tutkimusta. Empiirinen tut-
kimus tarvitsee kuitenkin laajemman teoreettisen kehikon siten, 
että tutkimus ei koostu vain sofistikoituneesta empiirisen aineis-
ton keräyksestä ja sen tulkinnasta. Pikemminkin aineistot ja itse 
tutkimustyö tulee asettaa osaksi kulttuurisen tilanteen teoreettista 
ymmärrystä, osaksi muuttuvien kontekstien kirjoa.16 Kulttuurin-
tutkimukselle on luonteenomaista teoretisoida edellä esitettyjen 
sitoumusten valossa niitä löydöksiä, joita empiiristen menetelmi-
en avulla on saatu selville. Empiiriset aineistot tuottavat vain löy-
döksen, palasen laajempaan palapeliin, jota tutkija (re)konstruoi. 
Siispä: ei teoretisointia ilman empiiristä työtä, ei empiiristä työtä 
ilman teoretisointia. Kun tätä ohjenuoraa seuraten yritetään integ-
roida empiirinen tutkimus, poliittiset sitoumukset ja teoretisointi, 
ollaan Lawrence Grossbergin mukaan kulttuurintutkimuksen yti-
messä. (Ks. Wright 2001, 144–146.) Näin jätetään auki mahdol-
lisuus käyttää erilaisia empiirisen tutkimuksen menetelmiä sekä 
hyvin erityyppisiä teorioita. Ne kuitenkin luetaan edellä käsitelty-
jen sitoumusten avulla, minkä tarkoituksena on helpottaa kahden 
tason yhdistämistä samassa tutkimuksessa.

Lopuksi 

Uskonnon- ja kulttuurintutkimuksen rajankäynti on edelleen 
käynnissä. Kun tässä vaiheessa asetetaan kriittinen ja kontekstuaa-
linen uskonnon- ja kulttuurintutkimus selittävän ja ymmärtävän 
tutkimuksen rinnalle, voidaan kysyä, millaisen sisällön ja aseman 
se tarjoaa. Sisällön osalta kytkeytyminen voidaan tiivistää seuraa-



73

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit

viin ajatuksiin, jotka eivät tietenkään ole kulttuurintutkijoiden tai 
uskontotieteilijöiden yksityisomaisuutta, mutta juuri heidän paris-
saan näihin kehittelyihin on kiinnitetty erityistä huomiota. Kult-
tuurintutkimuksen etuna on:

– Ehtojaan, olettamuksiaan ja vaikutuksiaan reflektoiva teo-
reettinen välineistö
– Valtasuhteille sensitiivinen tutkimusote
– Uskontojen (radikaali) kontekstualisointi
– Monitieteellinen dialogi
– Essentialismin purkaminen
– Pyrkimys ylittää vastakkainasettelu ymmärtävän ja selittävän 
tutkimuksen leirien välillä sekä pyrkimys kaventaa kokemus-
lähtöisen ja rakennelähtöisen näkökulman vastakkaisuutta
– Kontekstispesifien teorioiden kehittely

Miksi sitten uskontotiede ei ole vain osa kulttuurintutkimusta? 
Mitä omalaatuista uskontotieteessä on? Ainakin seuraavat perin-
teisesti uskontotieteen vahvuuksiin kuuluvat seikat sekä määrittä-
vät uskontotieteen erityisyyttä että ovat oleellisia kulttuurintutki-
muksen ja uskontotieteen kytkeytymisessä:

– Vertaileva poikkikulttuurinen perspektiivi, joka auttaa us-
kontotieteilijöitä tuntemaan ”uskonnon” kategoriana, perin-
teenä ja poikkikulttuurisena ilmiönä paremmin kuin muiden 
alojen uskonnontutkijat 
– Kulttuurintutkijat eivät ole käytännössä tutkineet uskontoja
– Etnografiset menetelmät ja systemaattinen aineistonkeräys
– Uskontoteorioiden rakentamisen perinne ja uskonnon kate-
gorian teoretisointi

Millaiseen asemaan uskontotieteilijä itsensä sijoittaa omaksu-
malla kriittisen kulttuurintutkimuksen ja uskontotieteen risteyttä-
vän perspektiivin? Sosiologien parissa on yleistynyt käsitys, jonka 
mukaan opinala on ammatikseen yhteiskuntaa tutkivien ihmisten 



74

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit

keskustelua yhteiskunnan kanssa. Silloin sitä ei ole välttämätöntä 
pitää määritelmällisesti sellaisena tieteenä, jonka totuuden takaa 
metodi. (Heiskala 1994, 9.) Sama voidaan sanoa tässä hahmotel-
lusta lähtökohdasta. Vaikka uskontotieteilijä voi käyttää hyvin eri-
laisia empiirisen tutkimuksen metodeja ja uskontoteorioita, hänel-
lä on horisontissaan ajatus uskontotieteilijästä uskontokulttuureja 
ja uskonnon kategoriaa tutkivana ihmisenä, joka tutkimuksellisen 
koulutuksensa perustalta käy keskustelua, muovaa keskustelunai-
heita ja luo käsitteitä. Toteamusta tulee kuitenkin täydentää. Mikä 
tahansa koulutetun ihmisen arkikeskustelu tai mielipide ei käy. 
Tolkullista työtä on ainoastaan sellainen, jossa tiedon tuottaja on 
tietoinen tietämisensä tavasta – sekä vallitsevien olosuhteiden että 
käyttämiensä välineiden mahdollisuuksista ja rajoituksista. Täl-
lainen kanta ei tarkoita muiden vaihtoehtojen väheksymistä tai 
keskusteluyhteyden katkaisemista puhumattakaan poikkeavien 
kantojen hylkäämisestä. Jos otamme Habermasin tiedonintressi-
teorian vakavasti edes pääpiirteissään, ymmärrämme erilaisille tie-
donintresseille perustuvan tutkimustyön tarpeellisuuden. Erityi-
sesti sellaisessa muodossa voin allekirjoittaa alussa esitetyn Gavin 
Floodin näkemyksen uskontotieteestä tärkeänä tutkimusalana. 
Siinä yhtenä kantavana liitoksena uskontotiede ja kulttuurintut-
kimus kohtaavat ymmärtävän ja selittävän tutkimuksen ääripäi-
den väliin jäävässä ”kolmannessa tilassa”. Näin vastataan Floodin 
asettamaan haasteeseen epäkontekstuaalisia ja oppialarajojen ylit-
tämistä kaihtavia uskontotieteen versioita vastaan.



75

2. Retoriset dikotomiat ja keskustelu 
uskonnontutkijan intellektuaalisista rooleista

Uskonnontutkijan intellektuaalisia rooleja koskeva keskustelu on 
ollut aktiivista erityisesti Yhdysvalloissa. Pinnaltaan yhdysvaltalai-
sella teemalla on kosketuspintaa myös Suomeen, erityisesti siksi, 
että keskustelu käsittelee niitä mahdollisia asemapaikkoja, joita 
uskonnontutkijalla voi olla tai joita hän voi ottaa. Tässä luvussa jä-
sennän keskustelua niin sanotun uskonnontutkimuksen ”kolman-
nen tilan” näkökulmasta ja keskityn Donald Wieben esittämään 
kritiikkiin erityisesti Russell T. McCutcheonia kohtaan. Kolmas 
tila on Homi K. Bhabhan (1990, 211) mukaan hybridi tila, joka 
mahdollistaa muiden kuin perinteisten asemapaikkojen ja (tutkija)
identiteettien ilmaantumisen rakentamalla sellaisia uusia auktori-
teettirakenteita, jotka tulevat epätyydyttävästi ymmärretyksi pe-
rinteisen oppialakohtaisen näkemyksen kautta. Uskontotieteessä 
käsitettä on käytetty kuvaamaan ”fenomenologian ja reduktionis-
min” (Nye 2000b, 7; ks. myös Flood 1999; 2000; Gold 2000, 17) 
tai empaattisen ymmärtämisen ja kausaalisen selittämisen väliin 
jäävää tilaa (ks. edellinen luku). Tämä välitila on kriittis-eman-
sipatorisen lähestymistavan tila, jossa ei ole kyse uskontotieteen 
erityisestä alasta eikä selvärajaisesta metodista. Se on hybridi tila, 
joka leikkaa erilaisten alojen ja metodien läpi. Siinä on kaikuja 
Jürgen Habermasin (1972; 1976) 1960-luvulla kehittämästä tie-
donintressiteoriasta, jonka mukaan tiedonhankinnalla voi olla 
kriittis-emansipatorinen intressi käytännöllisen (hermeneutiikka) 
tai teknisen (positivismi) lisäksi.1 



76

2. Retoriset dikotomiat

Saatavilla olevat asemapaikat implikoivat erilaisia käsitteellis-
tyksiä sen suhteen, millaista intellektuaalisen toiminnan mallia 
tutkimustoiminta noudattaa. Esimerkiksi Russell T. McCutcheon 
on kutsunut kahta tyypillistä mallia huolenpitäjäksi ja kriitikoksi. 
Huolenpitäjät pyrkivät ymmärtämään uskonnollisia katsantotapo-
ja ja kääntämään niitä toisille. Kriitikot puolestaan ovat joko me-
takriittisiä ”reettoreita” tai naturalistiselta pohjalta uskontoja se-
littäviä tutkijoita. McCutcheon ehdottaa kahden kriitikon roolin 
olevan sovitettavissa yhteen. Suhde on dialektinen tai itsereflek-
tiivinen: jälkimmäiset rakentavat malleja, joiden avulla hahmote-
taan ympärillä olevan todellisuuden monimutkaisuuksia, kun taas 
metakriitikot kritisoivat tai problematisoivat mallien rakentajien ja 
merkkien tekijöiden näkemyksiä. (McCutcheon 2001, 61.)

Kanadalainen uskontotieteilijä Donald Wiebe – McCutcheo-
nin entinen opettaja – on ollut pitkään aktiivinen naturalistisen ja 
selittävän uskontotieteen puolustaja. Hänen hyökkäyksensä Mc-
Cutcheonin näkemyksiä kohtaan 2000-luvun alkupuolella osoit-
tavat, että ajatus kriittis-emansipatorisesta kolmannesta tilasta ei 
ole kaikkien hyväksymä asemapaikka, ainakaan McCutcheonin 
ehdottamassa muodossa (Wiebe 2004; 2005). Käytän McCut-
cheonin ja Wieben kirjoituksia osoittaakseni, että sosiokulttuuri-
siin lähestymistapoihin keskittyvän ”kriittisen reettorin” asema-
paikka on uskonnontutkijoille mahdollinen ja tärkeä huolimatta 
Wieben pyrkimyksistä rajata tieteenala puhtaasti intressittömään 
selittävään tieteeseen. Tämä ei tarkoita muiden lähestymistapo-
jen arvon kieltämistä, vaan vaihtoehtojen ja mahdollisuuksien 
rakentamista. Teen tämän ”tuottavan väärinlukemisen”2 kautta. 
En käy dialogia niinkään ymmärtääkseni McCutcheonin tai Wie-
ben intentioita, vaan tuottaakseni heidän tekstiensä kautta uutta.3 
Käytän Wieben näkemyksiä astinlautana osoittaakseni keskuste-
lua hallitsevat retoriset dikotomiat ja niiden ongelmat. En esitä 
Wieben puolustaman tutkimussuuntauksen olevan ongelmalli-
nen, mutta väitän Wieben näkemyksen ja hänen käyttämiensä di-
kotomioiden tuottavan yksipuolisen kuvan uskonnontutkimuksen 
mahdollisuuksista. Retoristen dikotomioiden ongelmallistamisella 



77

2. Retoriset dikotomiat

ja McCutcheonin tuotannon luennalla tuotetaan uudenlainen nä-
kemys uskonnontutkijan intellektuaalisesta roolista.

Retoriset dikotomiat ja niiden käyttökelpoisuus

Julkisen intellektuellin (public intellectual) ja tieteilijän (scholar-
scientist) välinen erottelu on keskeisimpiä keskustelua organisoi-
vista dikotomioista. Siinä missä Wieben pitkään hellimä dikoto-
mia puolueettoman tieteilijän ja tutkivan uskonnonharjoittajan 
(scholar-devotee) välillä on ollut keskeinen rakennettaessa uskon-
totieteen identiteettiä teologiasta erillisenä tieteenalana, uusi di-
kotomia on uudella tavalla tarkoitushakuinen. Tällä en tarkoita, 
ettei Wieben kuvaamaa keskustelulinjojen jakoa olisi olemassa 
erityisesti Yhdysvalloissa, jossa julkisella intellektuellilla viitataan 
toisinaan normatiivisiin yhteiskunnallisiin keskustelijoihin, jotka 
eivät välttämättä tee perustutkimusta. Tämän ongelma on, ettei se 
kuvaa McCutcheonia alkuunkaan. Dikotomian osapuolten välille 
on kuitenkin äärimmäisen vaikea löytää selkää eroa, mikäli julki-
sella intellektuellilla tarkoitetaan tutkijaa, joka aktiivisesti jakaa 
tietoa akateemisen maailman ulkopuolelle (Gullestad 2004, 319). 
Lisäksi jokainen tutkija on myös poliittinen ja siinä mielessä jul-
kinen intellektuelli. Siinä ei siis ole kysymys eräästä mahdollisesta 
vaan välttämättömästä roolista. Tutkija on väistämättä osa julki-
sen aluetta, jos hän julkaisee artikkelin tai avaa suunsa (Said 2001, 
159–160). Dikotomian ongelma tulee selväksi jo McCutcheonilla 
(2001, 125; ks. myös 2005a, 27), joka lainaa edellä ilmaistua Ed-
ward Saidin näkemystä epigrafissa (juuri siinä artikkelissa, jonka 
kautta Wiebe vahvimmin rakentaa käsityksensä McCutcheonista). 
Saidin näkemyksen mukaan ei ole olemassa yksityistä eikä myös-
kään täysin julkista intellektuellia. Intellektuellissa tai tutkijassa 
sekoittuu aina yksityinen ja julkinen. Tästä syystä Said (2001, 159) 
jopa kirjoittaa juuri ennen McCutcheonin lainaamaa kohtaa, että 
sellaista, joka väittää kirjoittavansa puhtaan tiedon tai abstraktin 
tieteen nimissä, ei tulisi uskoa. Näin ollen, siis toisin kuin Wie-



78

2. Retoriset dikotomiat

be (2005, 8, 29) ehdottaa, kysymys ei ole missään vaiheessa siitä, 
tuleeko jostain julkinen intellektuelli vai tieteilijä. Aktuaalinen 
kysymys on, millainen julkinen intellektuelli tutkija on. Tästä 
voidaan väitellä. Sen sijaan julkisen intellektuellin ja tieteellisen 
tutkijan välinen vastakkainasettelu ei auta keskustelun ymmärtä-
mistä tai jatkamista.

Toinen tässä erityisessä kontekstissa keskustelua sekoittava ja 
tarpeettomasti yksinkertaistava dikotomia on julkisen areenan 
(public square) ja julkisen sfäärin (public sphere tai domain) erot-
telu. Julkisella areenalla Wiebe (2005, 8v2) viittaa siihen, että 
tutkijat osallistuisivat julkiseen keskusteluun ja hyvän yhteiskun-
nan luomiseen esimerkiksi sanomalehdissä ja televisiossa eivätkä 
tieteellisillä foorumeilla. Julkinen sfääri viittaa tässä siihen, että 
tieteellinenkin foorumi on julkinen, mikä mahdollistaa arvioin-
nin. Tätä jakoa tai edellisen suosimista ei kuitenkaan löydy Mc-
Cutcheonilta. Dikotomian tehtävänä on pikemminkin niputtaa 
yhteen yhtäältä kriittinen tutkimus ja julkinen areena ja toisaalta 
selittävä tutkimus ja akateemiset foorumit. Lyhyt jakoa purkava 
vastaus voisi olla, että vaikka tietoa jaettaisiin aktiivisesti akatee-
misen maailman ulkopuolelle, ei näkemyksiä rakenneta tieteel-
lisistä foorumeista riippumatta. Tämän dikotomian mukaisesti 
Wiebe on kuitenkin huolissaan modernin tutkimusyliopiston 
nykyisestä ja tulevasta tilasta, mikäli yliopistoista muodostuu jul-
kisten keskustelijoiden tuottajia. Hänen yliopistomallinsa näyttää 
kuitenkin enemmän fantasiafiguurilta kuin kuvaukselta mistään 
konkreettisesta yliopistosta. Tämä ei tarkoita, että olisi väärin ku-
vitella erilaisia malleja. Päinvastoin, on äärimmäisen tärkeää aja-
tella, millaisissa institutionaalisissa olosuhteissa uskonnontutkijat 
työskentelevät. Tässä kontekstissa Wiebelle on olemassa kolmen-
laisia uhkatekijöitä: religionistit, kasvattajat ja julkiset intellek-
tuellit. Ensimmäinen ryhmä viittaa niihin, jotka ”korruptoivat” 
tutkimuksen uskonnollisella ajattelulla. Toinen ryhmä jää vaille 
täsmennystä, mutta Wiebe esittää, että modernin tutkimusyliopis-
ton tehtävänä ei enää ole hyvien kansalaisten kasvattaminen vaan 
tiedon tuottaminen. Toisin sanoen humboldtilainen sivistysyli-



79

2. Retoriset dikotomiat

opisto ei ole enää pätevä malli. Pysähdyn tähän ennen kolmannen 
uhan erittelyä.

Samanaikaisesti kasvatusmallin ongelmallistumisen kans-
sa kulttuurin tai kansan ajatukselle perustuva yliopistomalli on 
joutunut vaikeuksiin. Yliopisto tarvitsee uudenlaisen legitimaati-
on. Uusi muodostuma on kehkeytymässä eikä vähiten siksi, että 
kansallisvaltiot eivät ole ensisijaisia globaalin pääoman tuottajia. 
Todistamme yliopiston muutosta, jossa ”erinomaisuus” – tai Suo-
messa ”laatu” – on tulossa avainsanaksi. ”Erinomaisuus” ja ”laatu” 
eivät kuitenkaan tarkoita mitään täsmällistä tai viittaa mihinkään 
täsmälliseen. Helpoin tapa olla erinomainen on tuottaa tietoa, 
jota voidaan myydä, ostaa tai käyttää, siis välineellistä tietoa vail-
la kriittistä reflektiota vallan ja tuotetun tiedon suhteesta. (Ks. 
Lyotard 1984; Readings 1996; Hall 2002.) Tämä on nähdäkseni 
aktuaalinen ”moderni tutkimusyliopisto” ja kehkeytyvä yliopisto-
malli, joka Wieben fantasiafiguurin tavoin hylkää yliopiston kas-
vattavan tehtävän.

Julkisen intellektuellin idea on eräs yritys vastata tilanteeseen. 
Wiebelle se ei ole oikea tapa, ja siksi se toimiikin kolmantena uh-
katekijänä. Näin siksi, koska Wiebelle julkisen intellektuellin pro-
totyyppi on henkilö, joka puhuu vain mediassa ja median kautta 
tai ottaa osaa keskusteluun julkisella areenalla. Wiebe ei käsittele 
vakavasti sitä, mitä julkisen intellektuellin rooli tarkoittaa opetuk-
sessa ja tutkimuksessa. On kuitenkin tarpeellista korostaa, että 
opettajat ja tutkijat eivät koskaan pelkästään välitä informaatiota, 
vaan myös luovat poliittisia subjekteja. Tämä on keskeinen viesti, 
jonka kriittisen pedagogiikan kehittäjistä esimerkiksi Henry A. 
Giroux (2001, 199–200) tarjoaa uskonnontutkijoille.

Eräs McCutcheonin näkemys hänen formuloidessaan ideaa 
tutkijasta julkisena intellektuellina on, että tutkijoiden tehtävänä 
ei ole toimia normatiivisina oppaina tai poliittisesti auktorisoivien 
narratiivien tarjoajina. Riittää, kun todetaan tiedolla ja ajattelulla 
olevan väliä ja tämän tehtävän toteuttaminen – ajatella, tuottaa 
tietoa ja jakaa sitä – vaikuttaa sosiokulttuuriseen elämään. Täs-
mällisemmin tämä tarkoittaa, että uskonnontutkija ei ole ”mora-



80

2. Retoriset dikotomiat

listi” tai uskontokulttuurien ”kääntäjä” vaan ”kriittinen reettori” 
– tutkija, joka on julkisten keskustelujen osa uudelleenkuvaavan 
analyysin ja kritiikin tasolla ja joka pyrkii paljastamaan totuuksien 
tuottamisen ja normien rakentamisen historialliset mekanismit.

Kieltäytymistä auktorisoitujen narratiivien rakentamisesta 
Wiebe kutsuu toiveajattelun politiikaksi. Tällä on tiedollinen ja 
eettis-poliittinen ulottuvuus. Käsittelen tässä kysymystä tiedon ja 
vallan suhteesta ja vasta tuonnempana kysymystä tutkimuksen 
eettis-poliittisista ankkureista. McCutcheon tekee selväksi, että 
on olemassa ero politiikan ja akateemisen tutkimuksen välillä. 
Olennaista on, että auktorisoitujen narratiivien tai normatiivisten 
kannanottojen rakentamisesta kieltäytyminen ei ole toiveajattelun 
politiikkaa sikäli, että se ei poista sitä tosiasiaa, että tutkimuksessa 
on olemassa strategisia ja taktisia siirtoja suhteessa politiikkaan. 
Näitä siirtoja ei voida palauttaa Wieben (2005, 7) jakoon intressit-
tömän tiedon ja intressisidonnaisen tiedon välille.4 Wiebe näyttää 
ehdottavan, että McCutcheonille tuota jakoa tai eroa vallan ja tie-
don välillä ei ole. Siksi kaiken tutkimuksen täytyy McCutcheo-
nin mallissa palautua valtaan. Tämä on huomattavasti vahvempi 
syytös kuin McCutcheonin ehdotus, jonka mukaan kaikki tieto 
on taktista, näkökulmiin ja intresseihin perustuvaa. Wieben kan-
ta muistuttaakin polemiikkia, jonka kohteena Michel Foucault 
– joka ei ole sattumalta McCutcheonin useasti siteeraama filosofi 
– oli uransa aikana. Eräässä haastattelussa Foucault selventää kan-
taansa tiedon ja vallan suhteesta toteamalla, että häneen liitetyt 
väittämät kuten ”tieto on valtaa” tai ”valta on tietoa” saavat hänet 
nauramaan, koska tiedon ja vallan suhde on hänen tarkasteleman-
sa ongelma. Jos ne olisivat identtisiä, ei suhteessa olisi mitään tut-
kittavaa. (Foucault 2000b, 455.)

Wiebe on oikeassa, kun hän toteaa, että anekdoottimainen tyyli 
ei helpota lukijaa ymmärtämään McCutcheonin kantaa.5 McCut-
cheonia on tässä asiayhteydessä selkeintä hahmottaa Foucault’n 
avulla. Tämä tarkoittaa, että on mahdotonta mitätöidä julkisen in-
tellektuellin tai kriittisen reettorin idea esittämällä väitteitä tiedon 
ja vallan erottamattomuudesta heidän työssään. Niiden välinen 



81

2. Retoriset dikotomiat

raja saattaa olla ohut ja ne ovat käytännössä sekoittuneita, mutta se 
ei tarkoita eron katoamista. On mahdollista erotella tutkimuksen 
kohteena oleva tieto ja yritys teoretisoida tietokäytäntöihin kyt-
keytyviä valtasuhteita, jotta väitteet tiedon ja vallan suhteesta eivät 
ole itseään kumoavia (May 1993, 89).

Ei myöskään ole syytä pelätä Wieben tavoin, että ero tutkijan 
ja ”tavallisen ihmisen” välillä katoaa, vaikka McCutcheon (2005b, 
90) toteaa tutkijoiden käyttävän samoja retorisia välineitä ja tek-
niikoita kuin heidän tutkimansa ryhmät. Pikemminkin kaikkein 
avoimimmin poliittiset tutkijat ovat etujoukoissa korostamassa, 
että tiedolla on väliä.6 Brittiläisen kulttuurintutkimuksen yh-
dysvaltalainen edustaja Lawrence Grossberg, jolle kulttuurintut-
kimuksen projekti on vahvasti poliittinen, itse asiassa varoittaa 
tutkijoita intellektuaalisen auktoriteetin kadottamisesta. Se on 
muodoltaan tyystin poikkeava Wieben huolen ilmaisusta. Gross-
berg korostaa, että intellektuaalisen työn tunnistaminen kulttuu-
risen tuotannon muodoksi ei tarkoita, että se on täysin sama kuin 
mikä tahansa kulttuurinen käytäntö. Intellektuaalisen työn tulee 
vaatia auktoriteettia, mutta auktoriteetti ei ole dogmi. Sen ei tar-
vitse juontua olettamuksesta, jonka mukaan etuoikeutettu asema 
(tai tieteellinen menetelmä) takaa väylän korrekteihin vastauksiin. 
Historiassa ei ole korrekteja vastauksia, mutta siitä ei seuraa, ettei 
ole parempia ja käyttökelpoisempia analyyseja. (Grossberg 1992, 
19.)7 

Grossberglaisittain ajateltuna auktoriteetti ei siis perustu epäi-
lyn ylittäviin takeisiin, mutta myöskään kaiken kognitiivisen 
kontrollin hylkääminen ei ole realistinen vaihtoehto. Käsitys on 
varsin lähellä tanskalaisen uskontotieteilijän Jeppe Sinding Jen-
senin näkemystä tulkinnasta. Hän esittää, että vaikka ei ehkä 
olekaan mahdollista sanoa, mikä kilpailevista tulkinnoista on 
absoluuttisesti paras, perustelu ja siten parempien ja huonompi-
en tulkintojen erottelu on mahdollista (Jensen 2003, 253). Tämä 
kanta ei väistämättä vaadi totuuden käsitettä perustakseen. Jos 
totuus on se ”miten asiat ovat” ja tieto on ”perusteluiden esittämi-
sen asia”, silloin jonkin asian tietäminen ei tarkoita suhdetta abso-



82

2. Retoriset dikotomiat

luuttiseen totuuteen. Tietäminen tarkoittaa yksinkertaisesti kykyä 
antaa hyväksyttäviä ja toisten arvioitavissa olevia perusteita sille, 
miten ajattelee asioiden olevan. (May 1993, 92–93.) Väitteiden 
perusteleminen ja oikeuttaminen tarkoittaa tietenkin vetoamista 
toisiin väitteisiin, mutta tämä ei poista sitä, että perusteluille ei 
saada kannatusta ilman eksplisiittistä teoretisointia ja metodisten 
työkalujen jatkuvaa kehittämistä. Tämä erottaa akateemisen kes-
kustelun muista julkisten tilojen keskusteluista (ks. Wiebe 2005, 
30–31v26). 

Vaikka hyväksyttäisiinkin Wieben ajatus puhtaasta tietees-
tä tiedon itsensä vuoksi, jää silti useita vaihtoehtoja, joilla tiedon 
poliittisia mahdollisuuksia avataan ja suljetaan: mitä tutkit, millä 
aineistolla, millaisin teorioin ja metodein? Jopa pelkkä kuvaus voi 
olla poliittisesti vaikuttava, koska kuvaus luonnehtii kohdettaan, 
mutta antaa myös aineksia hahmottaa, miten asiat voisivat olla 
toisin. Kuvaus ei siis ole vain sen toistamista, mitä silmä näkee; 
se sisältää potentiaalin muutokseen. (Foucault 2000b, 449–450.) 
Lisäksi tutkija on aina kuvauksen ja kerronnan osa. Grossberg kir-
joittaakin kulttuurintutkijoista tavalla, joka sopii myös uskonnon-
tutkijoihin:

Kulttuurintutkimuksen kartat työstävät reaalisen pyrkiessään 
strategisesti avaamaan – ei representoimaan tai jäljittelemään – 
reaalisen mahdollisuudet, puuttumaan sen nykyisyyteen sen tu-
levaisuutta muovatakseen. Kulttuurintutkija on siten välittömäs-
ti osallinen omassa tarinassaan, koska tarinan kertoja väistämättä 
on tarinansa hahmo yhtä suuressa määrin kuin kuka muu sosi-
aalisesti määritetty subjekti tahansa. Kerrotut tarinat ja tuotettu 
tieto eivät ole koskaan viattomia tai neutraaleja. Kuvaukset, ker-
tomukset ja selitykset ovat tärkeä osa sitä, kuinka ihmiset tulevat 
järjestäneeksi päivittäisen elämänsä ja sosiaaliset suhteensa. Kult-
tuurintutkijat eivät voi tuudittautua kuvittelemaan, että heidän 
tarinoillaan ei olisi vaikutusta siihen maailmaan, jota he yrittävät 
kuvata. (Grossberg 1995, 263.)



83

2. Retoriset dikotomiat

Tutkijat ovat siis osa yhteiskuntaa, joskin eri tavoin. Olen 
konkretisoinut tätä toisaalla käsittelemällä uskontotieteilijöiden 
roolia Suomen Vapaa Wicca -yhdyskunnan hakiessa rekisteröidyn 
uskonnollisen yhdyskunnan statusta (Taira 2006a, 85–114; 2010, 
389–391). Esimerkki osoitti tutkijoiden epäsuoran osallisuuden, 
sillä hakijat vetosivat, että tutkijoita tulisi kuulla, ja heidän kom-
menteissaan oli kannanottoja, joiden mukaan wiccalaisuus on us- 
konto. Lisäksi se näytti uudenlaisen tutkimuksellisen mahdolli-
suuden – sen tarkastelun, miten ”uskonto” ja sitä koskevat mer-
kityskamppailut toimivat diskursiivisina tekniikoina sosiaalisten 
käytäntöjen organisoinnissa. Tämä mahdollisuus analysoida, mitä 
uskonnoksi luokittamisella tehdään sen sijaan että yritettäisiin 
vastata, onko yksittäisissä tapauksissa luokiteltu oikein vai väärin 
ei hiljennä tutkijoita, mutta se ei myöskään tee heistä minkään 
ryhmän puolestapuhujia. McCutcheonin suosiman ”luokittelun 
politiikan” tutkimusohjelma osoittaa suoraan tällaiseen suuntaan. 
Tarkoittaako se kuitenkin uskontotieteen rappiota vai uudenlaista 
aluevaltausta?

Ammattikuvan rappio vai mahdollisuus?

Wiebe esittää, että julkisen intellektuellin idea ja McCutcheonin 
näkemykset vesittävät uskontotieteen ammattikuvan ja sisällön. 
Väitteen suhteellistamiseksi voidaan aloittaa Edward Saidin (2001) 
intellektuellitypologiaan sisältyvällä amatöörin ja professionaalin 
erottelulla. Läpeensä erikoistunut professionaali on vakuuttunut 
objektiivisen tiedon ajatuksesta ja työskentelee etäisyyttä kohtei-
siinsa ottaen, kun taas julkinen intellektuelli, amatööri, pyrkii 
kehittämään ideoitaan ja arvojaan aktiivisesti suurempien ylei-
söjen parissa kapean erikoistumisen kustannuksella. Erottelussa 
on kysymys yksinkertaistavista ideaalityypeistä, mutta useimmat 
tunnistavat sen. Vaikka Saidin näkemys erityisen kautta yleisestä 
ja yhteisestä puhuvasta amatööri-intellektuellista on periaatteessa 



84

2. Retoriset dikotomiat

kannatettava, en halua kehittää kyseistä nimikettä, koska se ohjaa 
virheellisiin assosiaatioihin. Esimerkiksi Said on itse tehnyt hyvin 
erikoistunutta tutkimusta analysoimalla tekstiaineistoja Derridan 
ja Foucault’n kaltaisten filosofien avulla. Tässä mielessä hän ei ole 
vain amatööri, vaikka toimikin elinaikanaan aktiivisesti julkisena 
keskustelijana. Todellinen kysymys ei olekaan amatöörin ja pro-
fessionaalin välillä valitseminen, vaan erikoistumisen substanssi. 
Uskontotieteen perinteinen tyyli on tarkoittanut yhteen uskon-
toperinteeseen erikoistumista tai kenties kahteen, jotta voidaan 
toteuttaa vertailevan uskontotieteen yleistyksiin pyrkivää projek-
tia. McCutcheon on muiden muassa pyrkinyt osoittamaan omal-
la esimerkillään ja erityisesti Jonathan Z. Smithiä seuraten, että 
tutkijan substanssiosaaminen voidaan muodostaa toisella tavalla. 
Se voi koostua siitä, että osataan tarkastella, miten uskontoa kos-
keva retoriikka toimii arkielämän rutinoiduissa ja historiallisesti 
tuotetuissa rakenteissa. Tämä ei ole McCutcheonin oma keksin-
tö, mutta hän on kenties äänekkäimmin argumentoinut tällaisen 
uskonnontutkimuksen mahdollisuuden puolesta. Toiset tutkijat 
ovat kritisoineet häntä yrityksestä haastaa tai purkaa vanha malli, 
tavasta olla ”likaamatta käsiä” niiden uskontoperinteiden kentillä, 
joilta uskontotieteen ”raakamateriaali” tulee (ks. esim. Benavides 
2000; McCutcheonin vasta-argumenteista ks. McCutcheon 2000, 
135–136; 2003, 250v5).

Kiistäessään uskontotraditioihin erikoistumisen uskontotietei-
lijän välttämättömänä tieteenalakohtaisena hyveenä, McCutcheon 
ottaa vakavasti Jonathan Z. Smithin avauksen teoksessa Imagining 
Religion. Smith kirjoittaa, että uskontotieteilijöiden tulee olla sää-
limättömästi itsetietoisia. Tämä itsetietoisuus muodostaa ”ensisi-
jaisen asiantuntemuksen, ensisijaisen tutkimuksen kohteen.” (Smith 
1982, ix. Kursivointi lisätty.) Edes tässä radikaalissa muodossa väi-
te ei tarkoita, että jokaisen tulisi tutkia uskonnon kuvittelemisen 
tai ”manufakturoinnin” (McCutcheon 1997) tapoja. Ensinnäkin 
McCutcheon erottaa kaksi tutkimuksen tasoa, uskonnon natura-
listiset selitysyritykset ja postmodernin metateorian tai metakritii-
kin. Itsensä hän sijoittaa jälkimmäiselle tasolle. Vaikka tämä jako 



85

2. Retoriset dikotomiat

ei ole täysin vakuuttava, se osoittaa, että McCutcheon ei suoranai-
sesti ehdota uskontotieteellisen substanssiosaamisen irtaantuvan 
kontaktista uskontotraditioihin.8 Asian ydin on tutkimuksellis-
ten mahdollisuuksien moninaistaminen. Toiseksi McCutcheonin 
näkökulmaa on mahdollista venyttää. Tämä tarkoittaa uskonnon 
arkisessa manufakturoinnissa käytettävien diskursiivisten teknii-
koiden analysointia. Tämä ei ole enempää eikä vähempää kuin sen 
tutkimista, miten ihmiset käyttävät taksonomista työkalua ”us-
konto” (ja uskontodiskurssiin liittyviä käsitteitä) ja sen selvittämis-
tä, millaisia poliittisia vaikutuksia sillä on erilaisissa historiallisissa 
konteksteissa. Ehdotus muuttaa erikoistumisen fokusta uskonto-
traditioiden matriisista diskursiivisiin tiloihin, joissa ”uskontoa” 
rakennetaan ja joissa se toimii luokittelun välineenä.

Uskonnon kuvittelun ja manufakturoinnin tutkimisen aineis-
tot eivät rajoitu tutkijoiden konstruktioihin. Ne kattavat kaikki 
diskurssit, instituutiot ja muut mahdolliset kontekstit, joissa ”us-
kontoa” käytetään luokittelun välineenä. Siksi ei ole välttämätöntä 
ihmetellä Wieben tavoin, miksi McCutcheon käsittelee esimerkik-
si Yhdysvalloissa tunnettua uskonnoista kirjoittavaa Stephen Car-
teria, koska hän ei ole uskontotieteilijä. Carterin kirjoitukset ovat 
vain yksi esimerkki suositusta tavasta vallata julkista tilaa eräällä 
uskontoa koskevalla käsityksellä. Lisäksi esimerkiksi Paul-François 
Tremlett (2004) on tarkastellut uskonnon kategorian muodostu-
mista ja funktiota anarkistisissa kirjoituksissa. Toisissa tapauksissa 
aineistot voivat koskea sanomalehtiartikkeleita, internet-sivustoja, 
televisio-ohjelmia, hallituksen asiakirjoja ja menettelytapoja, la-
kipykäliä tai tutkijoiden konstruktioita, joihin McCutcheon on 
omassa työssään keskittynyt (ks. Taira 2010; 2013a). Selvennän 
tämän intellektuaalisen asemapaikan implikaatioita jatkamalla 
kritiikkiä koskevasta kysymyksestä.



86

2. Retoriset dikotomiat

Missä mielessä kriittinen tutkija on uskontokriitikko?

Kriittisen uskontotieteilijän tehtävänä ei ole ihmisten uskonnon-
harjoituksen kieltäminen tai saada ihmiset luopumaan uskonnon 
käsitteestä, vaan kantaa kortensa kekoon esimerkiksi tekemällä 
identiteeteistä ja auktorisoivista käytännöistä reflektoidumpia. 
Tämä tapahtuu esimerkiksi osoittamalla niiden yhteys valtasuh-
teisiin sekä sosiaalista elämää organisoiviin ja rakenteistaviin teki-
jöihin (jotka eivät välttämättä ole yksittäisten toimijoiden tarkoit-
tamia, kontrolloimia tai tiedostamia ja jotka toimintakykyistävät 
tai tekevät toimintakyvyttömiksi). Wiebe kuitenkin korostaa, että 
McCutcheon ajattelee uskontojen olevan virheellisiä ja että ne tu-
lisi kitkeä julkisesta keskustelusta – kanta, jonka hän on toista-
nut henkilökohtaisessa keskustelussamme. McCutcheonin kanta 
voidaan hahmottaa toisella tavalla. Uskonnot voivat vapaasti olla 
julkisen keskustelun osa ja tutkijat voivat myös arvostaa ja kun-
nioittaa uskonnonharjoittajia. Kriittisten tutkijoiden mukaan us-
konnot eivät voi kuitenkaan olla julkisen keskustelun pysäyttäjiä 
vetoamalla esimerkiksi Jumalan tahtoon viimekätisenä argument-
tina eivätkä ne voi tarjota yleistä koodia, jonka varassa keskustelun 
tulisi edetä. Uskonnonharjoittajien on hyväksyttävä, että uskon-
totieteilijät ovat keskustelussa mukana teoreettis-metodologisten 
työkalujensa kanssa. Tällöin on mahdollista, että tutkijat kertovat, 
miten perinteitä keksitään ja uskontoja kuvitellaan epähistoriallis-
tamalla niiden muodostumisvaiheet ja hiljentämällä vaihtoehtoi-
sia ääniä tai miten uskonnot ylläpitävät ja edistävät tietynkaltaista 
sosiaalista, poliittista ja taloudellista järjestystä. Yksinkertaisesti, 
kun ihmiset käyttävät uskontoa diskursiivisena tekniikkana, pe-
lissä ovat erilaiset sosiaaliset ja käytännölliset intressit. Uskontojen 
analyysi sosiaalisten intressien viitekehyksessä viittaa ensisijaisesti 
Burton L. Mackiin (2001) ja toissijaisesti McCutcheoniin (2001; 
2003). Perustava ajatus on, että uskontoja ei selitetä psykologisil-
la motivaatioilla tai biologisilla tarpeilla, vaan sosiaalisilla intres-
seillä. Tällöin tutkimus keskittyy selvittämään, miten uskonnot 
tai ”uskonto” luokittelijana toimivat ”ylläpitäen ja manipuloiden 



87

2. Retoriset dikotomiat

sosiaalisia intressejä aivan kuten merkkien systeemit ja käytäntö-
jen kaavat, jotka rakenteistavat inhimillisiä yhteiskuntia.” (Mack 
2001, 84.) Vielä yleisemmin lähtökohtana voidaan pitää kysymys-
tä, missä ja miksi uskonnollisiksi luokitellut käytännöt nousevat 
kulttuurisista käytännöistä ja ovat osa niitä (Nye 2000a, 7; ks. 
myös 2000b, 464–468).9 

Lähestymistapa ei tee McCutcheonista tai kenestäkään muusta 
automaattisesti uskonnon vastustajaa. Projekti ei ole sama kuin 
valistuksen uskontokriitikoilla, joiden mukaan uskonto on vir-
heellistä, irrationaalista tai epätoivottavaa. Siksi Wieben rakenta-
ma dikotomia uskontojen asiaa edistävän uskonnollisen kriitikon 
(esimerkkinä William Dean) ja uskontoja halveksivan uskontokrii-
tikon (McCutcheon) välillä ei auta ymmärtämään McCutcheonin 
ja samanmielisten kantaa. 

Havainnollistan yhden esimerkin avulla, missä mielessä kriitti-
nen tutkija voi olla uskontokriitikko.10 Poleemisessa pamfletissaan 
Selling Spirituality (2005) Jeremy Carrette ja Richard King tarkas-
televat muun muassa intialaissyntyistä menestyskirjailijaa Deepak 
Chopraa, joka on maailman tunnetuimpia holistisen henkisyyden 
puolestapuhuja. Chopra esittää kymmenen avainta aktiiviseen elä-
mänhallintaan. Lista on hieman lyhennettynä seuraavanlainen:

1. Kuuntele kehosi viisautta. 2. Elä nykyhetkessä, sillä se on ainoa 
hetki, joka sinulla on. 3. Ota itsellesi aikaa olla hiljaa, mietiskellä, 
vaientaa sisäinen vuoropuhelusi. 4. Luovu ulkopuolisen hyväk-
synnän tarpeesta. 5. Kun joku ihminen tai jokin tilanne herät-
tää sinussa vihaa tai vastarintaa, yritä tiedostaa, että kamppai-
let vain oman itsesi kanssa. 6. Muista, että ulkopuolellasi ”siellä 
jossakin”, oleva maailma heijastaa sinun todellisuuttasi ”täällä”, 
sisimmässäsi. 7. Ravista hartioiltasi tuomitsemisen taakka, niin 
olosi kevenee huomattavasti. 8. Älä saastuta kehoasi myrkyillä, 
älä myrkyllisillä ruoilla ja juomilla äläkä myrkyllisillä tunteilla. 9. 
Korvaa vihasta lähtevä käytös rakkaudesta lähtevällä käytöksel-
lä. 10. Ymmärrä, että fyysinen maailma on vain syvällisemmän 
älykkyyden kuvastin. (Chopra 1994, 283–285.)



88

2. Retoriset dikotomiat

Chopran avaimet ovat osin käyttökelpoisia kenelle tahansa, 
mutta kiinnostavampaa onkin, mistä vaietaan. Mikään elämän-
hallinnan ohje ei kohdistu sosiaaliseen epäoikeudenmukaisuuteen 
tai yhteiselon rakenteellisten epäkohtien poistamiseen. Sen sijaan 
yksilö näyttäytyy kaikesta yhteisöllisyydestä irrallisena olentona, 
joka hakee omakohtaisia ja usein kulutuksellisia ratkaisuyrityksiä 
systeemisiin ristiriitoihin. Siten Chopran yksilö on kaikessa hen-
kisyydessään nykyistä kapitalismia myötäilevä hahmo. Chopran 
käyttäminen esimerkkinä tässä havainnollistaa kritiikin tyyliä. 
Kritiikki ei perustu kiinnostukseen osoittaa teoksessa esitetyt aja-
tukset tieteellisesti vääriksi, kuten valistuksen uskontokritiikki 
saattaisi asiaa lähestyä. Olennaisempaa on sen osoittaminen, että 
teoksen intentio, elämänhallinnan tarjoaminen, toteutuu Chop-
ran ohjeilla korkeintaan niille modernin maailman hyväosaisille, 
joiden elämää rakenteelliset epäkohdat eivät liiaksi kosketa. Esi-
merkin kritiikissä pyritään osoittamaan tutkimustyöllä tiettyjen 
diskurssien toiminta nykyisessä kapitalismissa sekä se, miten nuo 
diskurssit muuttavat ihmisten mahdollisuuksia kontrolloida omaa 
elämäänsä. 

Tämänkaltainen kritiikki ei ole epätieteellistä, eikä jotain, joka 
uhkaisi tieteenalan akateemista uskottavuutta. Esimerkin ensi-
sijaisena tehtävänä on kuitenkin havainnollistaa Wieben (2005, 
25–26) ongelmallinen tapa asemoida McCutcheon. Erikoiseksi 
asemoinnin tekee myös Wieben sivuuttama McCutcheonin (2001, 
149) eksplisiittinen paikantuminen, jossa hän korostaa, ettei ole 
uskontojen ”halveksija”. Paikantumistaan hän täsmentää seuraa-
vasti:

Koska satun ajattelemaan, että sosiaaliset ja poliittiset motivaa-
tiot ja implikaatiot ohjaavat teoreettisia valintoja, ja koska suh-
taudun uteliaasti tapaan, jolla yhteisöt neuvottelevat sosiaalisia 
ja materiaalisia etuoikeuksia, valitsen erityisen linssin, jonka läpi 
katson uudelleen sitä, mitä moni alallamme pitää olemuksellises-
ti pelastuksen, moraalisuuden tai transsendenssin idealistisena/
uskomuksellisena/doktrinaalisena systeeminä. En pyydä anteeksi 



89

2. Retoriset dikotomiat

sitä tosiasiaa, että teoreettiset intressini ohjaavat metodien ja ai-
neistojen valintaa. Se, että teoriani ja metodini tuskin tyhjentävät 
aineiston, on sanomattakin selvää. (McCutcheon 2001, 149.)

Lainauksen pitäisi tehdä selväksi asema, jossa tieto ymmärre-
tään osittaiseksi ja teoreettisista linsseistä riippuvaiseksi. Sitä ei tu-
lisi samastaa julkiseen keskusteluun, joka tapahtuu julkisilla aree-
noilla. McCutcheonin sosiokulttuurinen kritiikki tai kriittinen 
retoriikka ei asemoi uskontotiedettä yliopiston ulkopuolelle eikä 
hajota akateemisen maailman perustoja, vaikka hän korostaakin 
tiedon julkisille areenoille levittämisen tärkeyttä (ks. McCutcheon 
2005a). Sen sijaan kannan tarkoituksena on asemoida uskonto-
tiedettä lähemmäksi muiden tieteenalojen keskusteluja tietoisena 
siitä, että tutkijat ja ”uskontoa” koskevat diskursiiviset tekniikat 
ovat osa yhteiskuntaa. Tämän kannan ottaminen vakavasti ei 
tarkoita Wieben epäilyistä huolimatta tutkimuksellisista hyveistä 
luopumista pelkän kasvattavan tai sivistävän keskustelun hyväksi. 
McCutcheon (2001, 138) jopa korostaa, että ensimmäinen askel 
uskontotieteen kontribuutiossa julkisiin keskusteluihin olisi kehit-
tää teoriaa päätöksenteosta ja niistä keinoista, joilla ihmiset repre-
sentoivat ja manipuloivat maailmaa yleensä. Tämä on selvä osoitus 
kiinnostuksesta tutkimuksellisten hyveiden ylläpitoon ja kehittä-
miseen, joskin välineet, joilla se tehdään, saattavat olla Wieben 
mieltymyksistä poikkeavia.

Intellektuellit: profeetalliset, universaalit vai erityiset?

Wieben kritiikki (vaikka olen eri mieltä siitä) on helppo ymmärtää, 
koska McCutcheon ei vaivaa lukijoitaan kertomalla, mikä täsmäl-
lisesti ottaen on tutkijalla oleva epistemologinen tai moraalinen 
auktoriteetti. Hän tyytyy vain toteamaan, että tieto on taktista 
ja perustuu selittävään teoretisointiin ja refleksiiviseen kritiikkiin. 
”Toiveajattelun politiikka” onkin sanapari, jolla Wiebe (2005) ku-
vaa McCutcheonin kriittistä projektia. Se viittaa siihen, että Mc-



90

2. Retoriset dikotomiat

Cutcheon yrittää olla poliittisesti vaikutuskykyinen intellektuelli, 
mutta hän ei tarjoa tarpeeksi vahvaa tieteellisesti, poliittisesti tai 
moraalisesti auktorisoivaa mallia. Wieben ongelmana on, että hän 
vaatii McCutcheonilta lopultakin asemaa, jota Foucault (2001, 
384) ivallisesti kutsui profeetalliseksi intellektuelliksi ja Zygmunt 
Bauman (1987) lainsäätäjäksi: intellektuelli, joka kertoo ihmisille 
mitä tehdä ja jolla on historian kulun ennustava tai vahva tiedon 
perustan vakiinnuttava metanarratiivi tai ”ylemmät arvot” tuke-
naan. Nykyinen kriittinen tutkimus asettaa intressinsä toisin ter-
mein, ilman historian metafysiikkaa ja suoria moraalisia, eettisiä 
tai poliittisia ohjeita.

Sen sijaan että ”toiveajattelu” – kieltäytyminen suorien toimin-
taohjeiden antamisesta – luettaisiin heikkouden osoitukseksi, sitä 
voidaan pitää samansuuntaisena toivon ja affektiivisuuden poli-
tiikkaa korostavien ajattelijoiden kanssa. Ympäröivässä maailmas-
sa ei ole helppo olla kovin optimistinen eikä siinä ole yksinker-
taisia keinoja rakentaa uskottavia poliittisia projekteja, varsinkaan 
jos vaikuttamisen keinona on tieteellinen tutkimus. Toivon ja 
affektiivisuuden käsitteet ovatkin hyödyllisiä silloin kun ne eivät 
kytkeydy suoraan oletettuun menestykseen tai kun ei tiedetä tark-
kaan, miltä menestys näyttäisi.11  Toiveajattelijoiden lisäksi Wiebe 
(2005, 20v19) kutsuu tähän kantaan asemoituvia intellektuaali-
seksi papistoksi, jotka suojelevat yhteiskuntaa kaaokselta ylemmäl-
lä moraalillaan. Valitettavaa on kuitenkin se tietämättömyys, joka 
paljastuu hänen sanavalinnassaan. Esimerkiksi Edward Said, joka 
on McCutcheonille tärkeä oman intellektuaalisen näkemyksen ra-
kentamisessa, kirjoitti yli kolmekymmentä vuotta sitten kirjansa 
The World, the Text, and the Critic lopussa kriittisesti intellektuel-
lien muuttumisesta papistoksi. Said totesi, että kriitikoiden tärkein 
kysymys koskee sitä, miten muuttaa se seikka, että modernista 
kriitikosta on tullut pappi sanan pahimmassa merkityksessä (Said 
1983, 292).

Edellä esitetty ei poista kysymystä moraalisten ja eettisten ele-
menttien jäsentämisestä intellektuaalisessa työssä. Mikäli tähän ei 



91

2. Retoriset dikotomiat

voida vastata suoraan McCutcheonin avulla, on jälleen järkevää 
kiertää Foucault’n kautta. Foucault’lle ei ole olemassa vakiintu-
nutta moraalista perustaa, josta voitaisiin kritisoida tiettyjä käy-
täntöjä. Sen sijaan hän kyseenalaistaa moraalisia kantoja toisten 
kantojen avulla. Jos ei ole mahdollista esittää, miksi pitäisi toimia 
tällä tai tuolla tavalla, on aina mahdollista osoittaa, että toimimal-
la näin syntyy seuraavanlainen tilanne, jonka täytyy olla hyväksy-
mäsi päämäärä. (May 1993, 104; 1995.) Tämä havainnollistaa sitä 
sekaannusta, joka ympäröi moraalin ja arvostelmien asemaa kriit-
tisen tutkimuksen auktorisoivissa käytännöissä, ja se on yhteenso-
piva McCutcheonin projektin kanssa. Yksinkertaisesti, kriittistä 
tutkimusta ei voida samastaa mihinkään moraaliseen kantaan, 
mutta ei myöskään sellaisen (tai paremminkin eettis-poliittisen) 
horisontin puutteeseen. John Rajchman (1985, 37) hahmottaa 
Foucault’n kannan korostamalla eettisenä ohjenuorana konsti-
tuoiduista kokemuksen muodoista erkaantumista tutkimuksen  
ja ajattelun avulla. Sitä kautta on mahdollista vapauttaa tilaa uusi-
en elämisen muotojen keksimiselle. Tämä on eri asia kuin moraa-
lisesti korrektien toimintasuosituksien antaminen. Siksi ainakin 
profeetallisen intellektuellin malli sopii huonosti tähän keskuste-
luun.

Intellektuaalisen toiminnan malleja on muitakin. Foucault on 
tässäkin suhteessa uskontotieteen parissa esitettyjä kantoja selven-
tävä ajattelija. Hän on huomauttanut, että intellektuelli ei voi esit-
tää omaa yhteiskuntaansa koskevia todellisia kysymyksiä, jos se ei 
perustu tutkimukseen (Foucault 2001, 285). Merkittävä intellek-
tuaalinen työ perustuu tutkimuksellisiin resursseihin, vaikka se 
ei tarkoita, että tutkijat puhuisivat aina yksinomaan aineistonsa 
perusteella. Tämä johdattaa erotteluun universaalin ja erityisen in-
tellektuellin välillä. Siinä missä Sartre oli Foucault’lle universaalin 
intellektuellin tyypillinen esimerkki, hän näki itsensä erityisenä 
intellektuellina, joka tekee erityisestä tiedosta poliittisesti ope-
ratiivista (Foucault 2001, 126–127). Kun Wiebe (2005, 8–9v3) 
maalaa negatiivisen kuvan intellektuelleista yleisinä ja julkisina 
keskustelijoina, hänen käsityksensä on huomattavasti lähempänä 



92

2. Retoriset dikotomiat

universaalia intellektuellia kuin Foucault’n (sekä Saidin että impli-
siittisesti McCutcheonin) mallia erityisestä intellektuellista.

Vaikka erityinen intellektuelli erikoistuu, hänellä on usein käy-
tännöllisiä tavoitteita. Erityisen intellektuellin erikoistuminen on 
kuitenkin toista kuin Saidin ”professionaalisella” intellektuellilla. 
Erityinen intellektuelli käyttää yksinkertaisesti erityistä tietoaan 
ja tieteenalakohtaista osaamistaan julkis-intellektuaalisen toi-
minnan, kritiikin, väittelyn ja analyysin väylänä tai astinlautana. 
Tämä on yhdenmukainen sen suhteen mitä Lawrence Grossberg 
(1992, 32) ajaa takaa todetessaan, että intellektuellien ei pitäisi 
puhua eristyksissä, vaan heidän tulee kyetä yhdistämään erityis-
osaamisensa laajempiin sosiaalisiin rakenteisiin ja suhteisiin.12 
Uskontotieteen osalta tämä tarkoittaa, että erityisosaaminen viit-
taa uskontoon (luokittelevana käsitteenä, ilmiönä, perinteenä) ja 
yleensä johonkin vielä erityisempään osa-alueeseen (islam, uudet 
uskonnot, uskontokritiikki, rituaalit, media, uskonnolliset käsit-
teet jne.). Toisin sanoen uskonnontutkija on tieteenalaansa ank-
kuroitunut erityinen (ja julkinen) intellektuelli. Ankkuroituneena 
oleminen ei kuitenkaan tarkoita rajoittuneisuutta, koska uskonto 
on se väylä, jota kautta sosiokulttuuristen kontekstien ja valtasuh-
teiden analyysia kohdennetaan ja johon liittyen tiedontuotannos-
ta voi tulla myös poliittisesti operatiivista. Tällainen kolmannen 
tilan asemapaikka on helposti ymmärrettävissä, jos hyväksytään 
yleisesti, että uskonnot tai uskonnoiksi luokitellut käytännöt ovat 
laajempien kontekstien artikuloimia ja laajempiin konteksteihin 
artikuloituja (Grossberg 1997b, 6).

Ongelmallista McCutcheonin työssä ja sen vastaanotossa ei ole 
niinkään eettis-poliittisen ulottuvuuden rekonstruointi, vaan se, 
että hän ei käytä riittävästi aikaa ja tilaa käyttämänsä teoreettisen 
työkalupakin sisällön selventämiseen ja että hänen tarkastelemista 
aiheistaan muodostuu vain löyhä kokonaisuus. Lukijan arvioita-
vaksi jää, onko lähestymistavoissa riittävästi yhdenmukaisuutta. 
McCutcheon käyttää foucault’laista diskurssiteoriaa ja genealogi-
aa sekoitettuna retorisiin lähestymistapoihin jäljittäessään uskon-
todiskurssin tyypillisiä lausumia ja erotteluja. Bruce Lincolnin ja 



93

2. Retoriset dikotomiat

Burton Mackin näkemyksiä hyödynnetään siinä, miten uskonto-
retoriikan avulla kamppaillaan niukoista resursseista ja kanavoi-
daan sosiaalisia intressejä. Jonathan Z. Smithiltä tulee painotus 
luokittelujen merkityksestä kaikessa inhimillisessä toiminnassa ja 
myös uskonnossa. Terry Eagletonin ja Edward Saidin metateo-
reettiset tutkimukset tieteenalakohtaisen tiedon organisoitumises-
ta suhteessa poliittisiin kysymyksiin muodostavat myös keskeisen 
viitepisteen. McCutcheon houkuttelee lukijoitaan genealogiseen 
lähestymistapaan, jonka tehtävänä on paljastaa käsitteiden erilai-
siin käyttötapoihin sisältyvä poliittinen teknologia. Genealogia 
ei tarkoita, että uskontodiskurssin käsitteille kuten ”uskonto” ja 
”usko” etsittäisiin alkuperäistä merkitystä, vaan tavoitteena on tut-
kia käsitteiden historiallisia käyttöyhteyksiä, merkityksiä, suhteita 
muihin käsitteisiin ja kytkeytymisiä erilaisiin konteksteihin. Mc-
Cutcheon on keskittynyt omassa työssään pääasiassa tieteenalan 
perustavien käsitteiden käyttötapoihin akateemisessa kontekstissa 
sekä niihin liittyviin tieteenalan identiteettiä koskeviin kysymyk-
siin. Tämä ohjelma on pätevä ja tärkeä mahdollisuus, mutta se 
tulee ulottaa ”tutkijat tutkivat tutkijoita” -asetelman ulkopuolelle, 
arkielämään, instituutioihin, akateemisen maailman ulkopuoli-
seen historiaan. Sen toteuttaminen on jo alkanut.13

Yleisesti McCutcheonin lähestymistapa muistuttaa postmarxi-
laisia ja poststrukturalistisia näkemyksiä, vaikka hänen työssään 
ei selvennetä perusteellisesti näitä lähtökohtia. Tämä jättää useita 
vaihtoehtoja avoimeksi ja saattaa toisten mielestä olla liian väljä 
tai eklektinen asemapaikka. Näen sen kuitenkin matriisiksi, jossa 
on tiettyjä vakiintuneita käsityksiä, mutta joka antaa mahdolli-
suuksia edetä ja kehittää projektia moniin suuntiin. Tästä huo-
limatta McCutcheonin olisi hyvä hioa tarkemmin käyttämäänsä 
teoreettista työkalupakkia. Tämän vuoksi Wieben kritiikki ei ole 
turha, mutta kuten olen osoittanut, kritiikki rakentuu retorisesti 
tarkoitushakuisten dikotomioiden varaan. Wiebe aloittaa julkisen 
intellektuellin ja tieteilijän välisestä dikotomiasta, jonka käsittelyä 
seuraa useita muita erotteluja, mutta pelkästään Foucault’n käsitys 
erityisestä intellektuellista purkaa kyseisen jaon. Siksi pyrkimyk-



94

2. Retoriset dikotomiat

seni on ollut rakentaa eräs mahdollinen uskonnontutkimuksen 
asemapaikka lukemalla McCutcheonin työtä Foucault’n ja kriitti-
sen kulttuurintutkimuksen kautta. Wieben kritiikki osoittaa, että 
”kolmannen tilan” hiomista ja täsmentämistä on syytä jatkaa.



95

Pääsiäisenä vuonna 1966 yhdysvaltalaisen Time-aikakauslehden 
kansikuvassa kysyttiin ”Onko Jumala kuollut?”. Teksti oli painet-
tu punaisella mustaa taustaa vasten. Jutussa todettiin, että jopa 
teologit ovat esittäneet, että kirkkojen on hyväksyttävä Jumalan 
kuoleman tosiasia ja tultava toimeen ilman häntä (Hyman 2010, 
156). Jutun taustalla olivat teologi Thomas J. J. Altizerin näkemyk-
set kristillisestä ateismista. Altizerin teos The Gospel of Christian 
Atheism ilmestyi samana vuonna (Altizer 1966).

Myös Isossa-Britanniassa kirkonmiehet kirjoittivat Jumalasta 
samaan tapaan. Woolwichin piispan John A. T. Robinsonin Ho-
nest to God ilmestyi jo vuonna 1963 (Robinson 1963). Siinä poh-
dittiin, mitä kristittynä oleminen tarkoittaa perinteisen kristillisen 
jumalakäsityksen muodostuttua epäuskottavaksi.

Nämä esimerkit kertovat kristinuskon sisäisestä kuohunnasta 
ja maallistumisesta, mutta ne ovat samanaikaisesti osa laajempaa 
kertomusta Jumalaa koskevien uskomusten suosion ja uskonnon 
yhteiskunnallisen merkityksen heikentymisestä. 1960-luku oli 
Euroopan ydinalueilla aikaa, jolloin uskonnollisuudessa tapahtui 
murros. On esitetty, että kristinuskon sisäisellä liberalisoitumisella 
– ja sisäisellä maallistumisella – oli merkittävä rooli 1960-luvun 
kulttuurisessa murroksessa ja uskonnollisuuden heikentymisessä 
(McCleod 2007). Toiset ovat korostaneet laajempaa kulttuurista 
murrosta 1960-luvun maallistumisen selittäjänä, erityisesti nais-
ten yhteiskunnallisen roolin muutosta. Näin on painotettu, että 
vaikka maallistumista on tapahtunut jo parin sadan vuoden ajan, 

3. Maallistumisparadigma murroksessa



96

3. Maallistumisparadigma murroksessa

vasta 1960-luvulla kristillinen käsitteistö alkoi kadota ihmisten 
elämäkerrallisista kuvauksista. (Brown 2009.) 

1960-luku on myös uskontososiologisen maallistumisparadig-
man kehittymisen aikaa. Ajatus maallistumisesta tuli hallitsevaksi 
uskontososiologista tutkimusta jäsentäväksi kehykseksi. Sitä kui-
tenkin kutsutaan maallistumisparadigman toiseksi vaiheeksi. En-
simmäinen vaihe viittaa yhteiskunta- ja ihmistieteiden klassikoi-
den näkemyksiin uskonnon suunnasta.

Time-lehden kysymyksenkin taustalla on tunnettu Friedrich 
Nietzschen (1844–1900) näkemys Jumalan kuolemasta. Iloisessa 
tieteessä (alk. 1882) hän kirjoitti:

Ettekö ole kuulleet siitä hullusta ihmisestä, joka sytytti lyhdyn 
kirkkaana aamupäivänä, juoksi torille ja huusi huutamistaan 
’Minä etsin Jumalaa! Minä etsin Jumalaa!’ – Koska siellä sat-
tui olemaan suuri joukko niitä, jotka eivät uskoneet Jumalaan, 
hänen sanansa aiheuttivat naurunremakan. Onko hän siis ka-
donnut? kysyi eräs. Onko hän juossut eksyksiin kuin lapsi? kysyi 
toinen. Vai pysytteleekö hän piilossa? Pelkääkö hän meitä? Onko 
hän astunut laivaan? muuttanut maasta? – näin he kilvan huu-
sivat ja nauroivat. Hullu ihminen hyppäsi heidän keskelleen ja 
lävisti heidät katseillaan. ’Minne Jumala on joutunut?’ hän huusi, 
’Minä sanon sen teille! Me olemme tappaneet hänet – te ja minä!’ 
[…] Kerrotaan vielä, että hullu mies tunkeutui samana päivänä 
eri kirkkoihin ja alkoi niissä veisata sepittämäänsä virttä Requi-
em aeternam deo. Kun hänet vietiin ulos ja vaadittiin tilille, hän 
vastasi aina vain ’Mitä nämä kirkot sitten vielä ovat, elleivät ne 
ole Jumalan hautoja ja hautapatsaita?’ (Nietzsche 2004, 116–117.) 

Kirjoituksen hullu ihminen toteaa myös, ettei hänen aikansa 
ole vielä tullut, ettei Jumalan kuolema ole vielä ennättänyt ihmis-
ten korviin. Jälkiviisaasti kirjoitus voidaan tulkita profetiaksi, jon-
ka osuvuus ymmärrettiin vasta myöhemmin. Vaikka Nietzscheä 
ei maallistumisparadigman sosiologisen keskustelun yhteydessä 
yleensä mainita, hänen näkemyksensä ei ollut niinkään norma-
tiivinen väittämä, vaan yritys kuvata muutosta ihmisten asennoi-
tumisessa. Myös sosiologian isät ja esi-isät jakoivat merkittävistä 



97

3. Maallistumisparadigma murroksessa

näkemyseroistaan huolimatta käsityksen jonkinlaisesta maallistu-
misesta (ks. Aldridge 2000, 56–72). Auguste Comtelle positiivisen 
ajattelun vaihe merkitsi teologisen ja sitä seuranneen metafyysisen 
ajattelun heikentymistä. Karl Marxin mukaan uskonnon katoa-
minen oli kapitalistisen tuotantomuodon ylittämisen välttämätön 
seuraus. Émile Durkheimin mukaan modernin yhteiskunnan po-
litiikka, talous ja tiede haukkasivat osansa uskonnon toiminta- ja 
vaikutusalueelta, vaikka hänen kirjoituksistaan löytyy myös kä-
sitys uskonnosta yhteisöelämän konstitutiivisena voimana. Max 
Weber katsoi askeesin muuttuneen tuonpuoleisesta maailmansi-
säiseksi ja esitti, että vaikka protestanttiset ajatukset stimuloivat 
modernin kapitalismin syntyä, kapitalismi irtaantui myöhemmin 
uskonnollisesta eetoksesta.

Maallistuminen (tai sekularisaatio) on laaja aihe, josta keskus-
tellaan eri tieteenaloilla erilaisin painotuksin. Tässä keskitytään 
empiiriseen, erityisesti uskontososiologiseen maallistumistutki-
mukseen. Tarkoituksena on kuvata ja arvioida käytyä keskustelua. 
Siksi suuri osa filosofisista, teologisista ja poliittisista näkemyksistä 
jää käsittelemättä. Uskontososiologinen maallistumiskeskustelu 
koostuu kirjavasta näkemysten kokoelmasta pikemminkin kuin 
yhdestä, tarkkaan rajatusta ja testattavasta väitteestä. En mene 
niin pitkälle, että ehdottaisin maallistumisteorioiden olevan mah-
dottomia osoittaa vääriksi (ks. Fox 2005, 302), mutta ei ole liioi-
teltua esittää, että keskustelu aiheesta sisältää niin paljon nyansseja 
ja jatkuvia täsmennyksiä puolustajien ja kriitikoiden tahoilta, ettei 
lopulliseen – tai edes väliaikaiseen – johtopäätökseen päätyminen 
ole helppoa. Keskustelun seuraaminen auttaa kuitenkin ymmärtä-
mään uskonnollista ja laajemmin yhteiskunnallista muutosta. 

Peritty visio ja sen hämärtyminen 

Nykymuotoinen uskontososiologinen keskustelu maallistumisesta 
käynnistyi kunnolla 1960-luvulla. Tutkijat ovat määritelleet maal-
listumisen hieman eri tavoin ja tarjonneet toisistaan poikkeavia 



98

3. Maallistumisparadigma murroksessa

selityksiä. Yksinkertaistetusti voidaan sanoa, että tavallisesti maal-
listumisella on viitattu kahteen suuntaan. Ensinnäkin maallistu-
minen on tarkoittanut uskonnon yhteiskunnallisen merkityksen 
heikentymistä. Uskonnolla on entistä vähemmän sanottavaa yh-
teiskunnan organisoitumisen tapoihin. Siitä tulee entistä selvem-
min yksityisasia. Toiseksi maallistuminen on tarkoittanut uskon-
nollisten uskomusten, osallistumisen ja jäsenyyden suosion laskua. 
Näitä on yleensä selitetty yhteiskunnan modernisoitumisella. 

Yksi keskeisimmistä teorian kehittäjistä keskustelun niin sa-
notussa toisessa vaiheessa on brittisosiologi Bryan Wilson, mutta 
myös Peter Bergeriä (1967) pidetään tämän vaiheen klassikkona. 
Wilsonin mukaan uskonnolliset ajatukset, käytännöt ja instituuti-
ot ovat menettämässä sosiaalista merkitystään (Wilson 1966, 14). 
Weberiä seuraten hän näki protestanttisuuden – ja sen yksilöpai-
notuksen – sekä yleisemmän rationalisoitumiskehityksen olevan 
keskeinen tekijä modernisaation maallistumisprosessissa. Näiden 
lisäksi merkittäviksi maallistumista edesauttaviksi tekijöiksi nos-
tettiin yhteiskunnan rakenteellinen eriytyminen ja monimuotois-
tuminen. Edellisen katsottiin marginalisoivan uskonnon ja hei-
kentävän uskontojen perinteistä auktoriteettia suhteessa talouteen, 
tieteeseen ja politiikkaan; jälkimmäisen ajateltiin heikentävän 
uskonnollisuutta, koska monimuotoisuus rikkoi uskonnon elin-
voimaisuuden kannalta suotuisan yhtenäiskulttuurin (ks. Berger 
1967). Oletus lähestulkoon väistämättömästä, universaalista ja 
yhtenäisestä modernisaatiosta sai aikaan sen, että näiden visioiden 
avulla uskonnolle povattiin pikaista paikkaa välinpitämättömyy-
den ja merkityksettömyyden kentillä. Muun maailman oli tarkoi-
tus seurata alati modernisoituvaa Eurooppaa.

Maallistumisparadigman kulta-aika kesti suunnilleen 1980-lu-
vulle. Tänne asti älymystö jakoi päällisin puolin käsityksen uskon-
tokehityksen suunnasta. Konsensus kuitenkin murtui vähitellen. 
Tämä kehityskulku on samanaikainen uskonnon yhteiskunnalli-
sen näkyvyyden kasvun kanssa.

Vuoden 1979 Iranin islamilainen vallankumous oli ensim-
mäinen suuri uskonnon uudesta noususta todistava tapahtuma. 



99

3. Maallistumisparadigma murroksessa

Kymmenen vuotta myöhemmin Eurooppaa kosketti Iranin joh-
taja Ajatolla Khomeinin fatwa, jonka kohteena oli kirjailija Sal-
man Rushdie. Rushdien Saatanallisia säkeitä (1988) vastustavat 
mielenosoitukset ja kirjaroviot herättivät keskustelua Euroopassa 
ja erityisesti Englannissa 1980-luvun lopussa ja aivan 1990-luvun 
alussa (ks. Malik 2009; Weller 2009).

2000-luvulla uskonnon näkyvyys on vain voimistunut. Syys-
kuun 11. päivän isku vuonna 2001 Yhdysvaltoihin oli näkyvä 
esimerkki globaalisti uutisoidusta tapahtumasta. Myöhemmin 
Eurooppaa järkyttivät pommi-iskut Madridissa (11.4.2004) ja 
Lontoossa (7.7.2005). Lisäksi hollantilaisen populistipoliitikko 
Pim Fortuynin murha vuonna 2002, Ranskan ”huivikiista” vuon-
na 2004, hollantilaisen elokuvaohjaaja ja islam-kriitikko Theo van 
Goghin murha samana vuonna, Tanskan pilakuvakiista vuonna 
2005 ja minareettien rakennuskielto Sveitsissä vuonna 2009 ovat 
osaltaan varmistaneet islamia koskevien konfliktien julkisen näky-
vyyden. Näitä ovat säestäneet pienimuotoisemmat kiistat ja maa-
hanmuuttokielteisten ja islamofobisten, usein kristillistä kulttuu-
riperinnettä puolustavien puolueiden nousu Euroopan eri maissa.

Käsitys uskonnon virkoamisesta ei koske ainoastaan islamia. 
Kristinusko on ollut otsikoissa esimerkiksi Yhdysvaltojen niin sa-
notuissa ”kulttuurisodissa”, joissa konservatiivit ja liberaalit kristi-
tyt ovat kiistelleet esimerkiksi evoluutiosta ja elämän ilmaantumi-
sesta (kreationismi ja älykäs suunnittelu), abortista, eutanasiasta ja 
samaa sukupuolta olevien parien oikeuksista (Hunter 1991; Mc-
Calla 2006). Euroopassa katolinen kirkko on ollut aktiivisesti 
näkyvillä sekä rauhanomaisena ja rakentavana yhteiskunnallisena 
keskustelijana että arvokonfliktien osapuolena (Casanova 1994; 
Kepel 1994), lasten hyväksikäyttöskandaaleissa ja median jatku-
vassa kiinnostuksessa paavin sanoihin ja tekoihin (Knott, Poole 
& Taira 2013a, 155–171). Jo paavi Johannes Paavali II:n vierailut 
olivat näkyviä mediatapahtumia, mutta myös hänen seuraajansa 
paavi Benedictus XVI:n matkat uutisoitiin globaalisti. Vuonna 
2013 Time-lehti valitsi paavi Franciscuksen vuoden henkilöksi. 
2000-luvun näkyvin rauhanomainen uskontoaiheinen mediata-



100

3. Maallistumisparadigma murroksessa

pahtuma on toistaiseksi ollut paavi Johannes Paavali II:n hautajai-
set. Tapahtumaa seurasi arviolta kaksi miljardia katsojaa.1 Viime 
vuosina Euroopassa jopa kristityt ovat alkaneet puhua marginali-
soitumisestaan, tarkoittaen omien oikeuksiensa ja yhteiskunnal-
lisen roolinsa kaventumista ateismin ja ei-kristillisten uskontojen 
kustannuksella. (Carey & Carey 2012; Taira, Poole & Knott 2012, 
43). Tämä on osaltaan nostanut uskonnon yhteiskunnallisen ase-
man laajemmaksi keskustelunaiheeksi. 

Konfliktit ja mediatapahtumat ovat vain jäävuoren huippu us-
konnon kasvaneessa näkyvyydessä. On myös merkittäviä hitaita 
prosesseja, jotka eivät näy edellä mainittujen esimerkkien tapaan 
sanomalehtien etusivuilla ja uutisotsikoissa. Joukkotiedotus on 
globaalimpaa kuin koskaan ennen; sähköisen mediateknologian 
nopea kehittyminen on muuttanut informaation tavoittavuutta 
myös uskonnon osalta; mediamarkkinoiden sääntelyn purkami-
nen on avannut uusia mahdollisuuksia uskonnolliselle tiedonvä-
litykselle. Myös kansainvälinen muuttoliike on lisännyt maiden 
uskonnollista monimuotoisuutta ja pakottanut eri instituutiot rea-
goimaan muuttuneeseen tilanteeseen. (Herbert 2011; 2012.)

Jos vuoden 1966 Time-lehden kannessa esitetty kysymys myö-
täili aikansa ilmapiiriä, 2000-luvulla muuttuneen vision tiivistää 
The Economist -lehden toimittajien John Micklethwaitin ja Adrian 
Wooldridgen vuonna 2009 julkaistun kirjan otsikko God is Back: 
How the Global Rise of Faith is Changing the World (Micklethwait 
& Wooldridge 2009). Viesti on selvä: unohda maallistuminen, us-
konto on tullut takaisin.

Murros

Mitä tämä on tarkoittanut maallistumisparadigman kannalta? 
Verrattuna 1960-luvun keskusteluun, nykyään maallistumispara-
digmalla on huomattavasti vähemmän kannattajia. Myös sen puo-
lustajat ovat joutuneet hiomaan käsityksiään. 



101

3. Maallistumisparadigma murroksessa

Perityn vision hämärryttyä esimerkiksi islam, fundamentalis-
mi, new age, uudet uskonnolliset liikkeet, henkisyys ja evankeli-
kaalisuus ovat nousseet esimerkeiksi uskonnollisuuden elinvoimai-
suudesta. Uskonnontutkijoiden lisäksi erityisesti politiikan tutkijat 
ovat alkaneet puhua uskonnon ja erityisesti islamin globaalista 
noususta. Jo 1990-luvun alussa Gilles Kepel (1994, alk. 1991) esitti 
näkemyksensä ”Jumalan kostosta” ja uskontojen uudelleen virkoa-
misesta. Hän tarkoitti ensisijaisesti islamilaista, juutalaista ja kris-
tillistä fundamentalismia Lähi-idässä, mutta hän kirjoitti myös 
Länsi-Euroopan uudelleen kristillistymisestä. Konservatiivinen 
ja etnisesti kirjava evankelikaalisuus ja helluntailaisuus kasvavat 
erityisesti kehittyvissä maissa mutta myös Euroopan suurkaupun-
geissa (ks. Goodhew toim. 2012). Lisäksi on kirjoitettu ”henki-
sestä vallankumouksesta” (Heelas & Woodhead 2005) ja esitetty, 
että ”progressiivinen henkisyys” (Lynch 2007) olisi voimistunut. 
Maallistumisteoreetikkojen vastaus on kuitenkin yksinkertainen. 
Tilastot eivät puolla väitettä kokonaisvaltaisesta uskonnollisuuden 
kasvusta kehittyneissä länsimaissa. Uusien uskontomuotojen suo-
sio on vähäistä eli ne eivät korvaa sitä massaa, joka on etääntynyt 
perinteisestä kristinuskosta.

Joidenkin ehdotusten taustalla on halu nostaa esiin tuoreita ja 
kiinnostavia ilmiöitä, jotka eivät määrällisesti muuta kuvaa us-
konnollisesta tilanteesta. Kuitenkin osa näkemyksistä perustuu 
ennustemalleihin. Esimerkiksi ajatus Ison-Britannian ”henki-
sestä vallankumouksesta” (Heelas & Woodhead 2005) perustuu 
käsitykseen, että mikäli holististen hoitomuotojen kasvu jatkuu 
samanlaisena, muutaman kymmenen vuoden kuluttua niihin 
osallistuu enemmän ihmisiä kuin tavallisiin sunnuntaisiin juma-
lanpalveluksiin. Itse ennustetta on kyseenalaistettu monin tavoin, 
esimerkiksi esittämällä, ettei tutkimus anna vankkaa tukea aja-
tukselle henkisyyden kasvun jatkumisesta seuraavalle sukupolvel-
le (ks. Bruce 2011, 107–111; Voas & Bruce 2007; Warner 2010, 
97–107), mutta tässä nostan esiin vain yhden vähemmän esillä ol-
leen tekijän. Ennusteen perustana on yhteen englantilaiseen pik-



102

3. Maallistumisparadigma murroksessa

kukaupunkiin perustuva otos. Lake Districtin luonnonkauniilla ja 
arvostetulla alueella sijaitseva Kendal on leimallisesti valkoinen ja 
keskiluokkainen. Kun keskiluokkaiset valkoiset naiset ovat tyypil-
lisimpiä holististen toimintojen kuluttajia, Kendal vaikuttaa sopi-
van huonosti yleistettäväksi tapausesimerkiksi. Lisäksi se vaikuttaa 
paikalta, jonne muuttavien ihmisten on helppo ajatella olevan kes-
kimääräistä kiinnostuneempia holistisesta tarjonnasta. Myös siksi 
ennusteeseen on suhtauduttava epäillen. 

Toinen ennustemalliin perustuva käsitys koskee Euroopan isla-
misoitumista. Tätä on perusteltu muuttoliikkeellä muslimimaista 
Eurooppaan ja muslimien korkeammilla syntyvyysluvuilla Eu-
roopan valtaväestöön verrattuna. Teesiä sopii kuitenkin epäillä. 
Ensinnäkin tutkijat olettavat, että muslimien lukumäärää liioitte-
levat niin muslimit kuin heidän vastustajansa. Euroopan väestöstä 
muslimeja on arviolta noin 3 prosenttia. Lukumäärän oletetaan 
kasvavan, mutta uhkakuvissa unohdetaan, että syntyvyysluvut 
ovat laskussa monissa modernisoituvissa muslimimaissa. Myös 
Eurooppaan asettuminen todennäköisesti laskee syntyvyysluku-
ja. Toiseksi muslimit eivät muodosta yhtenäistä ryhmää. He tu-
levat hyvin erilaisista olosuhteista ja asettuessaan Euroopan eri 
maihin ihmisten identiteetti muuttuu: yhdet muodostavat entistä 
eristyneemmän ryhmäidentiteetin ja toisten identiteetti sekoittuu 
kantaväestön käytäntöjen kanssa, mutta kaikkia yhdistää ”dekul-
turaatio” (Roy 2006; 2010, 5–8) eli islamin harjoittamisen irtaan-
tuminen alkuperäisestä alueesta ja kulttuuriympäristöstä, mikä 
muuttaa itse islamin harjoittamista. Kolmanneksi arviolta alle 
puolet muslimeista on uskonnollisesti aktiivisia. On arveltu, että 
uskonnollinen välinpitämättömyys vain kasvaa Euroopan maallis-
tavan vaikutuksen vuoksi.2 

Uskonnon kasvanut näkyvyys ja tietoisuus uskonnon yhteis-
kunnallisesta läsnäolosta ovat vaikuttaneet analyyseihin, mutta 
ne eivät välttämättä tarkoita maallistumiskehityksen kääntymistä 
toiseen suuntaan. Toistaiseksi ei ole osoitettu, että uskomukset, 
identifioituminen, jäsenyys tai osallistumisaktiivisuus olisi kasva-
nut. Pikemminkin viime vuosien megatrendi on ollut uskonnolli-



103

3. Maallistumisparadigma murroksessa

sen identifioitumisen vähentyminen. Yhä useampi ihminen sanoo, 
ettei identifioidu mihinkään uskontoon. Toinen keskeinen mitta-
ri, uskonnon sosiaalisen merkityksen lisääntyminen, on puoles-
taan vaikeasti mitattava, koska vain harvoin täsmennetään, mitä 
se tarkoittaa. On selvää, etteivät uskonnolliset instituutiot kykene 
sanelemaan toteutettavia yhteiskunnallisia toimenpiteitä samoin 
kuin esimerkiksi keski-ajalla. Toisaalta uskonnollisten instituu-
tioiden vaikutusvalta yhteiskunnallisiin asioihin ei ole kadonnut 
edes kaikkein maallistuneimmissa maissa. Pikemminkin uskon-
tojen jatkuvasta läsnäolosta on muodostunut kehys, jonka puit-
teissa monia yhteiskunnallisia keskusteluja käydään. Lisäksi on 
tulkinnanvaraista, milloin uskontojen yhteiskunnallinen merkitys 
todella kasvaa ja milloin esimerkiksi valtio vain käyttää hyväksi 
uskontoryhmiä omiin tarkoitusperiinsä (ks. Beckford 2010).

Kuvattu yhteiskunnallinen ja älymystön vision muutos on 
vaikuttanut maallistumiskeskusteluun, mutta paradigma ei ole 
missään vaiheessa pysynyt muuttumattomana. Jo 1960-luvulla 
brittiläinen uskontososiologi David Martin kritisoi maallistumi-
sen käsitettä ja vuonna 1978 ilmestyneessä teoksessaan A General 
Theory of Secularization hän esitti, että homogeenisen ja eriyty-
mättömän maallistumisteorian sijaan tarvitaan kansallisia, alu-
eellisia ja paikallisia tutkimuksia, joissa historialliset, kansalliset 
ja kulttuurispesifit erot tulisivat näkyviin. Tällöin maallistumi-
sen oletettu yksisuuntaisuus voidaan problematisoida ja huomata, 
että maallistumista voi tapahtua eritahtisesti ja syklisesti (Martin 
1978; 2005; Warner 2010, 44–48). Karel Dobbelaere on puoles-
taan korostanut, että maallistumisparadigma tarvitsee teoreetti-
sen viitekehyksen, jossa erotellaan kolme tasoa: yhteiskunnallinen 
makrotaso, organisatorinen mesotaso, henkilökohtainen mikro-
taso (Dobbelaere 2002). Näin maallistumisen eriytymättömän 
kokonaisvaltaisuuden sijaan voidaan tutkia kolmen tason interak-
tiota. Edelleen esimerkkinä maallistumisparadigman eriyttämi-
sestä uskontososiologi Grace Davie (1994) lanseerasi 1990-luvulla 
käsitteen ”usko ilman kuulumista”. Tällä hän kuvasi erityisesti 
Ison-Britannian tilannetta, jossa ihmiset eivät uskonnollisista us-



104

3. Maallistumisparadigma murroksessa

komuksistaan huolimatta osallistuneet kirkon toimintaan eivätkä 
katsoneet kuuluvansa osaksi sitä. Käsitteestä tuli varsin tunnettu, 
ja se käännettiin päälaelleen kuvaamaan Pohjoismaita (”kuulu-
minen ilman uskoa”). Käsite on pitkälti hylätty maallistumisen 
kompleksisuuden kuvaajana, mutta tilalle on tullut toinen Davien 
(2007) käsite: ”sijaisuskonnollisuus” (vicarious religion).

Sijaisuskonnollisuudella kuvataan valtakirkkojen vaikutusta ja 
roolia tilanteessa, jossa ihmisten uskonnolliset uskomukset ovat 
vähentyneet ja osallistumisaktiivisuus on alhainen. Vaikka ih-
miset eivät itse ole aktiivisia, he hyväksyvät ja myös kannattavat 
tilannetta, jossa spesialistit uskovat ja suorittavat rituaaleja hei-
dän puolestaan. Ihmiset puolustavat kirkon erityisasemaa ja när-
kästyvät, jos kirkko on uhattuna. Tämä koskee lähinnä Länsi- ja 
Pohjois-Euroopan protestanttisia maita, joissa on vankka perinne 
valtion- tai kansankirkolle. Sijaisuskonnollisuus ei kuitenkaan ku-
moa ajatusta maallistumisesta. Davien arvion mukaan sekin saat-
taa kadota muutaman vuosikymmenen kuluttua, mutta se auttaa 
ymmärtämään, miksi kirkolla on edelleen keskeinen rooli yhteis-
kunnassa.

Missään edellä mainituissa esimerkeissä ajatusta maallistumi-
sesta ei varsinaisesti osoiteta vääräksi, mutta sitä monimuotoiste-
taan. Näin myös sen paradigmaattista asemaa murretaan. Saman 
voi sanoa José Casanovan vaikutusvaltaisesta teoksesta Public Re-
ligions in the Modern World (1994), vaikka sitä on tulkittu myös 
radikaalimmin maallistumisteorian kumoavana tutkimuksena. 
Casanova esittää, että maallistumisteorialla on kolme erillistä 
momenttia: modernin yhteiskunnan institutionaalinen eriytymi-
nen tarkoittaa uskonnon asettumista omaan erityiseen sfääriinsä, 
heikentäen näin sen vaikutusvaltaa; uskomusten ja aktiivisuuden 
suosion vähentyminen kutistaa uskonnon; uskonto privatisoituu 
eli siitä tulee yksityisasia. Näistä Casanova hyväksyy periaatteessa 
kaksi ensimmäistä, mutta esittää, että privatisoituminen ei ole mo-
dernisaation rakenteellinen tekijä. Se on ainoastaan historiallinen 
mahdollisuus, joskin modernin yhteiskunnan suosima vaihtoehto. 
(Casanova 1994, 19–39; 215.) Casanova esittää, että uskonnot ei-



105

3. Maallistumisparadigma murroksessa

vät ole jääneet yksityiselämän alueelle, vaan ovat tulleet aktiivisiksi 
yhteiskunnallisen keskustelun osallistujiksi. Hänen mukaansa täs-
sä keskustelussa uskonnot ovat mukana pikemminkin rationaali-
sina keskustelukumppaneina kuin uskonnollisiin opinkappaleisiin 
vetoavina instituutioina. Casanovan väittämistä on käyty paljon 
kriittistä keskustelua (ks. Asad 2003, 181–187; Beckford 2010), 
mutta tässä yhteydessä olennaista on vain näyttää, miten hänen 
tutkimuksensa monimuotoistaa maallistumiskeskustelua muiden 
esimerkkien tavoin. Muista esimerkeistä poiketen Casanova ottaa 
keskiöön uskonnon kasvaneen näkyvyyden julkisuudessa, aiheen, 
joka on monien mielestä haastanut koko maallistumisparadigman 
tai tehnyt sen epäkiinnostavaksi nykypäivän tilanteen ymmärtä-
misen kannalta.

Esitettyjen näkemysten lisäksi maallistumiskeskustelun muu-
tosta voidaan jäsentää kahden tekijän kautta: keskustelun ytimeen 
on nostettu paikallinen ja ajallinen kontekstualisointi.

Jos varhainen maallistumisparadigma oletti implisiittisesti, 
että muu maailma tulee seuraamaan uskontokehityksessään mo-
dernisoitunutta Eurooppaa ja että Euroopan modernisoitumisen 
rapauttava suhde uskontoon on jokseenkin vakio, yksi keskeisim-
mistä murroksista keskustelussa koskee paradigman universaaliu-
den kyseenalaistamista. Tunnetuimmat haastajat tulivat Yhdys-
valloista, modernista maasta, jonka uskonnollinen elinvoimaisuus 
oli saanut teoreetikot pohtimaan selitystä Yhdysvaltojen ”poik-
keustapaukselle”. 

Yksi maallistumisparadigman kilpailijoista on ollut rationaa-
lisen valinnan teorian nimellä kulkeva käsitys uskonnosta yhteis-
kunnassa (Stark 1999; Stark and Finke 2000; Young toim. 1997). 
Sen mukaan ihmisillä on tarve uskontoon. Kysyntä ja tarjonta 
kohtaavat, kun monopolien sijaan muodostuvat vapaat markki-
nat, joilla uskonnot voivat olla elinvoimaisina vailla valtioiden ja 
muiden toimintaa estävien instanssien vaikutusta. Tällöin ihmiset 
voivat valita itselleen parhaiten sopivan vaihtoehdon. Näin ajatel-
tuna maallistuminen Euroopan modernisaatiossa on ollut vain 
monopolien tukahduttama vaihe, joka kääntyy uskonnollisuuden 



106

3. Maallistumisparadigma murroksessa

kukoistukseen monopolien murroksessa. Toki maakohtaisten us-
konnollisten monopolien vähittäinen murtuminen Euroopassa on 
avannut elintilaa pienille ja vaihtoehtoisille uskonnollisille liik-
keille. Siitä on kuitenkin matkaa tilanteeseen, jossa rationaalisen 
valinnan teoria olisi osoitettu Eurooppaan soveltuvaksi uskonto- 
teoriaksi. Tällä hetkellä eurooppalaisten uskontososiologien paris-
sa vallitsee kohtuullisen selvä konsensus siitä, ettei rationaalisen va-
linnan teorian mukainen hypoteesi vapaiden (uskonto)markkinoi-
den kilpailutilanteen ja uskonnollisen aktiivisuuden positiivisesta 
korrelaatiosta ole saanut tukea Euroopan uskonnollisen tilanteen 
muutoksesta. On myös kiistanalaista, kuinka paljon hypoteesille 
on tukea Yhdysvalloissa (ks. Chaves & Gorski 2001).

Rationaalisen valinnan teoria esitti itsensä vaihtoehtoisena, 
käytännössä kaikkialle sovellettavana teoriana, kunhan on ole-
massa uskontojen vapaat markkinat. Vasta samaan joukkoon 
hatarin perustein niputettu R. Stephen Warner esitti tässä kes-
kusteluyhteydessä näkemyksen paikallisesti sensitiivisemmästä 
”uudesta paradigmasta” (Warner 1993; 2008). Sen tarkoituksena 
oli terävöittää Euroopan ja Yhdysvaltojen erilaista historiallista pe-
rinnettä ja osoittaa historiallisen ymmärryksen vaikutus uskonto-
sosiologiseen teorianmuodostukseen. Warner esitti, että Euroopan 
uskontohistorialle on ominaista kristikunnan monopoli, kun taas 
Yhdysvaltoja on luonnehtinut kilpailu erilaisten yhteisöjen välillä. 
Tästä syystä eurooppalainen maallistumisteoria sopii ehkä Eu-
rooppaan, mutta varsin huonosti Yhdysvaltoihin. Kääntäen tämän 
voi tulkita myös tarkoittavan, että yhdysvaltalaisesta kontekstista 
nouseva rationaalisen valinnan uskontoteoria, jonka ytimessä on 
ajatus vapaan kilpailun ja uskonnon elinvoimaisuuden yhteydestä, 
ei sovi ainakaan sellaisenaan Eurooppaan.

Varhainen maallistumisteoria oletti, että muu maailma seuraa 
Eurooppaa, kun taas rationaalisen valinnan teoria olettaa, että 
muu maailma seuraa Yhdysvaltoja. Varhainen maallistumisteoria 
piti Yhdysvaltoja poikkeuksena, kun taas rationaalisen valinnan 
teoria määritti Euroopan poikkeustapaukseksi, jonka ennustettiin 
muuttuvan. Grace Davien siirto keskustelussa oli kompromissi. 



107

3. Maallistumisparadigma murroksessa

Hän ei seurannut rationaalisen valinnan teoriaa sen universaa-
liudessaan, mutta esitti, että maallistuva moderni Eurooppa on 
poikkeustapaus, sillä muu maailma ei näytä seuraavan sitä (Davie 
2002).

Jos Eurooppa on vain maapallon yksi provinssi, ei voida olet-
taa, että muu modernisoituva maailma välttämättä seuraisi sitä. 
Tällöin maantieteellisistä nyansseista käytävään keskusteluun tu-
lee mukaan ajallinen kysymys modernisaatiosta. Tämä on hyvin 
esillä Peter Bergerin, Grace Davien ja Effie Fokasin yhteisteok-
sessa Religious America, Secular Europe? A Theme and Variations 
(2008). Siinä esitetään, että Euroopan ja Yhdysvaltojen erilaisesta 
tilanteesta voidaan päätellä, ettei modernisaatiolla ole vain maal-
listumista tukevaa luonnetta. Toisin sanoen on olemassa vaihtoeh-
toisia, monia mahdollisia modernisaatioita, joista vain osa johtaa 
maallistumiseen. Eurooppa ei siis ole maallinen siksi, että se on 
moderni; se on maallinen erityisen yhteiskuntahistoriallisen kehi-
tyksensä vuoksi.

Erityisen kiinnostava tässä yhteydessä on Peter Bergerin intel-
lektuaalinen muutos. 1960-luvulla hän oli maallistumisteorian 
kannattaja ja kehittäjä, mutta 1990-luvun puolessa välissä hän 
alkoi kirjoittaa ”desekularisoitumisesta”. Hänen mukaansa mo-
dernisaatio on edelleen pluralisoiva prosessi, mutta virhearvio oli 
ajatella pluralisoitumisen johtavan uskonnon heikentymiseen. Var-
muuksien purkautuessa onkin käynyt niin, että konservatiiviset, 
tiukan opilliset ja vankkumattomaan uskoon perustuvat liikkeet 
menestyvät parhaiten. Vaikka onkin olemassa paljon uskonnotto-
mia ja maallistuneita ihmisiä, kyse on globaalista eliitistä, jonka 
virheellisen oletuksen mukaan muu maailma tulisi seuraamaan 
sitä. (Berger 1999, joka perustuu vuoden 1996 tekstiin; Berger, 
Davie & Fokas 2008. Ajatus pluralisoitumisen maallistavasta vai-
kutuksesta ks. Berger, Berger & Kellner 1973, 76.)

Vaikka Berger kirjoittaa ”desekularisoitumisesta” hän ei lopul-
takaan väitä, että maallistumisen sijaan nyt todistettaisiin maa-
ilman uskonnollistumista. Pikemminkin hän on tullut varovai-
semmaksi väitteissään ja todennut tilanteen monimutkaisuuden. 



108

3. Maallistumisparadigma murroksessa

Hän toteaa, että yksi kiinnostavimmista uskontososiologisista 
kysymyksistä koskee maallistavien voimien ja vastavoimien dyna-
miikkaa (Berger 1999, 7). Oma päätelmäni tästä on, että Berger 
on ensisijaisesti kiinnostunut ajallisesti laajan maallistumisproses-
sin sijaan lyhyemmän aikavälin dynamiikasta. 

Tässä kuvattu keskustelu on leimallisesti angloamerikkalaista. 
Keskustelussa Iso-Britannia on Euroopan metonymia, jota tarkas-
tellaan suhteessa Yhdysvaltoihin. Maallistumisen monimuotoi-
suutta ja alueellisia eroja painottavat näkökulmat ohjaavat kuiten-
kin kysymään, mitä tapahtuu muissa Euroopan maissa. Samoin 
eri puolilla Eurooppaa on keskusteluja, jotka nousevat paikallisista 
kysymyksistä ja tuloksista. Etelä-Eurooppa, Itä-Eurooppa, Keski-
Eurooppa ja Pohjoismaat eivät muistuta kaikilta osin Britanniaa 
(ks. esim. Pollack & al. toim. 2012). Suomessakin uskonnon vai-
kutusvalta on heikentynyt ja uskomusten, osallistumisaktiivisuu-
den ja jäsenyyden muutosten tarkastelu tarjoaa tukea maallistu-
misen tapahtumiselle (esim. Kääriäinen & al. 2003). Kuitenkin 
”matkaava teoria” on muokattava paikallisiin oloihin (ks. Said 
1983, 226–247). Jos maallistumisteorioita sovelletaan suoraan 
perehtymättä paikallisiin olosuhteisiin, ei välttämättä ymmärretä 
uskonnollisuuden muutokseen vaikuttavia kontekstuaalisia ja eri-
tyisesti kansallisia tekijöitä. Jonkinlaista määrällistä tukea on tosin 
olemassa väitteelle kirkkouskonnollisuuden laskusta Euroopassa. 
Ainakaan tutkimukset eivät tue päinvastaista. Sen sijaan pientä 
nousua on esimerkiksi instituutioiden ulkopuolisessa uskonnolli-
suudessa sekä maahanmuuton myötä kasvaneissa ei-kristillisissä 
uskonnoissa. Varsinainen kiista koskeekin sitä, selittääkö yksi ja 
yleinen maallistumisteoria tyydyttävästi kehityskulun. Tällä het-
kellä tutkijoiden enemmistö on sitä mieltä, ettei selitä. Toisin sa-
noen metanarratiivi maallistumisesta on muuttunut useiksi maal-
listumista koskeviksi narratiiveiksi (ks. Martin 2005, 123–140). 
Maallistumisnarratiivi ei ole kadonnut vaihtoehtoisten versioiden 
tieltä, mutta sen paradigmaattinen asema on heikentynyt. 



109

3. Maallistumisparadigma murroksessa

Maallistumisparadigman puolustajat

Vaikka maallistumisparadigmaa on kritisoitu, sille löytyy vahvoja 
puolustajia. Puolustajat ja vastustajat ovat yhtä mieltä siitä, että 
uskonnollisuus on lisääntymässä maailmassa. Tämä selittyy sillä, 
että moderneissa yhteiskunnissa syntyvyys on muita yhteiskuntia 
alhaisempi (Bruce 2011, 195). Suunnilleen kaikesta muusta kiis-
tellään. Keskustelun seuraaminen on paikoin hankalaa, koska 
tutkijoiden kirjoituksiin tuntuvat vaikuttavan toiveet siitä, tapah-
tuuko maallistumista ja missä määrin (tosin tämän näkemyksen 
todistaminen vaatisi toisen tekstin). Samoin omaa kantaa halutaan 
puolustaa määrittelemällä käsitteet tarkoitushakuisesti ja valikoi-
malla sopivaa todistusaineistoa. Siksi usein on helppo todeta, että 
maallistumista tapahtuu ja ei tapahdu. Yhdellä käsitteistöllä ja tar-
kastellulla aineistolla sitä tapahtuu, toisella ei. 

Steve Bruce on ollut pitkään maallistumisparadigman vahvaa 
versiota puolustava uskontososiologi. Hänen kirjoituksistaan välit-
tyy jatkuva tarve hioa ja muokata väitteiden soveltuvuutta. Lisäksi 
hänen kirjoituksissaan näkyy hyvin se keskustelun muutos, jota 
olen tässä nimittänyt perityn vision hämärtymiseksi. Näitä voi-
daan havainnollistaa Brucen keskeisten teosten otsikoilla. Vuonna 
1996 ilmestyi Religion in the Modern World (Bruce 1996). Otsikko 
vihjasi maallistumisen ulottuvan mahdollisesti koko modernisoi-
tuvaan maailmaan. Vuonna 2002 ilmestyneellä teoksella God is 
Dead (Bruce 2002) oli toisenlaisia assosiaatioita tuottava alaot-
sikko: Secularization in the West. Puhe lännestä on varovaisempi 
ratkaisu. Esipuheessa hän ilmoittaa keskittyvänsä Britanniaan – 
alueeseen, jonka hän parhaiten tuntee, ja jättää näkemysten sovel-
tamisen muualle toisten tutkijoiden tehtäväksi (Bruce 2002, xii). 
Yhdeksän vuotta myöhemmin ilmestyi seuraava kirjamittainen 
vastaus kriitikoille. Vuonna 2011 teoksen alaotsikko heijasti osu-
vasti muuttunutta intellektuaalista ilmapiiriä ja maallistumispara-
digman tilaa: Secularization: In Defence of an Unfashionable Theory 
(Bruce 2011). 



110

3. Maallistumisparadigma murroksessa

Vaikka Brucen teoretisoinnissa ei ole tapahtunut radikaale-
ja muutoksia, otsikot heijastelevat yleisempää kehitystä. Maal-
listumisparadigman puolustajat ovat tulleet sensitiivisemmiksi 
kritiikille, ja sen seurauksena he yhtäältä kaventavat ja toisaalta 
laajentavat teoriaa. Kaventaminen koskee paikallisuutta eli maal-
listumisparadigma keskittyy erityisesti maallistuvaan moderniin 
Eurooppaan ja osittain Yhdysvaltoihin; laajentaminen on ajallista 
eli aikaperspektiivi koskee pisimmillään keski-ajan ja nykypäivän 
modernisoituneen lännen vertailua. Muutamien vuosikymmenten 
muutokset eivät enää käy maallistumisparadigman puolustajille 
todisteeksi sitä vastaan. Kun kriitikot ovat korostaneet, ettei edes 
keski-ajalla ollut mitään uskonnollisuuden kulta-aikaa, vastaväite 
kuuluu: ehkä ei, mutta se oli kuitenkin uskonnollisempaa kuin 
nykyaika ja kirkon vaikutusvalta oli suurempi.

Jo teoksessa God is Dead Bruce painotti, ettei maallistuminen 
ole universaalia, suoraviivaista ja välttämätöntä. Sillä ei ole vakaata 
päämäärää, joskin Brucen mukaan maallistuminen johtaa välin-
pitämättömyyteen uskonnollisia kysymyksiä kohtaan. Se ei myös-
kään propagoi maallistumisen puolesta eikä ole yhtenäinen teoria 
vaan testattavien hypoteesien sikermä. (Bruce 2002, 37–44; Taira 
2006a, 36). Myöhemmin Bruce (2011, 3–4, 54) on esittänyt, että 
maallistumisparadigma ei tarjoa minkäänlaista ennustetta. Se on 
ainoastaan historiallinen selitys, jonka mukaan maallistuminen 
on tuntemamme modernisoitumisen tarkoittamaton seuraus. Jos 
modernisaatio on kerran johtanut maallistumiseen, se ei millään 
välttämättömyydellä – vaikkakin ehkä todennäköisesti – johda 
maallistumiseen toisaalla. Näin siksi, koska ihmiset ovat jo tietoi-
sia siitä, mitä tapahtui Euroopassa, ja voivat siten asettua tietoisesti 
kamppailemaan sen toistumista vastaan. Samasta syystä on mah-
dollista, että maallistumiskehitys olisi käännettävissä. Näistä vara-
uksista huolimatta Brucen voi tulkita edustavan myös vähemmän 
varovaista kantaa. Hän toteaa, että mikäli ei ole hyviä perusteita 
olettaa muuta, maallistumisen voi olettaa jatkuvan. Mikäli emme 
osaa kuvitella yksilön kulttuurisen autonomian kasvun käänty-



111

3. Maallistumisparadigma murroksessa

mistä päälaelleen, maallistumista on pidettävä yksisuuntaisena 
prosessina. (Bruce 2011, 23, 56.)

Tässä on piirtynyt kuva varovaisemmaksi ja monimutkaisem-
maksi tulleesta maallistumisparadigmasta, joka kiinnittyy entistä 
enemmän historialliseen, ensisijaisesti Euroopan modernisaatio-
prosessiin. Tälle kehitykselle on ainakin yksi varteenotettava poik-
keus. Pippa Norris ja Ronald Inglehart julkaisivat teoksen Sacred 
and Secular: Religion and Politics Worldwide vuonna 2004 (Norris 
& Inglehart 2004). He esittivät tilastoaineistojen tuloksia hyväksi 
käyttäen, että merkittävin uskonnon suosiota selittävä tekijä on 
eksistentiaalisen turvallisuuden puuttuminen. Kun hyvinvointi ja 
vauraus lisääntyvät koko yhteiskunnassa, uskonnollisuus vähenee. 
Yhdysvaltojen poikkeuksellisen korkea uskonnollisuus selittyy sil-
lä, että vaikka maa on vauras, eksistentiaalinen turvallisuus ei kos-
ke koko yhteiskuntaa. Ihmiset elävät epävarmuudessa. 

Vaikka teorialla ei ole helppo selittää, miksi Ruotsi ja Tans-
ka ovat tilastojen valossa hieman maallistuneempia kuin Norja ja 
Suomi, se tarjoaa maailmanlaajuisesti testattavan hypoteesin, jolla 
ei ole mitään välttämätöntä suhdetta historiallisesti erityiseen mo-
dernisaatioon. Se ei myöskään esitä mitään erityistä suuntaa maal-
listumiselle, sillä se vain toteaa maallistumisen olevan yhteydessä 
vaurauden ja hyvinvoinnin tuottamaan eksistentiaaliseen turvalli-
suuteen: jos elämästä tulee epävarmaa olemassaolon kamppailua, 
uskonnollisuuden tulisi tämän mukaan kasvaa.

Brucen mukaan Norrisin ja Inglehartin teoria on hyvä ja uskot-
tavakin arvaus, mutta ei sen enempää. Hän esittää, että on poh-
dittava, miksi ihmiset ylipäätään ovat vähemmän uskonnollisia 
moderneissa ja vauraissa länsimaisissa yhteiskunnissa. Norrisin ja 
Inglehartin teorian mukaan selitys löytyy eksistentiaalisesta tur-
vallisuudesta, Brucen mukaan sosiaaliset siteet heikentäneistä olo-
suhteista, joissa uskonnolliset uskomukset – kuten monet muutkin 
jaetut uskomukset ja arvot – menettävät uskottavuutensa (Bruce 
2011, 198–199). Erimielisyyden taustalla voi huomata myös sen, 
että Norris ja Inglehart painottavat uskonnon funktiota (uskon-



112

3. Maallistumisparadigma murroksessa

to tarjoaa turvaa tämänpuoleisessa tai lupauksen kompensaatiosta 
tuonpuoleisessa) ja Bruce uskomusten uskottavuutta. Nämä vaih-
toehdot ovat mielestäni perusteellisimmat maallistumisparadig-
man puolustajat.

Maallistumisparadigman tulevaisuus

Edellä on esitetty, että maallistumisparadigma on 1960-luvulla al-
kaneen kukoistuksensa jälkeen muuttunut monin tavoin. Mikään 
vaihtoehto ei ole yksiselitteisesti osoittanut sitä vääräksi, koska 
sopivilla mittareilla tarkasteltuna maallistumista tapahtuu. Silti 
uskontososiologisesta maallistumisparadigmasta on tullut muok-
kausten ja kritiikkien jälkeen maltillisempi ja monimuotoisempi. 
Tällä hetkellä ei ole näkyvissä merkkejä siitä, että käsitystä maal-
listumisesta tultaisiin hylkäämään täysin, mutta nimenomaan 
paradigmana – uskontososiologiaa ja muuta uskonnontutkimusta 
jäsentävänä jaettuna viitekehyksenä – se on menettänyt otteensa. 
Tilalle ei ole tullut yhtä uutta paradigmaa vaan ennemminkin 
pragmaattisia ratkaisuja erilaisten uskontoa koskevien ulottu-
vuuksien tutkimuksessa. Nostan esiin neljä tekijää, jotka saatta-
vat heikentävät perinteisen maallistumiskehyksen vetovoimaa. 
Valikoimani tekijät perustuvat ajatukseen siitä, että maallistumis-
paradigman tulevaisuus perustuu vain osittain sen testaamiseen. 
Tulevaisuuteen vaikuttavat sen lisäksi – ja ehkä jopa ensisijaises-
ti – käsitteelliset muutokset sekä yhteiskunnalliset ja akateemiset 
trendit. 

Ensiksi maallistumisparadigma on riippuvainen rajatusta us-
konnon käsitteestä. Se olettaa, että ”uskonto” on sopiva analyyt-
tinen käsite, jonka määrittely erittelee onnistuneesti uskonnon 
ei-uskonnosta. Maallistumisparadigman puolustajat määrittelevät 
uskonnon tyypillisesti substantiivisesti, esimerkiksi uskomuksik-
si, toimiksi ja instituutioiksi, jotka perustuvat yliluonnollisen ja 
voimallisen olennon olemassaoloon. Viime vuosina muutamat us-
kontotieteilijät ovat kritisoineet uskonnon käsitteen analyyttista 



113

3. Maallistumisparadigma murroksessa

käyttöä. Heidän mukaansa ”uskonto” on varhaismoderni käsite, 
jota on käytetty modernin nationalismin ja kolonialismin tuke-
miseen. Se ei tämän kannan mukaan erottele mitään erityistä elä-
mänaluetta. (Arnal & McCutcheon 2013; Fitzgerald 2007; 2011.) 
Jos tutkijat tulevat hyväksymään tämän kannan, täytyy myös 
maallistumisparadigman väittämiä tulkita vähemmän vakavasti 
tai ainakin rajatummin.

Toiseksi keskustelu maallisesta, sekulaarista, on sisältänyt poh-
dintaa maallistumisparadigman olettamuksia. Maallistumispara-
digman puolustajilla maallinen on sitä, mikä jää jäljelle, kun us-
konnollisuus otetaan pois (esim. Bruce 2011, 62). Viime vuosina 
tällaista näkemystä on kritisoitu, sillä se sivuuttaa kysymyksen 
maallisen tuottamisesta, siitä, että ”maallinen” ei ole uskonnon 
kadottua jäljelle jäävä neutraali perusta vaan historiallisesti kehit-
tynyt, verrattain tuore elämänmuoto (Asad 2003; Taylor 2007). 
Lisäksi osa tutkijoista on keskittynyt pohtimaan yhteiskunnallisia 
prosesseja, joiden kautta uskonnon ja maallisen rajanvetoja teh-
dään. Nämä näkemykset eivät millään välttämättömyydellä haas-
ta maallistumisparadigmaa, mutta ne ovat tuoneet maallisesta ja 
maallistumisesta käytävään keskusteluun uuden ulottuvuuden, 
joka on kerännyt suosiota erityisesti uskontososiologian ulkopuo-
lella, esimerkiksi yleisessä sosiologiassa, antropologiassa, filosofias-
sa, uskontotieteessä ja politiikan tutkimuksessa.

Kolmanneksi maallistumisparadigma rajoittuu sosiologisiin 
olettamuksiin. Tämä ei ole suoranaisesti ongelma – perustuvat-
han paradigman saavutukset juuri sosiologiseen ajatteluun – mut-
ta näitä oletuksia on myös haastettu. Esimerkiksi Brucen versio 
maallistumisesta nojautuu pitkälti ajatukseen uskonnollisen pe-
rinteen välittymisen vaikeudesta moderneissa yhteiskunnissa, jois-
sa uskonnon vaikutusvalta on heikentynyt (Bruce 2011, 2, 73–74). 
Tämä voi pitää paikkansa, mutta sen vastavoimaksi voidaan nostaa 
erityisesti kognitiivisen uskonnontutkimuksen parissa kannatusta 
saanut käsitys uskonnon ”luonnollisuudesta” (esim. Barrett 2004; 
2012; McCauley 2011). Ihmismieli tuottaa luonnostaan ajatuksia, 
jotka voidaan myös maallistumisparadigman käsitteillä määrit-



114

3. Maallistumisparadigma murroksessa

tää uskonnollisiksi. Siksi uskonnollisuuden voidaan tässä merki-
tyksessä olettaa säilyvän. Tosin maallistumiskehyksen puitteissa 
voidaan argumentoida, ettei uskonnollisten ajatusten tuottaminen 
yksistään riitä ylläpitämään uskontojen suosiota maallistumisen 
tuottaneissa yhteiskunnallisissa olosuhteissa. Maallistumispara-
digman uskottavuuden kannalta olisi kuitenkin järkevää kohdata 
myös sosiologisesta viitekehyksestä poikkeava tieteellinen keskus-
telukumppani.

Edellä mainitut tekijät eivät millään välttämättömyydellä vai-
kuta maallistumisparadigman tulevaisuuteen, mutta ne osoittavat, 
millaisille käsitteille ja olettamuksille paradigma rakentuu. Mikäli 
tutkijat seuraavat edellä mainittuja käsitteellistyksiä ja viitekehyk-
siä, paradigmalle on vähemmän kannattajia. Neljäs tekijä liittyy 
suoremmin uskontososiologisen keskustelun ytimeen. Maallistu-
misparadigma nimittäin keskittyy yhteen uskonnollisuuden muo-
toon. Vaikka maallistumisparadigmassa on pyritty tarkastelemaan 
myös ”henkisyyttä” ja ei-kristillisiä perinteitä, sen uskontoa kos-
kevat oletukset nousevat protestanttisen kirkkouskonnollisuuden 
perinteestä, jossa keskiössä ovat usko oikeaan oppiin ja osallistu-
minen jumalanpalveluksiin. Vaikka maallistumisparadigman ei 
tarvitse keskittyä tällaiseen uskonnollisuuteen, näin on kuitenkin 
ollut käytännössä. Siinä on ensisijaisesti tarkasteltu, voimistuuko 
vai heikentyykö kirkkouskonnollisuus. Tutkijat ovat kuitenkin ol-
leet entistä enemmän kiinnostuneita toisentyyppisistä kysymyk-
sistä, joihin ei ensimmäisenä tartuta maallistumisparadigman 
puitteissa. 

Tutkijat eivät ole vain kritisoineet uskonnon käsitettä, vaan he 
ovat olleet kiinnostuneita uskonnon käsitteen ja sen mahdollisen 
muuttumisen empiirisestä tutkimuksesta myös uskontososiologi-
assa ja sen lähialoilla (Arweck & Beckford 2012; Beckford 2003a; 
2003b; Taira 2006a; 2010; 2013a; 2013b). Lisäksi tutkijat ovat ol-
leet kiinnostuneita lyhyemmän aikavälin muutoksista kuin mitä 
maallistumisparadigma on tarjonnut. Maallistumisparadigma ope- 
roi laajimmillaan useiden satojen vuosien aikahaarukassa, jolloin 
pienet vaihtelut suuntaan tai toiseen kymmenen tai kahdenkym-



115

3. Maallistumisparadigma murroksessa

menen vuoden sisällä eivät heilauta perustavia näkemyksiä. Kun 
tutkijat haluavat selittää lyhyen aikavälin muutoksia, he tarvitsevat 
toisenlaisia työkaluja. Toisin sanoen jos tutkijat ovat kiinnostunei-
ta jatkuvasta maallistavien voimien ja vastavoimien dynamiikasta, 
siihen ei tarvita maallistumisparadigman tarjoamaa vahvaa versio-
ta. Lisäksi uskontososiologiassa ollaan kiinnostuneita uskonnolli-
suuden uusista muodoista ja niiden ilmaantumisen selittämisestä, 
riippumatta siitä, tarjoavatko ne tukea tai haastetta maallistumista 
koskeville väitteille. Tämän ajatuksen varaan rakentui myös vuon-
na 2006 ilmestynyt teokseni Notkea uskonto (Taira 2006a). Siinä 
esitin, ettei kaikkia maallistumista koskevia näkemyksiä tarvitse 
hylätä, mutta niiden ensisijainen soveltuvuuskohde on se, mitä 
kutsuin ”kiinteälle modernille” tyypilliseksi uskonnollisuudeksi. 
Oma mielenkiintoni kohdentui niin sanottuun ”notkean moder-
nin” uskonnollisuuteen, joka lähestymistapani mukaan toimi väy-
länä tarkastella uskonnollisuuden muutosta osana laajempaa yh-
teiskunnallista muutosta. Esitin kuitenkin, että ”määrittelemäni 
kiinteä uskonto on todennäköisesti määrällisesti yleisintä” (Taira 
2006a, 32v1).

Analysoidessaan uskontoa postmodernina aikana David Lyon 
(2000) esittää, ettei uskonnon elinvoimaisin asuinsija ole välttä-
mättä perinteinen kirkkouskonnollisuus. Hänen mukaansa uusien 
sijaintien tarkastelussa maallistumisteorian kaltainen ”yksi idea so-
pii kaikkialle” -ajattelu ei tarjoa riittäviä työkaluja. Toisin sanoen 
Lyon ei haasta maallistumisteoriaa sen omin asein (esimerkiksi 
määrällisen aineiston avulla), mutta tarjoaa toisenlaisen käsit-
teistön nykyajan uskonnollisuuden tarkasteluun. Osittain samaa 
tarjoaa erittäin monimerkityksisen ”post-sekulaarin” käsitteen alla 
käyty keskustelu (ks. esim. Nynäs & al. toim. 2012). Vaikka kä-
sitteellä on suora viittaussuhde maalliseen – sen kyseenalaistami-
seen ja ylittämiseen – keskustelu ei ole perustunut maallistumista 
koskevien väitteiden kumoamiseen määrällisin aineistoin, vaan 
yritykseen jäsentää uusia kehityskulkuja. 

Valikoimani esimerkit viittaavat yleistyneeseen käsitykseen sii-
tä, että vallitsevat viitekehykset, kuten maallistuminen ja ”dese-



116

3. Maallistumisparadigma murroksessa

kularisaatio”, ovat riittämättömiä nykytilanteen ymmärtämiseen 
(Woodhead 2012, 8). Kyse ei ole vain kirkon ulkopuolella esiin-
tyvästä määrällisesti vaatimattomasta uskonnollisuudesta, vaan 
koko uskontokentän uudesta muodostelmasta. Heikentyneet us-
komukset ja ”tyhjät kirkot” (Gill 2003) ovat edelleen kohdallisia 
käsityksiä, mutta tutkijoilla on entistä suurempi tarve ymmärtää 
tilannetta, jossa katoavista maakohtaisista kristillisistä monopo-
leista ja niitä rapauttavasta maallistumisesta on siirrytty monien 
kehityskulkujen samanaikaisuuteen. Useimmat Euroopan maat 
ovat samanaikaisesti kristillisiä, maallisia ja uskonnollisesti mo-
nimuotoisia. Nämä kolme tekijää ovat kytkeytyneitä toisiinsa eri 
tavoin, paikallisesti ja maakohtaisesti. Usein niitä erottavat rajat 
tulevat näkyviin konflikteissa, joiden osapuolina ovat toisinaan 
myös näiden kolmen blokin sisäiset toimijat. Kiistoja syntyy kon-
servatiivisten kristillisten alakulttuurien ja valtavirran liberaalien 
kristittyjen kesken, kampanjoivien ja uskontoon myönteisemmin 
suhtautuvien ateistien tai uskonnottomien parissa ja eri vähem-
mistöuskontojen välillä. Toisinaan nämä konfliktit näkyvät useis-
sa yhteiskunnallisissa instituutioissa (esimerkiksi koulut, paikallis-
hallinnot ja terveydenhuolto), mutta iso osa kamppailusta käydään 
mediassa. (Knott, Poole & Taira 2013a; 2013b; Nye & Weller 
2012; Weller 2008.) 

Median roolia onkin käsitelty näissä keskusteluissa kohtuulli-
sen vähän. Esimerkiksi Casanovan (1994) vaikutusvaltainen kri-
tiikki, jonka mukaan maallistumisteorian ehdottama uskonnon 
privatisoituminen on osoittautunut virheelliseksi, ei käsitellyt me-
dian roolia. Uskonnon medianäkyvyys on yksi keskeisistä uusista 
trendeistä ja uskonnosta on tullut uutisarvoinen ja näkyvä kes-
kustelunaihe (Taira, Poole & Knott 2012; Ward & Hoelzl toim. 
2008). Sitä on seurannut ateismin uusi näkyvyys, ja 2000-luvulla 
uskonnon ja ateismin välillä käyty keskustelu ruokkii molempia 
(Knott, Poole & Taira 2013b; Taira 2012a; 2012b; 2014a). Tämä 
kehityskulku ei ole missään välttämättömässä suhteessa maallistu-
misteoriaan tai sille vastakkaiseen käsitykseen ”desekularisaatios-
ta”. Pikemminkin kasvanut näkyvyys kertoo siitä, että uskonnosta 



117

3. Maallistumisparadigma murroksessa

on tullut yhteiskunnan organisoitumisen kannalta keskeinen ja 
kiistanalainen kategoria. Se ei millään välttämättömyydellä tar-
koita uskonnon yhteiskunnallisen merkityksen kasvua eikä sillä 
ole suoraa suhdetta uskonnollisten uskomusten, osallistumisak-
tiivisuuden, identifioitumisen ja jäsenyyden määrällisiin muutok-
siin. Siksi medianäkyvyyttä koskeva analyysi voidaan suhteuttaa 
maallistumisparadigmaan, mutta sen viitekehys ei rakennu maal-
listumisparadigman sisällä.

Käsitellyt esimerkit viestivät maallistumisparadigman muut-
tumisesta epämuodikkaaksi. Siitä on tullut toisten silmissä epä-
kiinnostava. Myönteisemmin ajatellen siitä on tullut uskonnolli-
suuden muutoksen kuvaaja, mutta samalla se on monien mielestä 
heikentynyt selittävänä teoriana, teesinä ja paradigmana (Brown 
& Lynch 2012, 347). Siksi ei ole täysin paradoksaalista, että esi-
merkiksi Ulrich Beck kirjoittaa maallistumisteorian luhistumises-
ta, mutta toteaa muutamaa sivua myöhemmin, ettei maallistumis-
teoria ole täysin väärässä (Beck 2010, 21, 39). 

Lopuksi

Maallistumista tapahtuu, mutta maallistumisparadigma ei jäsen-
nä uskontososiologista tutkimusta ja sen tarjoamaa ymmärrystä 
uskonnon yhteiskunnallisesta asemasta entiseen tapaan. Syynä 
ei ole se, että maallistumisparadigman perustavat väittämät olisi 
osoitettu järjestelmällisesti ja kiistämättömästi vääriksi. Pikem-
minkin kyse on vanhan sanaston syrjäyttävästä tai ainakin para-
digmaattista asemaa heikentävästä uusien sanastojen keksimisestä 
(ks. esim. Rorty 1989, 3–22). Sen sijaan että vanhat teoriat osoi-
tettaisiin totuudenvastaisiksi, tutkijat ”unohtavat” vähitellen kä-
sitteet, jotka olivat maallistumisparadigman perustana. He raken-
tavat uusia ongelmia ja uusia käsitteitä, jotka vastaavat paremmin 
heidän kiinnostuksiinsa ja tarpeisiinsa.

Vuoden 2013 ensimmäisessä Helsingin Sanomien Nyt-liitteen 
kannessa (11.1.2013) toistettiin pienin muutoksin vuoden 1966 



118

3. Maallistumisparadigma murroksessa

Time-lehden pääsiäisnumeron kansi. Mustalla pohjalla luki teksti 
”Jumalaa ei ole” punaisella ja ”sanovat netin ateistit” pienellä val-
koisella. Tällä kerralla konteksti oli varsin toisenlainen. Kristinus-
kon sisäisen ateismin ja maallistumista koskevan käsityksen sijaan 
jutun oletuksena oli uskonnollisten ihmisten ja ateistien välinen 
kiistely, jonka ei oleteta millään välttämättömyydellä päättyvän 
toisen osapuolen merkittävään heikentymiseen. Sen voi ajatella 
heijastavan myös uskontososiologian maallistumisparadigman 
1960-luvun jälkipuoliskolla muodostuneen paradigmaattisen ase-
man murtumista ja uusien kehysten muodostumista.



119

4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja näkökulmia 

Modernisaation kehyksissä muovautunutta nykykulttuuria on 
usein määritetty vastakohtana uskonnon täyttämälle menneisyy-
delle. Älymystö on olettanut, että ennen ihmiset olivat uskonnol-
lisia, kun taas nykyinen elämämme on vähitellen muuttumassa 
uskonnon suhteen välinpitämättömäksi. Tämä käsitys on yksin-
kertaistava. Uskonto – tai se, mitä uskonnoksi kutsutaan – ei ole 
missään vaiheessa kadonnut ”kansan” parista, vaikka yhä useam-
mat ihmiset voivat määrittää identiteettiään ja sosiokulttuurista 
paikantumistaan sekulaarin tai uskonnottomuuden alueelle. Se-
kulaaria ei tule kuitenkaan ajatella neutraalina tai luonnollisena 
tilana, joka täyttyy tai on täyttymättä uskonnolla. Pikemminkin 
sekulaarin käsite ja sen osoittama elämänalue on muodostunut 
suhteessa uskontoon. Uskonnon kategoria – ymmärrettynä yk-
sityiseksi ja epäpoliittiseksi – on toiminut erityisesti 1800-luvun 
modernisaatiossa sekulaarin (julkinen, poliittinen) kansallisval-
tion määrittämisen ja edistämisen vastakohtana. (Asad 2003; 
Fitzgerald 2000a; ks. myös luku 3.) Nykykulttuurissa uskonto 
ei silti jäsenny samassa muodossa ja samoin sisällöin kuin ennen 
sekulaarin alueen käsitteellistä muodostumista. Sen väittäminen 
hylkäisi tarkastelun historiallisuuden ikään kuin sosiokulttuuriset 
muutokset, käsitteet ja luokitukset eivät vaikuttaisi siihen, mitä pi-
dämme uskontona. Sen sijaan on kiinnostavaa hahmotella, miten 
uskontodiskurssit muuttuvat ja miten niitä voitaisiin lähestyä kult-
tuurintutkimusta, uskontososiologian prosessitermejä ja uskonto-
tiedettä yhdistävästä lähtökohdasta.



120

4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja näkökulmia

Avainsanat työkaluina

Nykykulttuurin uskonnollisuus kytkeytyy tavalla tai toisella mo-
dernisaatioon. Kolonialismin ja kansallisvaltioiden vaikutus, ra-
tionalisoituminen, kapitalismi, teknologinen kehitys, työnjaon ja 
instituutioiden eriytyminen, kulttuuristen identiteettien sulkeu-
tuminen ja muut modernisaatioteorioissa toistuvat käsitykset ovat 
kehyksiä, joilla nykykulttuurin uskonnollisuutta käsitteellistetään 
ja tarkastellaan. Modernisaatiota koskevassa keskustelussa ei ole-
kaan yhtä teoriaa, vaan sikermä erilaisia, toisiinsa likeisessä suh-
teessa olevia ja osin päällekkäisiä kehyksiä. Nykykulttuurin uskon-
nollisuutta on kuvattu, tulkittu ja selitetty modernisaation osana 
erilaisten avainsanojen avulla.

Sekularisaatio- tai maallistumisteorian mukaan uskonnon kyky 
vaikuttaa muuhun yhteiskuntaan ja esimerkiksi valtioon, on hei-
kentynyt. Samoin ihmisten kanssakäynti uskonnollisten instituu-
tioiden kanssa vähenee kuten myös uskonnollisten uskomusten 
suosio. Uskonto ei katoa, mutta suhde siihen muuttuu välinpitä-
mättömäksi. Teorian ongelmana on sen keskittyminen uskoon, 
osallistumiseen ja kuulumiseen uskonnollisuuden mittarina, kos-
ka ne eivät kerro koko uskonnollisuudesta. Silti osallisuus erityi-
sesti kirkkoinstituutioon on heikentynyt Euroopassa samoin kuin 
uskonnollisten uskomusten suosio. Uskonnollisilla instituutioilla 
ei myöskään ole samanlaista vaikutusvaltaa kuin vaikkapa keski-
ajalla, koska moderni yhteiskunta on institutionaalisesti eriytynyt 
ja kulttuurisesti yksilöllistynyt (ks. luku 3).

Uskontososiologiassa sakralisaatiolla kuvataan prosessia, jossa 
yksilöllistyminen ei johda välinpitämättömyyteen, vaan uuteen 
uskonnon tai ”henkisyyden” nousuun. Uskonnollisuus ei vaadi si-
toutumista uskonnollisiin instituutioihin, vaan se näkyy erityisesti 
ihmisten kiinnostuneisuutena sellaisiin uskonnollisuuden muotoi-
hin, joissa jumalan, luonnon ja ihmisen välillä ei ole samanlaista 
juopaa kuin perinteisissä uskonnollisuuden muodoissa (Woodhead 
& Heelas toim. 1999, 2–3). Sakralisaatiolla voidaan viitata vielä 
laajemmin yleiseen uskonnollisuuden kasvuun paitsi yksilöiden 



121

4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja näkökulmia

elämän, myös yhteiskunnallisten suhteiden määrittäjänä. Molem-
mista sakralisaatioista on jonkinlaista, valikoituihin konteksteihin 
rajattua todistusaineistoa, mutta mistään kokonaisvaltaisesta sak-
ralisaatiosta ei ainakaan vielä voida puhua.

Sekularisaation ja sakralisaation heiluriliikkeen sijaan uskon-
non on ehdotettu ilmenevän implisiittisesti. Uskonto ei katoa, 
vaan sitä voidaan paikantaa hyvinkin maallisiin konteksteihin, 
tyypillisten uskonnollisten instituutioiden ulkopuolelle. Suomessa 
esimerkiksi jääkiekon ja Englannissa jalkapallon voidaan ajatella 
kantavan joitakin merkitys- ja affektirakenteita, jotka aikaisemmin 
kukoistivat eksplisiittisten uskontojen yhteydessä. Sankarimyytit, 
pyhiinvaellukset, hyvän ja pahan taistelut, sitoutumiset sekä ri-
tuaaliset kokoontumiset ovat implisiittisen uskonnollisuuden vii-
tekehyksen mukaan osa urheilun uskonnollista ulottuvuutta (vrt. 
faniuden käsittely tässä teoksessa). Uskonnon implisiittisyys ei ole 
vain tätä, sillä tutkimusohjelmallisella tasolla se kysyy ennen muu-
ta sitä, mikä saa ihmiset ”tikittämään” (Bailey 1998, 44). Tällöin 
uskonnollisuus paikantuu sen perusteella, minkä ihmiset sanoissa 
ja teoissaan osoittavat olevan heidän elämässään keskeistä. Näin 
teoretisoituna uskonto ei voi kadota, mutta ihmisille keskeisten 
merkitys- ja affektirakenteiden voidaan ajatella siirtyvän perintei-
sesti uskonnollisiksi luokiteltujen instituutioiden yhteydestä mui-
hin konteksteihin. 

Erityisesti Yhdysvalloissa on korostettu, että uskonto alkaa 
muuttua kansalaisuskonnollisuudeksi. Jean-Jacques Rousseau (1998, 
208–225) viittasi termillä 1700-luvulla uskonnon, kansan ja val-
tion liittoon, mutta myöhemmissä kehittelyissä termiä on käytetty 
kuvaamaan myös nationalismin uskonnonkaltaisuutta – erityisesti 
sellaista nationalismia, jonka sanastoon kuuluvat viittaukset Ju-
malaan (Bellah 1969). Tällöin ihmisiä ei pidä yhdessä niinkään 
vakiintuneiden uskontoperinteiden kuin kansallisten instituutioi-
den rituaalit, symbolit ja myytit, kuten lippu, juhlapäivien paraa-
tit, urheilumenestys ja esimerkiksi Yhdysvalloissa Washingtonin 
ja Lincolnin ympärille kiertyvä käsitys luvatusta maasta, jossa jo-
kaisella on mahdollisuus nousta ryysyistä rikkauksiin ja joka sel-



122

4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja näkökulmia

laisena toimii esimerkkinä muille maille. Myös Suomea on tarkas-
teltu kansalaisuskonnollisuuden kehyksessä, jolloin Mannerheim 
talvisotineen, siniristilippu, Paavo Nurmi ja itsenäisyyspäivän 
vastaanotto muodostavat kansalaisuskonnollisuuden perinteiset 
kiinnekohdat. Suomessa luterilainen kirkko on kuitenkin vahvas-
ti mukana kansalaisuskonnollisuuden valtiollisissa ilmauksissa. 
Vaikka jonkinlaista kansalaisuskonnollisuutta ilmenee edelleen, 
itse teesiä ja termiä koskeva kansainvälinen teoreettinen keskustelu 
on vähentynyt. Myös Suomessa 1980- ja 1990-lukujen kontekstu-
alisointien (erit. Lampinen 1995; Sulkunen 1986; Sundback 1983) 
jälkeen keskustelu laantui, joskin käsitettä on käytetty 2000-lu-
vulla muutamissa julkaisussa (Kallunki 2013; Kyyrö 2012; Lam-
pinen 2006; Mahlamäki 2005). Syitä keskustelun laantumiselle 
on ainakin kaksi. Ensiksi termin aktiivisin kehittelijä, yhdysval-
talainen uskontososiologi Robert Bellah luopui 1980-luvulla kä-
sitteen käytöstä. Toiseksi uskontoa on alettu tarkastella yhden yh-
teiskunnan ylittävässä globaalissa viitekehyksessä.

Globalisaatiolle on useita tarkoitteita. Se on viitannut maail-
man homogenisoitumiseen ja kokemukseen siitä. Kuitenkin jo 
keskustelun varhaisvaiheissa todettiin, että yksisuuntaisen proses-
sin sijaan globalisoituminen merkitsee pikemminkin paikallisen 
ja maailmanlaajuisen erilaisia sekoittumisia. Uskontojen kohdal-
la globalisaatio tarkoittaa ensisijaisesti kansallisten ja paikallisten 
suurten kertomusten muuttumista. Uskonnot muodostavat uusia, 
entistä vähemmän paikkarajoitteisia toiminta- ja yhteydenpitover-
kostoja sekä toimivat hybridisten, diasporisten ja välitilan iden-
titeettien osoittajina. Esimerkiksi maahanmuuttajien uskonnol-
lisuutta ohjaa yhtä lailla yhteydenpito lähtömaahan kuin uuden 
asuinpaikan ympäristö. Globalisaatio on nostanut esiin ja vahven-
tanut myös ”globaalia uskonnollisuutta”. Sitä kuvaavalla jatkumol-
la toisessa laidassa ovat omasta erityisyydestään huolissaan olevat 
uskonnot dualistisine hyvä–paha-jakoineen ja toisessa liberaalit 
uskontodialogia, ekumeniaa, globaalia etiikkaa ja jopa globaalia 
teologiaa hahmottelevat yhtenäisyyttä korostavat uskonnot. (Ks. 
esim. Beyer 1994; Featherstone, Lash & Robertson toim. 1995.)



123

4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja näkökulmia

Jos globalisaatio ymmärretään ensisijaisesti taloutta koskevaksi, 
voidaan kysyä, millaista uskonnollisuutta se tuottaa. Tässä ei voi-
da vastata kattavasti siihen, miten globaalitalous luo puitteita eri-
laisille uskonnollisuuden muodoille, mutta sovellettaessa Michael 
Hardtin ja Antonio Negrin (2000, erit. 137–154) teoriaa globaa-
lista ja heikosti paikkasidonnaisesta talousimperiumista uskon-
toon, on selvää, että talouden globalisaatiosta ei seuraa uskonnon 
eikä muun kulttuurin yhdenmukaistuminen (ks. myös Friedman 
1995; Nederveen Pieterse 1995). Hardtin ja Negrin luonnostele-
massa viitekehyksessä imperiumin strategia ei perustu kulttuurin 
ja uskonnon assimiloinnille. Se sietää kulttuurista ja uskonnollista 
monimuotoisuutta niin kauan kuin sitä voidaan hyödyntää. Tätä 
Hardt ja Negri (2000, 198–201) kutsuvat kolminkertaiseksi im-
peratiiviksi: imperiumi on ensiksi sisällyttävä, toiseksi erotteleva 
ja kolmanneksi hallinnoiva. Toisin sanoen, ja soveltaen, kaikki 
uskonnot ovat mukaan kutsutut, sen jälkeen erotellaan sopivat 
epäsuotuisista (epäpoliittiset perinteet mahdollisista konfliktien 
aiheuttajista) ja lopuksi muokataan tai suositaan sellaista uskon-
nollisuutta, joka on ohjattavissa voiton maksimoinnin välineeksi 
tai valtion supistunutta roolia paikkaavaksi kansalaisyhteiskun-
nan toimijaksi. (Ks. Taira 2013c.)

Privatisaatiolla viitataan yleisesti yhteiskunnan eriytymisestä 
seuraavaan prosessiin, jossa uskonnolle jää paikka osana yksityis-
tä elämää. Näin ajateltuna uskonto ei enää toimi yhteisön tai yh-
teiskunnan ”liimana”. Sen sijaan ihmiset uskovat yksilöllisesti ja 
pitävät uskonnon yksityisasiana (Carrette & King 2005, 13–17; 
Luckmann 1967). Esimerkiksi Suomessa valtaosa kansalaisista 
kuuluu kirkkoon, mutta uskontoa ei nosteta mielellään julkisek-
si keskustelunaiheeksi tai omien näkemysten perusteeksi. Tämä 
erityisesti varhaista modernisoitumista kuvaava kehitys on haas-
tettu tuoreemmalla teesillä uskonnon deprivatisaatiosta (Casanova 
1994). Sen mukaan modernisaation rakenteellinen eriytyminen 
erottaa uskonnon esimerkiksi politiikasta, tieteestä, taloudesta. 
Myös uskonnon sosiaalinen merkitys heikkenee eriytymisessä. Us-
konto ei kuitenkaan lukkiudu yksityisen alueelle tai yksilöllisiin 



124

4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja näkökulmia

merkityssysteemeihin. Sen sijaan uskonto näyttää muotoutuvan 
osaksi julkista sfääriä. Uskonnot toimivat kuitenkin useammin 
rationaalisina kuin tuonpuoleiseen tai jumalien tahtoon vetoa-
vina keskustelukumppaneina. Esimerkiksi Suomessa kirkko on 
1990-luvulta lähtien ottanut selvemmin kantaa sosiaalipoliittisiin 
kysymyksiin. Niissä se on vedonnut pikemminkin oikeudenmu-
kaiseen ja arvokkaaseen elämään kuin Jumalan tahtoon. Tällöin 
uskonto on merkittävä osa julkista sfääriä, vaikka uskonnolliset 
instituutiot eivät voisikaan vaikuttaa valtioon ohi demokraattisten 
menettelytapojen.

Deprivatisaatiota koskeva teesi näyttää vakuuttavalta sikäli, 
että uskonto on jossain määrin ”palannut” julkisuuteen. Toisaal-
ta tutkijat ovat esittäneet täsmennyksiä ja vaihtoehtoisia käsitteitä 
(Axner 2013; Beckford 2010; Herbert 2011; 2012; Knott, Poole & 
Taira 2013a, 34; Ward & Hoelzl 2008). Ongelmallista on myös 
määrittää, mitä vaikutuksia uskonnon julkistuminen tuottaa. Ta-
lal Asad (2003, 181–187) onkin ehdottanut, että alkujaan sekula-
risaatioteesin kanssa pääosin yhteensopivaksi tarkoitettu näkemys 
saattaa alkaa kumota sekularisaatioteesiä – kaikki riippuu siitä, 
millä tavalla uskonto tulee julkiseksi. Jos julkinen sfääri ei olekaan 
rationaalisten argumenttien alue, vaan valtasuhteiden mukaan 
muuttuva sisäänottamisen ja ulossulkemisen tila, uskontojen mu-
kanaolo saattaa muuttaa julkisen keskustelusfäärin diskursiivista 
rakennetta. Tällä voi olla laajempia seurauksia uskonnon asemalle 
nykykulttuurissa.

Deprivatisaatioteesiä liioitteleva versio näkee uskonnon aseman 
nykykulttuurissa fundamentalismin ja jopa uskonnollisen terro-
rismin nousuna. Julkisuuteen nousevat muutoin hiljennetyt ja 
tukahdutetut uskonnolliset ääriliikkeet, jotka eivät ole kiinnostu-
neita rationaalisista argumenteista tai demokraattisista keskustelu-
säännöistä, ja jotka pyrkivät kytkemään eriytyneet alueet takaisin 
uskontoon. (Kepel 1994; Margulies toim. 2005.) Näkymä ei ole 
täysin vailla perusteita, mutta usein fundamentalismin ja terro-
rismin nousua korostetaan liikaa, koska uhkakuvan luominen ja 
pelon ilmapiirin ylläpitäminen hyödyttää maailmanpolitiikan toi-



125

4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja näkökulmia

mijoiden etuja ja turvallisuustarvikkeita kauppaavia yrityksiä sekä 
levikistään huolehtivaa mediaa. Usein fundamentalismi tematisoi-
daan erityisesti islamia koskevaksi. Kuitenkin kaikissa ”maailman-
uskonnoissa” on ääriliikkeitä, ovat ne sitten kirjaimellisesti oppiin-
sa tai pyhiin teksteihinsä uskovia tai muutoin konservatiivisia.

Deprivatisaatiota ja fundamentalismia korostavien näkemysten 
lisäksi myös ajatus uskontojen uusheimoistumisesta, neotribalisaa-
tiosta, asettuu kontrastiksi varhaisen modernisaation privatisaa-
tiolle. Uusheimoistuminen tarkoittaa varhaisen modernisaation 
yksilökeskeisyyden väistymistä löyhien yhteisöjen tieltä (Maffesoli 
1993; 1995; 1996), vaikka koko ajatus löyhistä yhteisöistä olettaa-
kin jonkinasteisen yksilökeskeisyyden jatkumisen – muutoinhan 
ihmiset eivät voisi valita ja vaihtaa osallisuuttaan erilaisiin uus-
heimoihin. Uusheimoistumisen ajatus nostaa esiin nykykulttuu-
rin identiteettipelin joustavuuden: myös uskontoihin tai niiden 
tarjoamiin tapahtumiin voidaan osallistua tapahtumaluonteisesti 
sitoutumatta eliniäksi. (Ks. luvut 8 ja 9.)

Useita edellä esitettyjä prosessitermejä ja näkemyksiä yhdistää 
ajatus uskonnon monimuotoistumisesta. Tällöin korostuu murros 
suhteessa kristinuskon suureen kertomukseen, joka kriisiydytty-
ään asettuu erääksi (kulttuurisesti vakiintuneeksi ja siksi etuoi-
keutetuksi) valinnan mahdollisuudeksi muiden joukkoon. Tätä 
muutosta tukevat sellaiset ilmiöt kuin maahanmuuton ja pako-
laisuuden kasvu, kirjavien etnisten ryhmien toisten ja kolmansien 
sukupolvien kasvaminen länsimaissa, keskustelu monikulttuuri-
suudesta ja identiteettien hybridisyydestä. 

Luonteva jatko esiteltyjen asiasanojen listalle olisi postmoder-
ni tai postmodernisaatio, sillä termin alla on keskusteltu moder-
nisaation muutoksista. Uskontososiologiassa postmodernisuutta 
koskeva keskustelu on ollut verrattain vähäistä (ks. Hunt 2005, 
28–43; Lyon 2000). Olen toisaalla kirjoittanut uskonnon notkis-
tumisesta (Taira 2006a). Selvitin, että mikäli Zygmunt Baumanin 
pohdinnat postmodernista ja kiinteän modernin notkistumisesta 
pitävät edes jokseenkin paikkansa, mitä kehityskulku tarkoittaa 
uskonnon osalta. Notkea moderni on pikemminkin väljähkö tul-



126

4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja näkökulmia

kinnallinen kehys kuin yksinkertaisesti oikeaksi tai vääräksi osoi-
tettavissa oleva teoria. Tulkinnallisena kehyksenä sen käyttö vaatii 
jonkinlaisen ymmärryksen varhaisemmasta modernisaatiosta, jota 
Bauman (2002) kutsuu kiinteäksi moderniksi.

Kun adjektiivi notkea siirretään kuvaamaan nykykulttuurin 
uskonnollisuutta, se saa käsittelyssäni kaksoismerkityksen, joka 
muistuttaa osittain Baumanin jäsennystä. Se on kuvaus paitsi 
uskonnoksi nimetyn ilmiön muutoksesta, myös uskonnon käsit-
teen liukkaudesta. Ensimmäisen merkityksen mukaan uskontojen 
käyttötavat monimuotoistuvat. Uskonto on kulttuurinen resurssi, 
joka purkautuu sääntelystään. Tämä ei välttämättä ole privati-
saatiota, vaan resurssien käyttö voi paikantua myös julkisuuteen. 
Tällaisen uskonnon ydinalueena ei välttämättä ole uskon ja vies-
tin artikulaatio vaan yhtä lailla affektiivisuus. Yksilön kokemus ja 
uskonnolliset ”neuvonantajat” muodostavat auktoriteetin uskon-
nollisten johtajien ja perinteen sijaan. Tällöin toimintaympäristö-
kin muuttuu yhteen uskonnolliseen instituutioon sitoutumisesta 
”naulakkoyhteisölliseksi” ja kulutuskeskeisemmäksi, vaikka itse 
toimintaympäristön tarjoajana voivat olla perinteiset instituu-
tiot. (Ks. Taira 2006a,  53–59.) Toisaalta modernin perinteiden 
liudentuminen avaa tilaa todella ”kiinteälle” uskonnollisuudelle, 
esimerkiksi fundamentalismille, joka onkin eräs keino ratkais-
ta modernia elämää vaivaava epävarmuus. Fundamentalismi on 
myös kommunikatiivinen keino tehdä ero muihin ja saada ääni 
kuuluville aikana, jolloin liberaalit kannat ovat esillä entistä vah-
vemmin.

Toisessa merkityksessä eli uskonnon käsitteen ongelmallisuu-
teen tai liukkauteen viittaavana adjektiivi notkea tarkoittaa, että 
vaikka ”uskonto” on koko modernin historiansa ajan ollut jok-
seenkin muuttuva ja kiistanalainen käsite, se on nykypäivän mo-
nimuotoisissa yhteiskunnissa sitä entistä enemmän, koska ihmiset 
ja ryhmät käyttävät sitä tietoisesti omien intressiensä ajamiseen. 



127

4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja näkökulmia

Uskontotiede ja kulttuurintutkimus: Tarvitsevatko ne toisiaan?

Jos uskontoa voidaan paaluttaa edellä kuvattujen, lähinnä uskon-
tososiologisten prosessitermien ja lähestymistapojen avulla, mikä 
jää kulttuurintutkimuksen tehtäväksi? Kulttuurintutkijat eivät 
(brittiläisen kulttuurintutkimuksen merkityksessä) ole tutkineet 
uskontoja muutamia poikkeuksia lukuun ottamatta, eivätkä us-
kontotieteilijät ole kansainvälisesti katsottuna olleet kovin hyvin 
perillä erilaisista kulttuurintutkimuksen ytimessä olevista teoreet-
tisista ja metodologisista virtauksista. Toisaalta voidaan kysyä, 
miksi pitäisikään tutkia – kulttuurintutkimuksessa riittää tärkei-
tä ja kiinnostavia aiheita, vaikka uskontoa ei asialistalla olisikaan 
ja uskontotiede voi hakea inspiraatiota sille entuudestaan tutuilta 
tieteenaloilta. Siksi parempi pohdinnan aihe onkin, miten uskon-
totiede ja kulttuurintutkimus voivat luoda uutta ja hedelmällistä 
tutkimusta toisiaan tukemalla. Kulttuurintutkimus ei artikulaa-
tioteoreettisten kehittelyjen lisäksi tarjoa ”omaa” metodia, vaikka 
yksittäiset metodit voivat välittyä uskontojen tutkijoille kulttuurin-
tutkijoiden kautta. Kuitenkin kulttuurintutkimuksen kyky heilut-
taa oppialojen rajoja ja koko humanististen tieteiden rakennetta on 
tervetullut uudistus, jolla on vaikutuksia yksittäisiin opinaloihin. 
Kenties tätäkin merkittävämpää on, että kulttuurintutkimus on 
tarjonnut poliittisen, eettisen ja kriittisen asenteen, jonka avulla 
omaa oppialaa ja tutkimustyötä voidaan reflektoida. Sikäli kuin 
kulttuurintutkimus on suodattanut elementtejä erilaisista kriitti-
sen tutkimuksen leireistä ja pyrkinyt luomaan omaa identiteettiä, 
se jäsentää uudelleen myös uskontotieteen mahdollisuuksien ja ra-
joitteiden keskustelukenttää (ks. luku 1). 

Uskonto on nykykulttuurissa niin näkyvää, että sitä tutkitaan 
ja tullaan tutkimaan niin kulttuurintutkimuksessa kuin sen lähi-
tieteissä. Tässä uskontotieteellinen sivistys on avuksi. Esimerkiksi 
sosiologian valtavirran ongelmana on, että tarkastelu painottuu 
yleensä yhteen kulttuuriin. Siinä ei sinänsä ole mitään vikaa, ku-
ten ei nykykulttuuriin keskittymisessäkään. Ongelmana onkin, 
että käsitteistö ja käsitykset voivat muovautua vain yhden kult-



128

4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja näkökulmia

tuurin tai uskonnon (kristinuskon) perusteella. Tutkimuksellisten 
työkalujen on parempi olla muodostuneita useita kulttuureja kos-
kevan tutkimuksen kautta. Siksi useampiin kulttuureihin keskit-
tyvä uskontotiede on sopiva partneri. Toinen sosiologian ongelma 
koskee sitä, että esimerkiksi aikalaisdiagnoosit ovat noteeranneet 
lähinnä fundamentalismin.1 Tämä selittyy sillä, että tutustumi-
nen erilaisten uskontojen etnografisiin ja historiallisiin kuvauk-
siin on vaikuttanut olleen vähäistä. Kenties tästä syystä sosiologi  
Anthony Giddens voi väittää Jehovan todistajien hylkäävän val-
taosan modernista teknologiasta, kun pintapuolinenkin tutustu-
minen liikkeen historiaan osoittaa sen toimineen painetun sanan 
ja audiovisuaalisen teknologian käytön pioneereina sanomansa 
levittämisessä ja yhteyksien ylläpidossa. (Ks. Beckford 2003a, 
121–124, 218v7). 

Valtavirran sosiologian lisäksi myös kulttuuriteoreettisissa us-
konnon käsittelyissä on puutteita. Nykykeskusteluissa uskonto on 
noussut esiin erityisesti uutena resurssina vasemmistolaisten maal-
lisen vapautumiskertomuksen kriisiydyttyä. Pinnalle on tullut ai-
nakin kaksi trendiä: yhtäältä lacanilainen teoria ja toisaalta ajatus 
kulttuuriteorian kriisistä. Molemmissa yhteyksissä uskonto on ol-
lut esillä. Esimerkiksi lacanilaisen kulttuuriteorian omintakeinen 
kehittelijä Slavoj Žižek on kirjoittanut paljon uskonnosta (esim. 
Žižek 2001a; 2001b; 2003). Samoin teorian kriisistä polemisoinut 
Terry Eagleton (2003) on ehdottanut, että kulttuurintutkijoiden 
tulisi tarkastella ”suuria aiheita”, kuten moraalisuutta, kärsimys-
tä, kuolemaa ja uskontoa. Kuitenkin Žižekille uskonnon käsittely 
typistyy pääosin sen selvittämiseen, mikä on Paavalin teologian 
ja ylipäätään kristinuskon potentiaali toimia vasemmistolaisen 
politiikan mallina. Vastaavasti Eagletonin huoli kulttuuriteorian 
tutkimuskohteista lähinnä mystifioi uskonnon ”suureksi aiheeksi”. 
Vaikka molemmilla ajattelijoilla on runsaasti oivaltavia uskontoon 
liittyviä näkemyksiä, kulttuuriteoria ja kulttuurintutkimus tarvit-
sevat heidän lähtökohtiensa sijaan nähdäkseni sellaista uskonnon 
käsittelyä, joka hahmottaa uskontoa pikemminkin jonakin arki-



129

4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja näkökulmia

päiväisenä ja tavallisena käytäntönä kuin valikoituneista teologeis-
ta haettuna inspiraationa (Žižek) tai ihanteellista elämää ja kuole-
maa koskevana ”suurena aiheena” (Eagleton).

Jotakin valoa on näkyvissä jopa perusopetukseen tarkoitetuissa 
teksteissä. Malory Nyen Religion: The Basics (2003) lähestyy us-
kontoa sellaisesta uskontotieteellisestä viitekehyksestä, joka luo 
aktiivisesti suhdetta kulttuurintutkimukseen, monikulttuurisuus-
tutkimukseen ja jälkikolonialistiseen tutkimukseen unohtamat-
ta uskontososiologian, -antropologian ja -etnografian opetuksia. 
Kun Nyen johdantoa verrataan toiseen, Martin Forwardin teok-
seen Religion: A Beginner’s Guide (2001), ymmärretään paremmin 
näkökulman erityisyys (ks. kaavio s. 130).

Tärkeimmät erot teosten välillä kiteytyvät näkökulmassa. 
Siinä missä Forward painottaa ymmärtämistä empaattisen asen-
teen avulla, Nyen lähestymistapa perustuu kriittisen kulttuu-
rintutkimuksen työkalujen käyttöön. Tästä erosta määrittyvät 
myös suhde lähitieteiden hyödyntämiseen, keskeisiin teemoihin 
ja käsitteisiin, kritiikin kohteisiin ja uskonnontutkimuksen kes-
keisnimien määrittämiseen. En odota uskontotieteen lähialojen 
opiskelijoiden ja tutkijoiden tunnistavan esimerkiksi Forwardille 
läheisten uskontotieteilijöiden nimiä, jotka edustavat erityisesti 
uskontofenomenologista suuntausta. Tämä korostaakin sitä, mi-
ten Nyen nykykulttuuriin keskittyvä, tieteidenvälinen ja vahvem-
min kulttuuriteoreettinen näkökulma erottautuu ammentaessaan 
muutamien uskontotieteen keskeisnimien (Jonathan Z. Smith, 
Talal Asad, Catherine Bell) lisäksi Foucault’n, Gramscin, Hallin 
ja Williamsin kaltaisilta lähes kaikille kulttuurintutkijoille tutuilta 
teoreetikoilta. Nye korostaa myös esimerkiksi tuotteiden vastaan-
oton tutkimusta, arkea tutkimuskohteena, sukupuolikysymyksiä, 
postkolonialistista tutkimusta, nykyaikaa ja populaarikulttuuria. 
Tämä on poikkeavaa uskontotieteen johdantoteoksissa, mutta 
näin Nyen painopiste tulee selvemmäksi. Se on harkitusti kult-
tuurintutkimukseen kallellaan, vakuuttuneena siitä, että uskonto-
tieteilijät ja kulttuurintutkijat tarvitsevat toisiaan.



130

4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja näkökulmia

Religion: A Beginner’s 
Guide (M Forward, 2001)

Religion: The Basics  
(M Nye, 2003)

Näkökulma · Ymmärtävä
· Fenomenologia
· Empaattisuus uskovaa 
kohtaan

· Kriittinen
· Kulttuurintutkimus
· Uskonto kulttuurisena ja 
inhimillisenä toimintana

Tavoite · Empaattinen toisen ym-
märtäminen
· Uskontojen yhtäläisyyksien 
ja erojen vertailu
· Sekulaari keino valottaa 
uskontojen viestejä

· Nykymaailman uskontoihin 
kytkeytyvien valtasuhteiden 
ymmärtäminen (ja muutta-
minen)

Käsitteet · Usko
· Sulkeistaminen (fenomeno-
logian ”epoche”)
· Empaattisuus

· Kulttuuri (etuliitteineen)
· Valta
· Uskonnon antiessentialismi 
(epäolemuksellisuus)

Keskeiset teemat · Transsendentin ilmene-
minen
· Hyvä elämä
· Pyhät tekstit ja paikat, 
palvonta
· Uskonnolliset spesialistit

· Valtasuhteet
· Erot (sukupuoli, etnisyys, 
luokka, uskonto jne.)
· Populaarikulttuuri ja -uskonto 
/ arjen uskonto
· Rituaalit

Esimerkit · Maailmanuskonnot, esi-
modernit kyläyhteisöt ja 
sivilisaatiot

· Nykykulttuuri: globaalit,  
modernit ja monikulttuuriset 
ilmiöt

Tieteidenvälisyys · Uskontofilosofia
· Teologia
· Etnografia (kenttätyöt)

· Kulttuurintutkimus
· Antropologia
· Kirjallisuustiede
· Sosiologia

Kritiikin kohde · Skientismi, ”reduktionis-
mi”, sekularismi

· Epäkontekstuaalisuus, eliitin 
uskontoon ja kanonisoituihin 
teksteihin keskittyminen

Uskonnontutki-
muksen sankarit

· George Parrinder
· John Bowker
· Ninian Smart
· Wilfred Cantwell Smith

· Jonathan Z. Smith
· Talal Asad 
· Michel Foucault 
· Raymond Williams 
· Stuart Hall
· Antonio Gramsci
· Catherine Bell

Oma uskonnolli-
suus

· Aktiivinen metodisti · Anglikaaninen kristillisyys 
kulttuurisena taustana

Uskontotieteen johdantoteosten vertailu



131

4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja näkökulmia

Kohti metodisten lähtökohtien luonnostelua

Mikäli uskonnon näkyvyys nykykulttuurissa nostattaa kulttuu-
rintutkijoiden kiinnostusta aiheeseen, voidaan alkaa puhua myös 
menetelmällisistä kysymyksistä. Esitän muutamia näkemyksiä, 
joita pidän tärkeinä sekä uskontotieteen että kulttuurintutkimuk-
sen kannalta.

Ensinnäkin uskonnolla ei viitata vain uskoon tai uskonnolli-
siksi nimettyihin instituutioihin. Usko ei ole välttämättä keskeistä 
kaikissa uskonnoiksi luokitelluissa ilmiöissä ja perinteissä. Uskon 
määrittäminen uskonnon ytimeksi on hyvin protestanttisesti pai-
nottunut lähtökohta (Harvey 2013; Taira 2014a, 108–111). Us-
konnollisiksi instituutioiksi määrittyminen on uskontodiskurssien 
ja valtasuhteiden tulos, ei tutkimuskohteita rajaava tieteellinen 
lähtökohta.

Toisena lähtökohtana on, että uskontoja tarkastellaan kulttuu-
risena ja kontekstuaalisena käytäntönä. Esimerkiksi Nye ei halua 
kirjoittaa uskonnon tutkimuksesta käyttämällä opinalan erilaisia 
maailmalla vakiintuneita nimityksiä. Sen sijaan hän kirjoittaa ylei-
sesti uskonnon ja kulttuurin tutkimisesta sekä uskonnosta verbinä 
(”religioning”) (uskonnosta tekemisenä ks. Nye 2000a; Harvey 
2013). Uskonto ei olekaan omalakinen ja muusta sosiokulttuuri-
sesta todellisuudesta erillään oleva ilmiö. Uskonnolla ei myöskään 
ole ylikulttuurista ja ylihistoriallista olemusta, vaan uskonto mää-
rittyy kontekstisidonnaisesti sosiokulttuuristen prosessien osana. 
Myös teoriat ovat kontekstuaalisia ja itse tutkija on osallinen eikä 
täysin ulkopuolinen (ks. luku 1 tässä teoksessa).

Kulttuurintutkijoista esimerkiksi Lawrence Grossberg (1997b, 
317) kirjoittaa, että materialistinen teoria artikulaatiosta tutkii 
käytäntöjä. Käytäntöjen, siis myös merkityskäytäntöjen määrittä-
minen tutkimuksen keskiöön tekee eron merkityksiä, yksilöiden 
ajatuksia tai intentioita ensisijaisena tutkimuskohteena pitämiin 
teorioihin. Uskonnon tutkimuksen perinteeseen sovitettuna ehdo-
tus voidaan ymmärtää sellaisenaan, mutta myös erona uskonnon 
oppeja korostavaan tutkimukseen. Uskontoa ja uskonnollisuutta 



132

4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja näkökulmia

tarkastellaan käytäntöinä pikemminkin kuin oppeina tai ajatuksi-
na. Itse oppikin on käytännössä huomattavasti monimuotoisempi 
kuin teologisesti hiotut julkilausumat. Spontaanissa arkiajattelus-
sa kristityn Jumala saattaa olla taivaassa asustava valkopartainen 
mies, vaikka kirkko ei sitä opeta. Muslimit saattavat juoda viiniä 
tai pelätä henkiolentojen (jinnien tai djinnien) mahdollisia vaiku-
tuksia, vaikka oppi kieltää viinin juonnin ja opettaa vahvaa mo-
noteistisuutta. Ihmiset voivat myös käyttää uskontoja, harjoittaa 
uskonnollisuutta vailla uskoa sen tarjoamiin opillisiin viesteihin. 
Jo näiden huomioiden avulla ymmärrämme, että uskonnoiksi 
nimetyissä ilmiöissä keskittyminen käytäntöihin on usein oppia 
hedelmällisempi lähtökohta. Tämä on tietysti tutkijan, ei uskon-
nonharjoittajan itsensä näkemys.

Kolmanneksi tutkimuskäytännössä yhdistyy teoreettinen ja 
empiirinen tutkimus. Tämä tarkoittaa, että tutkimuksen ei tule 
olla vain teoreettista työtä ilman empiirisiä kohdennuksia eikä 
aineiston erittelyä vailla laajempien asiayhteyksien teoretisointia 
tai kartoittamista. Empiirisen tutkimuksen menetelmät tulee siis 
sovittaa ilmiötä koskeviin laajempiin teoretisointeihin. Kulttuu-
rintutkimus onkin assosiaatioiltaan laajempi termi kuin erityisesti 
1980-luvulla viljelty kulttuurikritiikki, koska sen sisältämät mie-
likuvat siirtävät painopisteen pois empiirisen tutkimuksen alueilta 
ja aineistoilta. 

Neljäs huomio koskee uskontotieteen ja kulttuurintutkimuk-
sen kytkeytymisen erityisyyttä. Erityisyys voisi määrittyä yleisenä 
kiinnostuksena valtasuhteisiin ja eroihin sekä rajatummin alkeis-
osien kytköksiä tarkastelevassa artikulaatioteoreettisessa orien-
taatiossa (Grossberg 1995, 230–267; Hall 1992, 355–380; Slack 
1996). Meillä on erilaisia tapoja ymmärtää valtasuhteiden osuus 
uskonnoissa. Marx, Weber, Gramsci, Althusser ja Foucault tarjoa-
vat kaikki relevantteja, joskin toisistaan poikkeavia lähtökohtia, 
joiden avulla voimme paremmin käsitteellistää uskonnot valta- ja 
voimasuhteisiin kietoutuneina muodostumina. Valtasuhteiden 
lisäksi kulttuurintutkimukselle on ollut tavanomaista tarkastella 
eroja. Tällöin myös uskontoa tulisi tarkastella yhtenä merkitsevänä 



133

4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja näkökulmia

erona. Lisäksi uskontoja voidaan tutkia erojen suhteen. Feministi-
nen tutkimus on ollut pioneerin asemassa, koska se on osoittanut 
sekä sukupuolisen syrjinnän uskonnoissa että sukupuolineutraa-
leina esitettyjen uskontokuvausten sukupuolisokeuden (eli kuva-
ukset uskonnoista ovat olleet usein miesten kuvauksia miesten 
tavoista harjoittaa uskontoa). Kaikkia eroja ei voi tutkija perusteel-
lisesti samalla kerralla, mutta esimerkiksi intersektionaalisuuden 
käsitteellä on nostettu esiin erilaisten merkitsevien erojen suhteet 
ja niveltymiset (artikulaatiot).

Uskonto onkin eräänlainen artikulaatio. Tutkija kysyy, millais-
ten alkeisosien niveltymisistä ”uskonto” muodostuu tietyssä yhteis-
kunnallisessa tilanteessa, mihin tämä tai tuo uskonto artikuloituu 
ja mihin sitä pyritään aktiivisesti artikuloimaan eri toimijoiden 
(kapitalismi, politiikka, media, uskonnonharjoittajat jne.) tahoil-
ta. Uskonto oppina, käytäntönä ja vaikkapa retoriikkana niveltyy 
tietyissä konteksteissa vaihtelevin tavoin politiikkaan, talouteen, 
eri ideologioihin, sosiaalisiin suhteisiin, etnisyyteen, eroihin ja 
muihin kuviteltavissa oleviin konteksteihin. Tätä niveltymistä voi-
daan jäljittää artikulaatioteoreettisen ajattelun avulla. Näin osoi-
tetaan uskonnon yleinen antiessentiaalisuus – siis se, ettei uskon-
noksi nimetyillä ilmiöillä ole pysyvää olemusta ja vaikutusta – ja 
kontekstikohtainen kytkeytyminen. 

Ajatus artikulaatiosta toimii yleensä yhdessä muiden teoreettis-
ten ja metodologisten työkalujen kanssa. Se ei ole varsinaisesti teo-
ria siinä mielessä, että sen avulla ennustettaisiin säännönmukaisia 
kehityskulkuja, vaan se on pikemminkin tapa ajatella alkeisosien 
ei-välttämättömiä niveltymisiä ja niiden välisiä suhteita. Stuart 
Hall esittää, että 

jos haluan ymmärtää tämän tai tuon välisen asian suhteen, pe-
rusteluni on lopulta teoriaa artikulaatiosta, vaikka en sanokaan 
käyttäväni artikulaatioteoriaa selittämään asiaa. Näin en todella-
kaan toimi, en lainaa teoriaa. Sanon paremminkin: tämä näyttää 
toimivan tähän tapaan ja kyse on artikulaatiosta, sillä kytkennät 
eivät ole välttämättömiä. (Hall 2001, 107.)



134

4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja näkökulmia

Artikulaatioteoria ei siis ole tarkasti rajattu teoria, joka voitai-
siin osoittaa oikeaksi tai vääräksi. Se on tutkimusta ohjaava ajatte-
lun kehys ja juuri siinä merkityksessä teoreettinen työkalu.

Esitetyt näkemykset ja huomiot tulevat merkityksellisiksi, kun 
ne saadaan toimimaan osana nykykulttuurin uskonnollisuutta ku-
vaavia prosessitermejä tai avainsanoja, joiden kautta hahmotetaan 
laajoja kehityskaaria. Kun luvun alkupuolella käsitellyt prosessiter-
mit yhdistetään erilaisiin aiheen kannalta relevantteihin konteks-
teihin ja eroihin, on päästy mahdolliseen lähtökohtaan. Merkit-
sevien erojen lisäksi nykykulttuurin uskonnollisuutta kehystävät 
esimerkiksi yksilölliset valinnat, kansalliset lait ja asetukset, trans-
nationaaliset verkostot, yhteisölliset paineet ja joukkoviestinnän 
vaikutuskyky. Tästä lähtökohdasta voidaan edetä tutkimaan ny-
kykulttuurin uskonnollisuutta sellaisen työkalupakin kanssa, jolla 
on uutta annettavaa paitsi tiedeyhteisölle, myös sen ulkopuolelle. 
Tällöin kiinnostavia eivät ole ainoastaan kausaaliselitykset tai vie-
raiden elämänmuotojen harjoittajien intentioiden ymmärtämi-
nen. Sen sijaan uskontoa voidaan hahmottaa erilaisten sosiaalisten 
intressien ja valtasuhteiden verkoston yhtenä elementtinä, joka 
puolestaan koostuu rajatussa yhteiskunnallisessa tilanteessa useis-
ta erilaisista elementeistä. Uskonnollisiksi nimetyillä käytännöil-
lä määritetään, säännellään ja kanavoidaan erilaisten suhteiden 
ja vaikutusten muodostumisia. Tämän kontekstin tai verkoston 
analysointi eri yhteyksissä on kriittisen uskonnon- ja kulttuurin-
tutkimuksen keskeinen tehtävä, mutta sen tehokas toteuttaminen 
vaatii, että osaamme hahmottaa uskonnon asemaa nykykulttuu-
rissa erilaisten tässä esiteltyjen ja eriteltyjen prosessitermien avulla.

Miksi uskonto ei katoa?

Uskonnoiksi luokitellut katsomukset tarjoavat omasta mielestään 
myös nykypäivän asioiden selityksen, lohdutusta, moraalin ja niin 
edelleen. Nämä arkiajattelussa toistuvat käsitykset eivät ole välttä-
mättä tärkeimpiä uskonnollisuuden säilymistä ja ilmenemismuo-



135

4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja näkökulmia

toja selittäviä tekijöitä. Nykyisen tietämyksen valossa tärkeim-
mät uskontoa säilyttävät tekijät näyttävät koskevan evoluutiossa 
kehittyneitä ajattelun mekanismeja ja sosiaalista kanssakäymistä. 
Uskonto jatkaa olemassaoloaan ensiksikin siksi, että uskonnoiksi 
nimetyissä ilmiöissä toistuvat minimaalisesti intuitionvastaiset aja-
tukset ovat ”tarttuvia” (Barrett 2004, 21–30, 87–90; Boyer 2002). 
Uskonto ei tässä mielessä ole välttämättä lajin säilymisen kan-
nalta keskeinen tekijä, vaan pikemminkin evoluution sivutuote. 
Kulttuurintutkimuksellinen kiinnostus painottuu hieman toisin 
siihen, että uskonnon säilymisen ja muodon kannalta on keskeis-
tä, että sen avulla voidaan toteuttaa, ohjata ja kanavoida sosiaali-
sia ja käytännöllisiä intressejä (Mack 2001, 83–99; McCutcheon 
2001, 21–39; Lincoln 2012). Sosiaalisella intressillä ei tarkoiteta 
niinkään persoonallisia motivaatioita tai biologisia tarpeita. Sen 
sijaan intressit, jotka voivat olla tiedostettuja tai tiedostamattomia, 
ovat sosiaalisesti ja kulttuurisesti määrittyviä ja vaikuttavia. Us-
konto säilyy siksi, että sillä voidaan tehdä asioita. Ihmiset käyt-
tävät termiä ja viittaavat sille annettuihin sisältöihin puhuessaan 
mitä erilaisimmista asioista ja luokittavat toisia käytäntöjä uskon-
noiksi ja toisia joksikin muiksi. Näin ihmiset ylläpitävät, haastavat 
ja muuttavat sosiaalisia suhteita. Tämä toteutuu tilanteissa, joita 
uskontososiologien analysoimat yhteiskunnalliset ja historialliset 
kehityskulut puitteistavat.

Tässä luvussa on luonnosteltu verrattain väljä viitekehys, joka 
on käyttökelpoinen lähtökohta uskonnon analyysiin nykykulttuu-
rissa. Esitettyjen uskontotieteellisten näkemysten ja uskontososio-
logisten prosessitermien kytkeminen esimerkiksi kulttuurintut-
kimuksen hellimiin eroihin ja valtakonstellaatioihin muodostaa 
lähtökohdan, jota soveltamalla voidaan vastata täsmällisimpiin 
kysymyksiin uskonnon moninaisista muodoista, asemista, tehtä-
vistä ja kehityssuunnista nykykulttuurissa.



136



137

Lapsuuden joulunviettooni kuului suomalaisille tyypillinen käynti 
sukulaisten haudoilla. Hautausmaalla tuli käyttäytyä siivommin 
kuin vaikkapa matkalla autossa, jossa lapset nahistelivat keske-
nään. Lähdimme yleensä pois hautausmaalta ennen sankarihau-
doilla alkanutta tapahtumaa. Isäni muisti kuitenkin aina mainita 
siitä. Hautausmaat tuntuivat jotenkin poikkeuksellisilta paikoil-
ta, joissa muisteltiin läheisiä ja järjestettiin Suomen kansan men-
neisyyttä juhlistavia tapahtumia. Hautausmaat eivät kuitenkaan 
liittyneet mihinkään selkeään teologiseen viitekehykseen. Niiden 
arvostaminen vain tuntui ilmeiseltä. Hautausmaita kutsuttiin py-
hiksi, aivan arkikielessä.

Veikko Anttosen perustavan ajatuksen mukaan ”pyhä-termin 
semanttisen historian tarkastelu osoittaa, että raja uskonnollisen 
ja muun sosiokulttuurisen arvoerottelun välillä on hiuksen hieno” 
(Anttonen & Taira 2004, 32). Tässä luvussa tarkoituksena ei ole 
käsitellä pyhä-termien semanttista historiaa eikä edes ottaa yleises-
ti kantaa uskonnolliseksi luokitellun ja muun arvoerottelun väli-
sen eron hienouteen tai karkeuteen. Tarkastelulla on kontekstisi-
donnaisempi tavoite: pohtia hautausmaita, hautoja ja hautaamista 
koskevan keskustelun kautta, millainen on luterilaisen kirkkoins-
tituution (”uskonnollisen”) ja suomalaisuuden (”muun sosiokult-
tuurisen arvoerottelun”) välinen suhde toisen maailmansodan jäl-
keisen Suomen modernisaatiossa.1

Aiheessa yhdistyy kaksi keskeistä ulottuvuutta, joiden käsitte-
lyssä Veikko Anttosen tutkimukset ovat avuksi. Nämä ovat pyhän 

5. Suomalais-luterilainen modernisaatio 
hautaamiskeskusteluissa



138

5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

kategorian teoretisointi sekä luterilaisuuden käsittely suomalaisuu-
den kulttuurisena järjestelmänä. Ensiksi hautausmaat ovat ilmeisiä 
esimerkkejä pyhiksi määritetyistä paikoista. Niissä yhdistyvät py-
hän käsitteelle tyypilliset määreet, kuten ajatukset arvoista, kiel-
loista ja rajoista (Anttonen 1996). Hautausmaat ovat arvostettuja 
paikkoja, jotka on rajattu erilleen muusta arkisesta tilasta. Eroa yl-
läpidetään erityisesti hautausmaihin liittyvillä käyttäytymissään-
nöillä ja normeilla. Toiseksi hautausmaita ja hautaamista koskeva 
keskustelu näyttää, miten luterilaisuus mielletään osaksi suoma-
laisuutta. Toisin sanoen luterilaisuus ja suomalaisuus kytkeytyvät 
toisiinsa. Selvimmin tämä näkyy aiheeseen liittyvissä nationalisti-
sissa teemoissa, kirkollisen hautaustoimen ja valtion läheisessä suh-
teessa sekä eriuskoisten ja uskonnottomien hautaamista koskevissa 
mediakeskusteluissa.

Ajatus luterilaisuuden ja suomalaisuuden kytkeytymisestä pai-
nottaa pysyvyyttä ja jatkuvuutta. Keskustelu ei kuitenkaan ole 
samanlaista vuodesta toiseen. Murrosten esiintuominen näyttää, 
miten hautausmaita koskeva keskustelu liittyy yleisesti suomalai-
sen modernisaation diskursiivisiin muutoksiin ja miten luterilai-
suuden ja suomalaisuuden suhdetta artikuloidaan (eri tavoin) yhä 
uudelleen.

Sanomalehtiaineisto

Olen koonnut Helsingin Sanomista kaikki uskontoon liittyvät pää- 
ja mielipidekirjoitukset parillisilta vuosilta aikavälillä 1946–2006. 
Tuona aikana ”Suomi muuttui maatalousvaltaisesta maasta teolli-
seksi ja ’jälkiteolliseksi’ yhteiskunnaksi kansainvälisten vertailujen 
valossa myöhään ja erityisen nopeasti” (Alasuutari 1996, 38). Kuu-
denkymmenen vuoden jakso kattaa siten yhteiskunnalliselle kol-
mivaihekertomukselle tyypillisen kaaren – esimodernista kiinteän 
ja teollisen modernin kautta notkeaan ja jälkiteolliseen moderniin. 
Tai tuotannollisesti ilmaisten: maatilasta tehtaaseen ja tehtaasta 



139

5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

yritykseen. Nämä talouden perustat eivät suoraan selitä sanoma-
lehtiaineistoa, mutta julkinen keskustelu kytkeytyy myös niihin 
osana monimutkaisia yhteiskunnallisia suhteita. 

Mainittuna ajanjaksona Helsingin Sanomissa on yhteensä 311 
hautaamista tai hautausmaita koskevaa kirjoitusta mainituissa 
osioissa. Lisäksi hautaaminen esiintyy metaforisissa ilmaisuissa.2 
Kirjoitusten ajallinen jakautuminen on esillä taulukossa 1. Se 
osoittaa ensisijaisesti aiheen jatkuvuuden ja julkaistujen kirjoitus-
ten lisääntymisen 1980-luvun puolivälistä alkaen. Pääkirjoituksia 
aineistossa on 33 (taulukko 2). Mielipiteitä, vieraskynä-kirjoituk-
sia tai niihin rinnastettavia kolumneja on 278. Jakauma kertoo 
osaltaan siitä, miten hautausmaita ja hautaamista käsittelevä kes-
kustelu koskettaa enemmän lukijakuntaa tai kansaa kuin lehden 
linjauksia, jotka tavallisesti esitetään pääkirjoituksissa.

Taulukko 1. Hautausmaita ja hautaamista koskevan kirjoittelun 
vuosittainen jakaantuminen.

1946 1 1968 2 1990 18

1948 1 1970 9 1992 20

1950 2 1972 6 1994 16

1952 5 1974 6 1996 22

1954 8 1976 5 1998 22

1956 2 1978 10 2000 18

1958 9 1980 4 2002 11

1960 13 1982 2 2004 24

1962 1 1984 9 2006 10

1964 4 1986 23 Yhteensä 311

1966 8 1988 20



140

5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

Tyypillisimpiä ja tarkempaan käsittelyyn valitsemiani kirjoi-
tuksissa esiintyviä teemoja ovat kirkon suhde valtioon tai muuhun 
yhteiskuntaan – mikä näkyy hautausmaiden kunnallistamista ja 
kirkollisverotusta koskevissa kirjoituksissa, hautausmaiden ja hau-
tajaisten kaikenlainen häirintä, nationalismi (sankarihaudat, kan-
sallisten merkkihenkilöiden hautajaiset) sekä uskonnottomien ja 
ei-kristittyjen hautaaminen. Yksittäisistä tapauksista matkustaja-
alus Estonian onnettomuudessa vuonna 1994 kuolleiden kohtalo 
puhuttaa tasaisesti useita vuosia itse tapahtuman jälkeen. Merkit-
tävää luterilaisuuden ja suomalaisuuden suhteen osalta on myös se, 
miten vähän teologisista seikoista keskustellaan.

Tavallisesti seurakunnat tai kirkon edustajat vastaavat yksittäi-
siin maallikoiden ja sanomalehtien päätoimittajien kirjoituksiin. 
Tämä käytäntö korostaa, että sanomalehti on kanava, jonka vä-
lityksellä seurakunta ja kirkko pyrkivät aktiivisesti ylläpitämään 
sekä läheistä suhdetta jäseniinsä että luterilaisuuden ja suomalai-

Taulukko 2. Hautausmaita ja hautaamista koskevien pääkirjoitusten 
vuosittainen jakaantuminen.

1946 - 1968 1 1990 -

1948 - 1970 - 1992 2

1950 - 1972 1 1994 3

1952 1 1974 1 1996 2

1954 - 1976 - 1998 2

1956 - 1978 1 2000 7

1958 - 1980 - 2002 -

1960 - 1982 - 2004 4

1962 - 1984 - 2006 1

1964 - 1986 5 Yhteensä 33

1966 1 1988 1



141

5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

suuden välistä sidettä. Tuo side ei kuitenkaan ole ollut muuttuma-
ton.

Keskustelun kolme vaihetta

Hautausmaita koskevan kirjoittelun vaiheet jäsentyvät homo-
logisessa suhteessa Pertti Alasuutarin erittelemiin moraalitalou-
den, suunnitelmatalouden ja kilpailutalouden diskursseihin.3 
Tiivistetysti moraalitalous (toisen maailmansodan päättymisestä 
1960-luvun puoliväliin) viittaa suomalaisuuden rakentamiseen 
yhtenäisyyttä korostavien moraalisten periaatteiden mukaan, 
suunnitelmatalous (1960-luvun lopusta 1980-luvun alkuun) ratio-
naaliseen organisointiin valtiojohtoisesti tieteellisten periaatteiden 
mukaan ja kilpailutalous (1980-luvulta eteenpäin) yrittäjyyteen, 
asiakkuuteen, yksilöllisyyteen ja vapaaseen kilpailuun. (Alasuutari 
1996.) Käytän jaottelua muutosten jäsentämisen apuvälineenä, en 
valmiina kehikkona, johon hautausmaita koskeva keskustelu voi-
taisiin ongelmattomasti sijoittaa.

Aineisto on jaettavissa karkeasti kolmeen vaiheeseen: tradi-
tionaaliseen (1946–1966), valtiojohtoiseen suunnitelmallisuuteen 
(1966–1988) ja jälkitraditionaaliseen kilpailullisuuteen (1988 
eteenpäin). Vaiheet toistavat monessa mielessä Alasuutarin jaot-
telua. Niiden ajoitus on kuitenkin poikkeava erityisesti siinä, että 
kilpailullisuuden diskurssi ilmaantuu hautaamista koskevaan kes-
kusteluun vasta 1980-luvun lopulla, jolloin keskustelu kiihtyy 
myös määrällisen tarkastelun perusteella.

Hautaamista ja hautausmaita käsittelevien pääkirjoitusten 
puuttuminen vanhimmista lehdistä sopii yleiseen käsitykseen 
uskonnon asemasta (taulukko 2). Uskonnolle – tässä tapaukses-
sa luterilaiselle kirkolle – varattiin paikka yhteiskunnan osana, 
moraalisena selkärankana. Tässä yhteydessä kutsun suunnilleen 
1960-luvun puoliväliin kestänyttä jaksoa traditionaalisen diskurs-
sin ajaksi. Käytän tuota nimitystä, koska hautaustoimen kirkolli-
suus oli aineiston perusteella itsestään selvää. Järjestely ei vaatinut 



142

5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

jatkuvaa julkista oikeuttamista. Hautaustoimen kirkollisuus ei 
ollut ongelma. Yleisökirjeissä kirjoitetaan pääosin hautausmaihin, 
hautoihin ja hautajaisiin kohdistuneesta häirinnästä ja ilkivallas-
ta. Kriittiset äänet liittyvät lähinnä siviilirekisterissä olevien pyr-
kimykseen saada oikeudenmukaista ja tasa-arvoista kohtelua, ei 
niinkään itse systeemin olemassaolon oikeutuksen arviointiin.

1960-luvun puolivälissä tapahtuu muutos, joka näkyy selvim-
min pääkirjoituksissa. Niiden keskeisenä viestinä on kirkon ja 
valtion erottamisen tärkeys. Hautaustoimen osalta se tarkoittaa 
vaatimusta kunnallistamisesta. Tämä vaihe ajoittuu suunnilleen 
välille 1966–1988. Kirjoittelu yleistyy 1970-luvulla. Kysymys on 
likimain samasta kuin Alasuutarin erittelemässä suunnitelmata-
loudessa: ”kunnallistaminen” on osa yleisempää strategiaa, jonka 
mukaan valtiojohtoinen asioiden rationaalinen hoitaminen tuot-
taa parhaan lopputuloksen. Tämä sisältää ajatuksen kirkon ja 
valtion erottamisesta yhteiskunnallisten asioiden hoitamisessa, ja 
siten myös vaatimuksen hautaustoimen kunnallistamisesta. Us-
konnolle varataan asema yksityisen alueelta, ”hengellisten” asioi-
den parista. Ruotsin suunnitelmaa seurattaessa ”hautausmaat siir-
tyisivät kirkolta kunnille; samalla kirkon verotusoikeus lakkaisi.” 
(pk, 8.3.1972.) Lehden linjaus on selvä:

Periaatteessa Suomessakin ollaan yksimielisiä siitä, että kirkon 
pitäisi olla itsenäinen ja maallisesta vallasta riippumaton ja että 
valtion pitäisi olla uskonnollisesti sitoutumaton. Käytännössä 
kirkon ja valtion välisen suhteen tarkistaminen törmää kuitenkin 
rahaan: kirkko ei halua luopua verotusoikeudestaan. Niinpä kir-
kon ja valtion välinen ero vaatinee meillä vielä pitemmän proses-
sin kuin Ruotsissa – ellei kirkon piirissä tapahdu jonkinlaista us-
konpuhdistusta, joka havahduttaisi tajuamaan, että hengellisessä 
elämässä on tärkeämpiäkin asioita kuin raha. (pk, 8.3.1972.) 

Lukijakirjeissä kannanotot eivät ole yhtä yhdenmukaisia, mutta 
kirkollisveron kritisointi yleistyy. Erityisesti kysytään, miksi yhti-
öidenkin täytyy maksaa kirkollisveroa. Tällöin ymmärretään, että 
veron poistaminen tarkoittaisi hautaustoimen kunnallistamista, 



143

5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

vaikka se ei olisikaan kirjoittajien ensisijainen tavoite. Valtiojoh-
toisen suunnitelmallisuuden aikana hautojen häirintää käsittelevä 
kirjoittelu pysyy entisellään, joten keskustelussa on myös jatku-
vuutta.

Kirjoittelu hautaamisesta ja hautausmaista lisääntyy huomat-
tavasti 1980-luvun puolivälin jälkeen ja jatkuu tasaisena vuoteen 
2006 saakka. Lehdelle lähetettyjen ja lehdessä julkaistujen lukija-
kirjeiden määrä lisääntyy kokonaisuudessaan, joten on oltava va-
rovainen pääteltäessä, että aiheesta tulee tärkeämpi. Silti yli puolet 
aihetta koskevista kirjoituksista on viimeisen kuudentoista vuoden 
ajalta ja kaksi kolmasosaa viimeisen kahdenkymmenen vuoden 
ajalta (taulukko 1). Tämä jakauma auttaa ymmärtämään, että ai-
heesta tulee tärkeä entisten menettelytapojen kyseenalaistuessa ja 
olosuhteiden muuttuessa.

1980-luvun lopulla Alasuutarin kilpailutaloudeksi nimeämä 
diskurssi alkaa vähitellen tulla osaksi hautausmaita koskevaa kes-
kustelua. Kirkon jäsenistä tulee asiakkaita, joilla alkaa olla yksi-
löllisiä vaatimuksia ja toiveita niin hautaamisen yksityiskohdista 
kuin hautojen hoidosta. Kirkonkin omaksumasta yksilöllistä rää-
tälöintiä ja asiakkuutta painottavasta diskurssista toimii esimerk-
kinä eri ajankohtien kirjoitusten vertailu. Vuonna 1952 yksittäinen 
kirjoittaja kaipaa hautakiviin yksilöllisyyttä. ”Kirkkokonttori” ei 
hyväksy kuviointeja, kuten ”kukkakiehkuroita, tähtiä ja auringon 
nousua kuvaavia” (mp, 13.4.1952). 1990-luvun puolessa välissä 
kirkkoherrakin kirjoittaa hautajaisten järjestämisestä ”itse omalla 
persoonallisella tavallamme” (mp, 31.3.1996) ja kivisuunnittelija 
korostaa, että ”ristinkin voisi veistää itse” tai hautaustoimistosta 
voi pyytää itselleen sopivan tarjouksen (mp, 4.4.1996).

 Kirkosta tulee tulosvastuullinen palvelun tarjoaja, joka vetoaa 
aina vain harvemmin hengelliseen kutsumukseen tai ammatti-
laisuuteen. Hautaamista ei kuitenkaan mielletä tuottoisaksi yri-
tystoiminnaksi vaan yhteiskunnalliseksi palvelutehtäväksi ja kult- 
tuuriperinnön ylläpidoksi.4 Kuitenkin käsitys hautaustoimen tu-
losvastuullisuudesta (kirkon sisäisessä taloudessa) ilmaantuu kes-



144

5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

kusteluun jo 1970-luvulla. Se korostuu erityisesti seurakuntien vas- 
tineissa:

Helsingin seurakunnat ovat päättäneet vähentää hoidettavikseen 
ottamiensa hautojen kustannuksia yksinkertaistamalla niiden 
hoitoa. Asiaan on kiinnitetty mm. tässä lehdessä huomiota. Asian 
tausta on seuraava. Lain mukaan seurakunta voi ottaa vastatak-
seen haudan hoidosta joko ainiaaksi tai määräajaksi. Maksuista 
saadut varat on hoidettavana erillisenä rahastona, jonka tuotoilla 
hoito kustannetaan. Tämä rahasto ei sisälly seurakuntien talous-
arvioon eikä siihen saa siirtää seurakuntien muita varoja, esimer-
kiksi verotuksella koottuja. Rahasto on hoidettava niin, ettei se 
tuota tappiota, vaan tuotot menevät kuluihin. […] Ainut mah-
dollisuus on sopeuttaa kulut tuottoihin eli hoitaa haudat pienem-
min kustannuksin. (mp, 18.1.1978.)

Alasuutarin termistössä tulosajattelu on osa kilpailutaloutta. 
Silti tässä 1970-luvun esimerkissä ei ole kyse puhtaasti kilpailuta-
loudesta. Puhtaasta kilpailullisuuden diskurssista voidaan puhua 
vasta kun tulosajattelu yhdistyy kilpailuttamiseen, jonka mukaan 
kansalaisten pitäisi saada itse päättää, mikä palvelun tarjoaja sopii 
heille parhaiten.

Suunnitelmallisuuden vaiheen pääkirjoitusten selvä kanta siir-
tyy taka-alalle 1990-luvulla. Vuosien 1992–2006 aikana aiheina 
ovat Estonian onnettomuudessa hukkuneiden hautaaminen, so-
tien joukkohaudat, merkkihenkilöiden hautaamiset kansallisina 
tapahtumina sekä hautajaiset poliittisen sovun ja rauhan hetkinä. 
Pääkirjoituksissa kannatetaan erillisiä hautausmaita uskonnotto-
mille ja kirkolle. Voimakasta kantaa hautaustoimen kunnallista-
miseen ei enää esiinny.

Yleisemmin esimerkiksi yhtiöveron kritisoinnissa olettamuk-
sena alkaa olla hautaustoimen kunnallistamisen sijaan vapaa kil-
pailu, koska – kuten Vapaa-ajattelijain liitto esittää kannanotos-
saan – ”vero rajoittaa kilpailua alalla ja vaikeuttaa uusien yrittäjien 
pääsyä markkinoille” (mp, 6.8.1998). Toisin sanoen kirkon hauta-
ustoimen ”käytännön monopoli” tulee kritiikin kohteeksi. Tosin 



145

5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

vapaa kilpailu on pikemminkin looginen osa uskonnonvapaudesta 
ja yhdenvertaisuudesta kirjoittavien tavoitteita kuin ensisijainen 
julkituotu ihanne. Ne, jotka edelleen kannattavat kunnallistamis-
ta, alkavat pitää aihetta periaatteellisen kysymyksen lisäksi talou-
dellisena asiana.

Taloudelliset seikat tulevat muutoinkin osaksi keskustelua. Ne 
yhdistyvät yksilölliseen räätälöintiin. Kirkon edustajan mukaan 
”hautajaisten ei tarvitse maksaa paljon” (mp, 31.3.1996) eikä kan-
salaisen ole tavatonta kysyä, mikä on halvin hautaamismuoto (mp, 
5.9.1988). Lisäksi taloudellisista asioista keskustellaan entistä avoi-
memmin hautojen hoidon ja hautamaksujen yhteydessä.

Keskustelun diskursiivisissa siirtymissä ei ole tapahtunut mer-
kittäviä muutoksia 2000-luvun alussa. Tämä on ehkä yllättävää, 
koska uskonnottomien ja ei-kristittyjen määrä on kasvanut, ja 
heitä ei aina haudata kristillisiin kirkkomaihin. Kirkosta eron-
neiden siunaaminen on ollut määrällisesti kasvava aihe. Yleisesti 
keskustelua leimaa kirkon ja uskonnon yhteiskunnallisen aseman 
ambivalenttius. Samanaikaisesti sekä tunnustetaan moniarvoisuus 
(uskonnottomuus ja eri uskonnot) että pyritään perustelemaan lu-
terilaisuuden etuoikeutettu asema.

Muutosta suunnittelusta kilpailuun kuvaa hyvin Anthony 
Giddensin (1995) ajatus jälkitraditionaalisesta yhteiskunnasta, 
jossa suhteellisen itsestään selvinä pidetyt perinteet ja asiat, ku-
ten kirkon hautaustoimen ”käytännön monopoli”, joutuvat ”dis-
kursiivisen perusteltavuuden” tilaan. Tämä tarkoittaa ensinnäkin 
sitä, että kaikki osapuolet joutuvat oikeuttamaan näkemyksensä 
ja hankkimaan sille kannatusta julkisessa keskustelussa. Toiseksi 
se tarkoittaa, että yksilöllisyyttä ja kilpailua korostava diskurssi 
muuttaa varhaisemmat hautaustoimeen liittyvät asetelmat, roolit 
ja hierarkiat entistä epävakaammiksi.5 Siksi tätä viimeisintä vai-
hetta voidaan kutsua jälkitraditionaaliseksi kilpailullisuudeksi.

Kolmen vaiheen diskursiivinen muutos näyttää noudattavan 
kohtuullisen hyvin Alasuutarin jaottelua. Kuitenkin tällainen 
yleinen ja yksinkertaistava periodisointi sivuuttaa aineistossa esiin-



146

5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

tyvät toisenlaiset muutokset ja jatkuvuudet. Käsittelen niitä tar-
kemmin.

Pyhät rajat

Jopa kolmasosassa kaikista hautaamista koskevista kirjoituksista 
käsitellään häiritseviä rajanylityksiä (taulukot 1 ja 3). Hautausmaa 
on muusta yhteiskuntaelämästä erilleen asetettu ”pyhä” paikka, 
jonka arvo osoitetaan ohjein ja kielloin säädellyllä käyttäytymisel-
lä. Kun sen mentaaliset ja fyysiset rajat ylitetään, ihmiset närkäs-
tyvät tavalla tai toisella: kukkia ja hautalyhtyjä varastetaan, haudat 
ja hautausmaa hoidetaan huonosti, hautausmaalla ei ole kastelu-
vettä, hautajaisissa metelöidään, ”kuokkavieraat” häiritsevät osal-
listumalla hautajaisiin, hautakiviä kaadetaan, hautaustoimialalla 
työskentelevä käyttäytyy töykeästi, polttohautaaminen tehdään 
virheellisesti ja epäkunnioittavasti, hautausmaa on liian lähellä ur-
heilupuistoa, hoitajat poistavat hautakoristeet liian nopeasti, seu-
rakunnat rikkovat ainaishoitoja koskevia sopimuksia, hautakiviä 
markkinoidaan aggressiivisesti, haudoille istutetaan toiveidenvas-
taisia kukkia, seurakunnan työntekijä on töykeä hautausmaalla 
hölkkäävää kohtaan, hautausmaiden lähellä ei saisi järjestää melui-
sia massatapahtumia, hautapatsas katsotaan röyhkeästi ulosotto-
kelpoiseksi omaisuudeksi, käymälä on hautausmaan häpeäpilkku, 
kuvaajat häiritsevät hautajaisia, hautausmaan ”pyhän maaperän” 
alle ei saisi rakentaa liikennetunnelia, autot rikkovat hautausmaan 
tunnelman, hautajaisten aikataulu on liian kiireinen.

Häirintää ja rajojen rikkomista koskevassa kirjoittelussa aiheet 
eivät muutu merkittävästi muutamassa vuosikymmenessä. Ilkival-
lasta, varkauksista tai epäkunnioittavasta käytöksestä kirjoitetaan 
kaikilla vuosikymmenillä. Tosin esimerkiksi hautakivien kaata-
minen mainitaan aineistossa ensimmäisen kerran vuonna 1996, 
joten sitä voidaan pitää tuoreena keskustelunaiheena (ks. Hjelm 
2005a). Aineiston valossa näyttää, että hautajaisten, hautojen ja 
hautausmaiden kunnioittaminen ja niitä koskevien sääntöjen nou-



147

5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

dattamisen tärkeys on toistuva ja jatkuva teema. Mitä se kertoo 
luterilaisuuden ja suomalaisuuden suhteesta?

Pyhän teoreetikoista erityisesti Georges Bataille on esittänyt, 
että vainajan ruumis muuttuu hautaan siunaamisessa vastenmie-
lisestä ja saastuttavasta osaksi sosiaalisen ja uskonnollisen elämän 
keskusta (Bataille 1988a; 1988b; Anttonen 1996, 76–77; Knott 
2005, 145). Siirtymä täytyy tehdä ”oikein” rikkomatta sääntöjä ja 
toimintatapoja. Sen jälkeen haudassa oleva vainaja on suhteessa 
yhteisöelämän keskeisiin arvoihin. Osittain siksi hautausmaihin 
ja hautoihin kohdistuu kieltoja ja käyttäytymissääntöjä. Niiden 
loukkaaminen on samalla koko yhteisön arvojen loukkaamista. 
Kuten Anttonen kirjoittaa: ”Moraalinen närkästys seuraa tilantei-
ta, joissa yksilölliset sovellukset eivät sovi yhteen yleisen tulkin-
nan kanssa – kuka sitten katsookin edustavansa kollektiivisempaa 
tulkintayhteisöä” (Anttonen 1993, 57). Tässä yhteydessä kollektii-
vista tulkintayhteisöä yhdistää pikemminkin ”suomalaisuus” kuin 

Taulukko 3. Häiritseviä rajanylityksiä koskevan keskustelun 
vuosittainen jakaantuminen

1946 1 1968 - 1990 10

1948 - 1970 2 1992 2

1950 2 1972 3 1994 7

1952 - 1974 3 1996 6

1954 3 1976 3 1998 4

1956 1 1978 7 2000 12

1958 6 1980 - 2002 2

1960 2 1982 - 2004 2

1962 - 1984 7 2006 7

1964 2 1986 15 Yhteensä 110

1966 1 1988 -



148

5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

”luterilaisuus”. Se, että hautausmaat ovat kuitenkin luterilaisen 
kirkon hallinnassa, kytkee suomalaisuuden ja luterilaisuuden toi-
siinsa.

Kyse ei ole uudesta ilmiöstä. Yhteisön normeja ja arvoja on 
osoitettu ja määritetty hautausmenoin ennenkin – ja huomatta-
vasti selvemmin. Suomalais-kristillisessä perinteessä hautausmaat 
ja kirkkomaat ovat toimineet yhtenä ihmisten uskonnollisuutta ja 
arvoja erottelevana tekijänä. Ennen esimerkiksi kirkosta eronnei-
ta tai kirkkoon kuulumattomia ei haudattu kirkkomaan rajojen 
sisäpuolelle, kuten ei itsemurhan tehneitä tai kirkkokuria rikko-
neitakaan. Hautaaminen saattoi olla julkinen ja kunniallinen ta-
pahtuma tai niin sanotusti häpeällinen. Kirkkolaista häpeällinen 
hautaus poistettiin vuonna 1869, ja tilalle tuli hiljainen hautaus, 
joka kosketti esimerkiksi kuolleena syntyneitä, kastamatta tai ri-
kollisessa toimessa kuolleita, väkijuomia ylenpalttisesti nauttineita 
ja itsensä surmanneita.

Hautausmaita koskevassa keskustelussa näkyy edelleen ”py-
hyys”. Kulttuuristen ja fyysisten rajojen ”vääränlainen” ylittä-
minen aiheuttaa närkästystä, mikä osoittaa suomalaisuuden ja 
luterilaisuuden kytkennän olevan edelleen osa sosiaalisen ja us-
konnollisen elämän keskusta. Muutosta teemassa osoittaa se, että 
hautaamisista ja hautausmaista närkästyminen alkaa kilpailulli-
suuden vaiheessa näyttäytyä pikemminkin asiakkaiden huonona 
palveluna kuin pelkästään yhteisöllisinä loukkauksina.

Nationalismi

Nationalismia tuotetaan näyttävien rituaalien lisäksi myös arjes-
sa ja joskus huomaamatta. Esimerkiksi haudoilla käynti jouluna 
kuuluu ”suomalaisuuteen” ja voi ylläpitää siten myös nationalis-
mia, vaikka siinä ei ole mitään selvästi nationalismia korostavaa. 
(Arkisesta ja huomaamattomasta nationalismista ks. Billig 2002.) 
Kuitenkin hautaamiskeskustelussa suomalainen nationalismi ja 
luterilaisuus kytkeytyvät toisiinsa hyvin eksplisiittisesti. Luteri-



149

5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

laisten kirkkomaiden haudat ja luterilaisin menoin hautaan siu-
natut henkilöt voivat symboloida Suomen kansan ”pyhyyttä”, sen 
arvoa, loukkaamattomuutta ja erillisyyttä muista. Keskustelu san-
karihaudoista on tyypillisin esimerkki ”pyhyyden” diskursiivisesta 
ylläpidosta, mutta myös valtiollisten merkkihenkilöiden haudoista 
ja hautajaisista kirjoittelu toimii samoin. Näiden lisäksi Suomen 
rajojen ja alueen merkityksestä kertovat pyrkimykset tuoda vai-
najat kotimaan multaan. Tämä sota-aikana korostunut piirre (ks. 
Kemppainen 2006) saa nykyisen muotonsa muun muassa keskus-
telussa matkustajalautta Estonian onnettomuudessa kuolleiden 
hautaamisesta.

1950-luvulla kirjoitetaan sankarihautojen huonosta hoidosta. 
Kukkien varastaminen sankarihaudoilta on suurempi pahe kuin 
tavallisten hautojen häirintä. Haudat ovat pyhiinvaelluspaikkoja. 
Nämä kertovat sankarihautoihin liitetyistä erityisistä arvoista ja 
kielloista. 1960-luvulla aihe katoaa keskusteluista. 1970-luvulla 
mainitaan ilkivalta: jääkärien haudoilta varastetaan esineitä ja jopa 
jääkäriristejä (mp, 15.8.1976). 1980- ja 1990-luvuilla pohditaan 
paljon hautojen ainaishoitoa. Näissä keskusteluissa sankarihau-
dat nostetaan erillisiksi ja eriarvoisiksi. Niille sytytetään kynttilä 
jouluisin ja niille taataan ainaishoito samaan aikaan kuin muiden 
hautojen osalta se todetaan taloudellisesti mahdottomaksi. Niiden 
hoitoa jatketaan, vaikka omaisia ei enää olisikaan. Tämä korottaa 
sotasankarin läheisten muistamasta yksilöstä kansalliseksi merk-
kitapaukseksi. Sankarin arvo ylittää kasvotusten tapahtuviin kon-
takteihin kiinnittyvät muistot – ja juuri kasvotusten toteutuvien 
kontaktien ylittäminen esimerkiksi printtimedian ja kirjojen väli-
tyksellä on Benedict Andersonin (1996) mukaan keskeinen natio-
nalistisen tietoisuuden rakentumisen ehto.

Jälkitraditionaalista kilpailullisuutta korostavien kirjoitusten 
lisääntyessä 2000-luvulla sankarihautojen erityisyys nostetaan 
painokkaasti esiin. Sankarihaudat pitäisi kunnostaa. Nimet ovat 
rapistuneet haudoista. Samaan aikaan ollaan huolissaan sankari-
vainajiin liittyvän perinteen katoamisesta, pidetään sankarihau-
doilla käyntiä synkkänä tapana juhlia itsenäisyyttä ja pohditaan, 



150

5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

miksi Suomi ei pidä yllä sankariperinnettä esimerkiksi talvisota-
museolla ja sankarihautojen mainostamisella. Näiden mukaan 
sankarivainajuuden ylläpito on jatkuvassa kriisissä ja elvyttämisen 
tarpeessa.

Sankarihautoja koskevassa keskustelussa määritetään natio-
nalismin rajoja. Näin samalla linjataan, ketkä lopulta kuuluvat 
kansallisiin sankareihin. 1950-luvulla ehdotetaan saksalaisten so-
tilashautojen kunnostamista. Näin oletetaan niidenkin olevan osa 
kansallista mytologiaa. Karjalaan jääneille vainajille ehdotetaan 
muistomerkkiä Helsinkiin. Karjalan symbolisesta merkityksestä 
todistaa myös sotaveteraani, joka haluaa tulevalle haudalleen koti-
seudun multaa Karjalasta (mp, 15.5.1988).

Vuonna 1970 eräs kirjoittaja vastustaa hautausmailla pidetty-
jä ”punaisia puheita”, mikä korostaa suomalaisen nationalismin 
poliittista sijaintia, ”valkoisuutta”. Samasta aiheesta kirjoitetaan 
vuonna 1994, kun kysytään, miksi piispat siunaavat nyt vuoden 
1918 punaisia. Tässä tapauksessa kyse ei ole näkemyksestä, jon-
ka mukaan vasemmistolaisuus ei kuulu kansalliseen mytologiaan, 
vaan siitä, että papisto oli valkoisten puolella, ja siksi kirjoittaja ih-
mettelee ”punaisuuden” kytkemistä valkoiseen kirkkoon jälkeen-
päin. Suomen itsenäisyyden 75-vuotisjuhlien aikaan vuonna 1992 
painotetaan paitsi sankarihaudoilla myös vuoden 1918 ”vapausso-
dan” voittajien hautamuistomerkeillä käyntiä. Esimerkit osoitta-
vat, että suomalaisuus ja nationalismi ovat ainakin sankarihautoja 
koskevan julkisen keskustelun osalta poliittisesti ”valkoisia” tai 
oikeistolaisia. Vaikka kirkko ei sinänsä ole poliittisesti sitoutunut 
instituutio, se kytkeytyy sankarihautojen välityksellä ”valkoiseen” 
suomalaisuuteen. Näin on siitäkin huolimatta, että käsitystä on 
”neutraloitu” 1990-luvulla. Piispat pyrkivät muuttamaan asetel-
maa – tai kuromaan avohaavoja umpeen (mp, 28.8.1998) – siu-
naamalla vuoden 1918 punaisia 80 vuotta tapahtumien jälkeen. 
Poliittisesti valkoisen sankarimytologian tekeminen koko kansan 
yhteiseksi asiaksi näkyy myös vuonna 1998 käsiteltäessä lottien 
roolia vainajien saattamisessa kotiseudun multiin. Rintamalotta 



151

5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

kuvaa yhtenäistä isänmaallisuutta mainitsemalla, että kenenkään 
poliittista ja uskonnollista kantaa ei kyselty (mp, 7.3.1998).

Tunnettujen henkilöiden hautajaisia ja hautoja käsittelevissä 
kirjoituksissa hahmotetaan, ketkä kuuluvat osaksi kansallista my-
tologiaa. Esimerkiksi vuonna 1954 muuan F. E. Sillanpään hau-
dalla käynyt nostaa kohdehenkilön osaksi nationalismin tukijouk-
koja. Eniten kirjoitetaan vuonna 1986 kuolleen presidentti Urho 
Kekkosen hautajaisista. Keskustelu kiinnittyy protokollavirhei-
siin, ihmisten epäkunnioittavaan käytökseen hautaamispäivänä 
ja hautausmaan porttien ulkopuolelle jääneiden ihmisten reaktion 
voimakkuuteen. Kekkosen hautajaisissa yhdistyvät nationalismi 
ja luterilaisuus, niiden artikulaation ”pyhyys”. Tuo ”pyhyys” kiin-
nittyy Kekkoseen sikäli, että hän edustaa kansakuntaa ja hänen 
kirkollisissa hautajaisissaan epäkunnioittava käytös ja Suomen lip-
puun liittyvä protokollavirhe aiheuttavat närkästystä.

Hautajaiset ovat merkittäviä tapahtumia kansallisten sankarei-
den rakentamisessa. Yhden kirjoituksen mukaan Zacharias To-
pelius tuli hyväksytyksi osaksi suomalaista sankarigalleriaa vasta 
hautajaistensa yhteydessä. Lisäksi hautajaiset ovat osa kansallista 
politiikkaa. Johannes Virolaisen hautajaisten yhteydessä vuonna 
2000 poliitikko esitetään demokratian esimerkillisenä vaalijana 
ja itse hautajaiset suurena kansallisena tapahtumana. Virolaisen 
arvoa ja nousua puoluerajojen yläpuolelle koko kansan hahmoksi 
vahvistaa kirjoitus, jossa korostetaan, että hautajaispuheen pitäjä 
ei ollut puoluetoveri, vaan presidentti Mauno Koivisto. Hautajai-
set ovat myös osa ulkopolitiikkaa. Erään kirjoituksen mukaan on 
etikettivirhe, että Suomesta ei ollut virallista edustusta Venäjän 
viimeisen tsaarin hautajaisissa.

Hautaamiseen ja hautausmaihin liittyvä nationalismi ei ole 
ollut Helsingin Sanomien pääkirjoituksissa erityisen näkyvä aihe. 
Edellä mainituista kirjoituksista yksikään ei ole pääkirjoitus. 
Tämä kertonee siitä, miten suomalainen nationalismi ja luterilai-
suus yhdistyvät kansanomaisella ja arkisella tasolla. Pääkirjoituk-
set ovat kuitenkin avainasemassa matkustaja-alus Estonian merel-
lisen haudan käsittelyssä.



152

5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

Vuonna 1994 uponnut Estonia tulee osaksi hautaamiskeskuste-
lua samana vuonna. Keskustelu jatkuu 2000-luvulle asti. Olennai-
nen kysymys koskee hautaamisen järjestämistä. Vaihtoehtoina on 
ruumiiden nostaminen ja tuominen kotimaan multiin tai merelli-
sen hautapaikan siunaaminen. Niitä yhdistää ajatus sopivanlaisen 
hautaamisen tärkeydestä. Suomen kontekstissa tämä tarkoittaa 
luterilaista siunaamista. Jos ruumiit jäävät mereen, uppoamispaik-
ka täytyy ainakin siunata, sinne on rakennettava muistomerkki ja 
alue on eristettävä ja suojeltava häirinnältä.

Pääkirjoituksissa Estonian käsittelyä on yllättävän paljon ver-
rattuna muihin hautaamista koskeviin aiheisiin. Yksi selittävä 
tekijä tälle on aiheen yhdistyminen kansainväliseen politiikkaan. 
Onnettomuudessa kuoli myös virolaisia ja ruotsalaisia, ja uppo-
amispaikalle suunniteltiin sukelluksia. Sukelluksia vastustettiin 
osittain siksi, että toteuttajat tulivat Saksasta ja Yhdysvalloista. 
Suomen ja Ruotsin hallitukset ilmoittivat Yhdysvaltain suurlähe-
tystölle huolestuneisuutensa (vieraskynä, 19.8.2000). Yhdessä pää-
kirjoituksessa yhdysvaltalaisen sukeltajan Gregg Beamisin ”touhu-
ja” kutsutaan ”päättömiksi” (pk, 23.8.2000).

Erityisesti Ruotsissa muodostui kansanliike, jonka tarkoituk-
sena oli saada ruumiit nostettua. Helsingin Sanomissa puolustet-
tiin arkkipiispojen ehdottamaa merellistä hautapaikkaa. Lehti otti 
voimakkaasti kantaa myös niitä vastaan, jotka halusivat ”häiritä 
hautapaikkaa” kuvaamalla ja sukeltamalla siellä tai suunnittele-
malla uponneen laivan nostamista. Suomalaisuuden ja luterilai-
suuden kannalta olennaisinta Estoniaa koskevassa kirjoittelussa 
oli kuitenkin ajatus siitä, että oman maan vainajien (luterilainen) 
siunaaminen on erityisen tärkeää, mikäli heitä ei saada tuotua 
kotimaahaan. Se on osoitus maa-alueen, kansallismielisyyden ja 
luterilaisuuden kytkennästä. Meri on hautapaikkana jotain, jonka 
soveltuvuus ja ”pyhyys” täytyy erikseen mainita:

Hautapaikka on rauhoitettu hautarauhalailla. Kuten [Viron] pre-
sidentti Lennart Meri sanoi, meri on perinteisesti katsottu yhtä 
pyhäksi kuin mikä tahansa hautausmaa. (pk, 15.11.1998.)



153

5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

Merta on myös perinteisesti käytetty hautapaikkana. (vierasky-
nä, 22.11.1998.)

Nationalismi on hautaamiskeskustelun keskeinen osa, jossa 
korostuu luterilaisuuden ja suomalaisuuden kytköksen jatkuvuus. 
Kirjoitukset nationalistisesta teemasta ovat lisääntyneet jälkitradi-
tionaalisen kilpailullisuuden vaiheessa (taulukko 4), mutta onko 
huoli (valkoisten) sankareiden unohtumisesta ja veteraanien ikään-
tymisestä sekä kamppailu kansallisen mytologian poliittisesta vä-
ristä lopultakin osoitus muutoksesta ja murroksesta? Erityisesti 
Euroopan unionia koskevan keskustelun osalta aikaa 1990-lu-
vun alusta vuosikymmenen puoliväliin on kutsuttu suomalaisen 
identiteetin uudelleenmäärittelyn ajaksi (Ruuska 1999, 91–103). 
Nationalistinen mytologia, kuten muut maa-alueen ja perinteen 
kaltaiset ”pyhää järjestystä” rakentavat tekijät, tulee helpommin 
esiin, kun se on uhattuna (Paden 2000, 215–216). Toisaalta voisi 
sanoa vielä vahvemmin, että nykyinen huolestunut puhe kansal-

Taulukko 4. Nationalistiset teemat hautauskeskustelussa

1946 - 1968 - 1990 2

1948 1 1970 1 1992 3

1950 1 1972 - 1994 4

1952 2 1974 - 1996 4

1954 3 1976 4 1998 6

1956 1 1978 - 2000 12

1958 - 1980 - 2002 2

1960 - 1982 - 2004 2

1962 - 1984 3 2006 -

1964 - 1986 4 Yhteensä 59

1966 - 1988 4



154

5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

lisesta yhteisöstä on osoitus sen tosiasiallisesta katoamisesta (ks. 
Bauman 2001, 11–12). Se on nostalgiaa johonkin, jonne ei perin-
teisessä mielessä ole paluuta.

Murroksen ja jatkuvuuden pohdinnan lisäksi teemassa on 
olennaista panna merkille Anttosen näkemys, jonka mukaan suo-
malaiseen mytologiaan ei mahdu juurikaan kristillisiä suurmie-
hiä (Anttonen 1993, 50–52). Tämä pätee myös moderniin aikaan 
(Taira 2006b, 201). Kirjoitukset merkkihenkilöiden hautajaisista 
eivät käsittele esimerkiksi kirkon keskeisiä toimijoita, vaan polii-
tikkoja ja kulttuurivaikuttajia. Silti luterilainen siunaaminen on 
osa kansallisten merkkihenkilöiden hautaamista ja luterilainen 
toimintakonteksti on osa sodissa kuolleiden muistamista.

Erilaisuus

Useimmat evankelis-luterilaisen kirkon jäsenyyden ulkopuoliset 
aiheet ja kannanotot koskevat uskonnottomien hautaamista. Li-
säksi pohditaan ei-kristillisten vähemmistöuskontojen edustajien, 
eläinten ja kuolleena syntyneiden sikiöiden hautaamista. Määräl-
lisesti aihetta käsitellään eniten jälkitraditionaalisen kilpailulli-
suuden vaiheessa (taulukko 5). Muina aikoina keskustelu on vä-
häistä lukuun ottamatta vuosia 1960 ja 1966, jolloin käsitellään 
siviilirekisterissä olevien syrjintää hautapaikkojen ostossa, kirkosta 
eronneiden siunaamista ja kappeleiden vuokraamista kirkkoon 
kuulumattomille.

1950-luvun ainoa maininta kirkkoon kuulumattomien hautaa-
misesta liittyy kysymykseen, siunaako pappi myös siviilirekisteri-
läiset ja tuleeko pappi puhumaan haudalle. Tällöin kantana oli, 
että vainajan toiveita pyritään kunnioittamaan ja pappi käyttää 
harkintakykyään päätöksissään. Vuonna 1960 esitetään kärkevä 
kannanotto siviilirekisteriin kuuluvien syrjinnästä hautapaikkojen 
hankinnassa. Samanaikaisesti eronneita syytetään yleisiin hau-
takustannuksiin osallistumisen välttelystä. Samoin paheksutaan 
sekä kirkosta eronneita siunaavia pappeja että yleistä käytäntöä, 



155

5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

jonka mukaan kirkkoon kuulumattomat haudataan samaan maa-
han kirkon jäsenten kanssa. Eräänä vaihtoehtona nostetaan esiin 
hautaustoimen kunnallistaminen, vaikka useimmissa kirjoituksis-
sa kirkkoon kuulumattomiin suhtaudutaan kielteisesti.

Vuonna 1996 puidaan kysymystä, voiko kirkko vuokrata kap-
peleita eriuskoisten hautajaisiin. Kannanottoja esitetään puolesta ja 
vastaan. Puolustajat vetoavat yhteiskunnan tukeen sekä yhteisöjen 
ja yritysten maksamaan kirkollisveroon, jota voisi käyttää tähän 
tarkoitukseen. Eräs tätä mieltä oleva korostaa, että kirkon valta 
on suojattu ja lähes kyseenalaistamaton. Siksi ”se on tullut kai-
ken nöyryytensä keskellä ylpeäksi” ja ”lajitellut ihmisiä, leimannut 
lahkolaiseksi kaiken muun uskonnollisen työn ja painostanut toi-
sinajattelevia.” (mp, 9.6.1966.) Vastustajien mukaan kappeli ikään 
kuin saastuu sopimattomasta puheesta tai käytöksestä.6

Keskustelu kuihtuu 1970-luvulla, mutta 1980-luvun puolivälin 
jälkeen aletaan vaatia uskonnottomille omaa kalmistoa Helsinkiin. 

Taulukko 5. Kirkkoon kuulumattomien hautaamista koskevan 
keskustelun vuosittainen jakaantuminen

1946 - 1968 - 1990 -

1948 - 1970 1 1992 5

1950 - 1972 1 1994 2

1952 - 1974 - 1996 -

1954 2 1976 - 1998 3

1956 - 1978 - 2000 3

1958 - 1980 - 2002 1

1960 8 1982 - 2004 9

1962 - 1984 - 2006 1

1964 - 1986 2 Yhteensä 46

1966 5 1988 3



156

5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

Uskonnottomien hautausmaasta päätettäessä jopa pääkirjoitukses-
sa iloitaan asiasta ja korostetaan samanarvoisuutta, kirkkomaiden 
eriarvoisuutta vastaan. Tätä seuraa vuonna 1988 toive valtion kor-
vauksista ei-kristittyjen hautaamiseen. Perusteet haetaan jälleen 
yritysten maksamasta kirkollisverosta.

Periaatteellinen keskustelu siitä, kenelle hautaustoimi kuuluu, 
voimistuu 1990-luvulla. Eurooppalaistumisen ja moniarvoistu-
misen eetoksen puitteissa vedotaan käytäntöihin muissa maissa, 
joissa hautaamista ei hoida kirkko. Kirkon puolelta ehdotetaan 
uutta ratkaisua, jossa hautaustoimi olisi kunnallinen, mutta kirk-
ko hoitaisi edelleen siunaamisen. Vaatimukset kunnallistamises-
ta mielletään vapaa-ajattelijoiden agendaksi, jolle ei ole todellista 
kysyntää. Ongelma muuttuu vähitellen periaatteellisesta käytän-
nölliseksi. Tällöin kysytään esimerkiksi, minne uskonnottomien 
uurnahautausmaa sijoitetaan. Vuosikymmenen lopussa keskus-
tellaan taas periaatteellisista kysymyksistä ja vaaditaan uskonto-
kuntien yhdenvertaisuutta. Käytännön ratkaisuksi ehdotetaan 
yhteisöveron jakamista myös vähemmistöyhteisöjen hautaustoi-
meen. Kilpailullisuudelle tyypilliseen tapaa kirkon etuoikeutetun 
aseman yhteisöveron saajana väitetään vääristävän kilpailua. On-
gelmallisena pidetään myös kirkkoon kuuluville perikuntalaisille 
lankeavia korkeampia maksuja, kun haudattavana on kirkkoon 
kuulumaton omainen. Vuonna 2003 voimaan tulleen uuden us-
konnonvapauslain ennakoidaan muuttavan tilannetta siten, että 
kaikkien uskonnollisten yhdyskuntien jäsenet ja uskonnottomat 
ovat samanarvoisessa asemassa. 

Vuoden 2004 uutinen, jonka mukaan muutama pappi kieltäy-
tyy siunaamasta kirkosta eronneita, aloittaa sekä periaatteellisen 
keskustelun aiheesta että kilpailutaloudelliset pohdinnat kirkon 
”hautausmonopolista”. Kirkosta eronneiden siunaamista pidetään 
yhtäältä epäjohdonmukaisena, toisaalta kirkon tehtävänä ja papin 
omantunnon asiana. Hautaustoimen monopoliasemasta keskus-
teltaessa korostetaan, ettei sellaista ole teoriassa, mutta erillisten 
hautausmaiden perustaminen on käytännössä hankalaa. Vuonna 
2004 voimaan tullutta lakia, jonka mukaan hautamaksut ovat sa-



157

5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

mat niin kirkon jäsenille kuin muillekin, pidetään yhtäältä epäoi-
keudenmukaisena, toisaalta uskonnonvapautta korostavana.

Islamilaisista hautausmaista kirjoitetaan aineistossa ensimmäi-
sen kerran vuonna 2000 (esim. mp, 28.3. 2000). Silloin Suomen 
Islamilainen Yhdyskunta korostaa, ettei ole tekemisissä Islam-Kes-
kus Säätiön hautausmaahankkeen kanssa, koska säätiössä toimi-
vaa henkilöä epäiltiin hautaustoimeen liittyvästä veropetoksesta. 
Juutalaiset hautausmaat ja niihin kohdistuvat tuhotyöt mainitaan 
vain Israelin yhteydessä. Tässä aineistossa eriuskoisten hautaus-
maista ei, yllättävää kyllä, käydä vilkasta julkista keskustelua. Ole-
tettavasti aihetta on puitu enemmän paikallisemmilla tasoilla.

Muiden kuin ihmisten hautaamista pohditaan erityisesti vuon-
na 1986, jolloin eläinten siunaamista pidetään yhtäältä epäkristil-
lisenä ja toisaalta suotavana. Puoltavia kannanottoja on enemmän 
ja niissä painotetaan eläinten merkitystä ihmisille. Kielteisissä 
näkemyksissä vedotaan Raamattuun. Toinen muunnelma tee-
masta on kysymys abortoidun sikiön siunaamisesta. Aiheesta on 
kannanotto jo 1970-luvulla, mutta keskustelun saa aikaan vasta 
keskenmenon kokenut nainen, joka olisi halunnut ”kudosjätteen” 
hautaan eikä kaatopaikalle. Kirkon piirin kommenteissa tunnet-
tiin sympatiaa, mutta kuitenkin puolustettiin käytäntöä, jonka 
mukaan haudattavan sikiön vähimmäisikäraja on 180 vuorokaut-
ta. Ortodoksipapin puheenvuorossa aborttia myös vastustettiin.

Kirkko on perinteisesti varannut siunaamisen ihmisille. Ih-
minen on edelleen keskiössä, mutta siunauksen piirin rajat ovat 
liikkeessä. Tämäkin voidaan tulkita osoitukseksi erilaisuuden, yk-
silöllisen asiakkuuden ja kilpailun noususta hautauskeskusteluun. 
Uudet toiveet kohtaavat perinteiset tai konservatiiviset kannat. 
Näiden oikeutuksesta käydään julkista keskustelua.

Jatkuva muutos

Hautaamista koskevan keskustelun perusteella voidaan sanoa, että 
kirkon täytyy nykyään perustella asemansa. Toisen maailmanso-



158

5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

dan jälkeisinä vuosina sen asemaa hautaustoimen hoidossa ei ky-
seenalaistettu yhtä aktiivisesti kuin viimeisten vuosikymmenten 
aikana. Moniarvoisuuden ja yhdenvertaisuuden nimissä kirkko 
joutuu puolustuskannalle, kun aikaisemmin uskonnottomien ja 
eriuskoisten piti pikemminkin vaatia oikeuksiaan yksityishenki-
löinä ja harvinaislaatuisina poikkeustapauksina. Moniarvoisuus 
ja yhdenvertaisuus kytkeytyvät kilpailullisuuden diskurssiin, jossa 
hautaustoimi nähdään yhä useammin vapaan kilpailun alueeksi, 
kirkon (käytännön) monopoliasema kilpailua tyrehdyttäväksi ja 
ihmiset asiakkaiksi.

Helsingin Sanomien pääkirjoituksissa on korostettu hautaustoi-
men kunnallistamista osana kirkon ja valtion erottamista 1960-lu-
vun puolivälistä 1980-luvulle. Viimeisen kahdenkymmenen 
vuoden aikana uskonnottomien ja ei-kristillisten vähemmistöus-
kontojen hautaamisesta on keskusteltu entistä enemmän. Näistä 
havainnoista huolimatta hautaamisen ja hautausmaiden läheisyys 
luterilaisuuteen muodostaa edelleen hegemonisen kytköksen.

Uskontososiologi Grace Davie (1994) kuvasi 1990-luvulla brit-
tiläisen yhteiskunnan uskonnollisuutta iskulauseella ”uskoa ilman 
kuulumista”. Hän tarkoitti, että ihmisillä on edelleen uskonnollisia 
uskomuksia, mutta he eivät aktiivisesti harjoita uskontoa kirkkoins-
tituution järjestämissä tapahtumissa. Suomalaiseen yhteiskuntaan 
sopii hautaamiskeskustelujen valossa pikemminkin ”kuuluminen 
ilman uskoa”. Myöhemmin Davie on kehittänyt termin ”sijaisus-
konnollisuus” (vicarious religion), joka kuvaa varsin osuvasti sekä 
Isoa-Britanniaa että Suomea. Ihmiset delegoivat merkittävän osan 
uskonnon harjoittamisesta kirkoille ja papeille. Ihmiset tyytyvät 
kirkkoon, joka toimii heille vain resurssina ja jonka puoleen voi 
kääntyä tarvittaessa (Davie 1999; 2002). Suomalainen keskuste-
lu hautausmaista sopii hyvin tähän. Kirkon jäseninä ollaan usein 
siksi, että kirkko toimii viimeisen matkan järjestäjänä. Kysymys ei 
ole julkilausutusta uskosta tai teologisista perusteluista, vaan siitä, 
että se kuuluu edelleen tapaan olla tavallinen suomalainen. Aina-
kaan hautauskeskusteluissa teologiset teemat eivät ole yleisiä. Vain 
kysymys eläinten siunaamisesta vuonna 1986 ja vuoden 2002 



159

5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

pohdinta kanttorien mahdollisuudesta toimia hautaan siunaajina 
sisältävät teologista väittelyä. Julkisen keskustelun valossa kansa 
on pääosin tyytyväinen siihen, että kirkko hoitaa hautaustoimen. 
Kilpailullisuuden asiakkuutta, avointa kilpailua ja yksilöllistä pal-
velua korostava diskurssi ei poista kirkon etuoikeutettua asemaa 
eikä täysin katkaise luterilaisuuden ja suomalaisuuden sidosta. Se 
kuitenkin pakottaa luterilaisen kirkon oikeuttamaan asemansa 
julkisessa keskustelussa vahvistamalla sidostaan suomalaisuuteen 
esimerkiksi puhumalla kristillisistä hautausmaista kansallisena 
kulttuuriperintönä. Se myös muokkaa sitä, miten ”sijaisuskonnol-
lisuus” toimii palvelun tarjoamisen ja asiakkuuden kautta. Hau-
taustoimen kunnallistamista ei vaadita erityisen äänekkäästi. Sen 
sijaan keskustelijat ovat melko yksimielisiä siitä, että vakaumusten 
erilaisuus pitää ottaa huomioon hautaustoimen organisoinnissa. 

Pohdimme Veikko Anttosen kanssa uskonnollisuuden ja pyhit-
tämiskäytäntöjen muutosta yhteisartikkelissamme vuonna 2004 
seuraavasti:

Vaikka länsimaisissa jälkiteollisissa yhteiskunnissa ei ole enää 
selvää menneisyyden yhtenäiskulttuurien tarjoamista viitekehyk-
sistä käsin idealisoitua rajaa pyhän ja yleisen tilan välillä ja vaik-
ka merkitykset eivät ole enää turvassa kulumiselta, koti, kirkko 
moskeija, temppeli, isänmaa ja hautausmaa ovat edelleen pyhiä 
tiloja. Tämän ohella yksilöt voivat luoda erilaisia tyyli- ja ma-
kukulttuureja vetämällä pyhän ja maallisen rajan periaatteessa 
minne vain. (Anttonen & Taira 2004, 32.) 

Kenties merkitykset eivät ole koskaan olleet turvassa kulumi-
selta. Kuitenkin hautaamista, hautoja ja hautausmaita koskevaa 
julkista keskustelua tarkastelemalla käy ilmi, että suomalaisessa 
modernisaatiossa on sekä jatkuvuuden ja säilymisen että muutok-
sen ulottuvuudet. Hautausmaa on edelleen pyhä tila, kuten laina-
uksessa esitimme. Siinä kytkeytyvät suomalaisuus ja luterilaisuus, 
kuten olen osoittanut kyseisen artikulaation kannalta merkittävien 
osateemojen tarkastelulla. Traditionaalisessa vaiheessa suhdetta ei 
erityisemmin kyseenalaistettu. Suunnitelmallisuuden vaiheessa 



160

5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

suhdetta pyrittiin heikentämään erityisesti Helsingin Sanomien 
pääkirjoituksissa, mutta hautaustoimen organisoinnin kannalta 
tulokset olivat vähäiset. Yksilöt kuitenkin luovat erilaisia tyyli- ja 
makukulttuureja. Tämän aihepiirin kohdalla se näkyy parhaiten 
kirkon perinteistä asemaa haastavassa kilpailullisuuden vaiheessa. 
Olen esittänyt, että tämä muutos – huolimatta melko merkittä-
vistä diskursiivisista siirtymistä, nationalismin muuttumisesta ja 
erilaisten vakaumusten ja vaatimusten lisääntymisestä monimuo-
toisuutta korostavassa yhteiskunnassa – ei ole täysin katkaissut lu-
terilaisuuden ja suomalaisuuden suhdetta. Sen sijaan on ilmaantu-
nut uudenlainen diskurssi, jonka puitteissa suhdetta artikuloidaan 
ja pyritään oikeuttamaan uudelleen.



161

Islam on noussut keskeiseksi osaksi julkisuutta lähes koko maa-
ilmassa (Allievi 2003a; Esposito 2003). Osittain tästä syystä isla-
min mediakuvaukset ovat olleet jo pitkään suosittu tutkimusaihe. 
Uskonnon ja median suhteen tarkastelu on voimistunut laajem-
minkin viime vuosina. Tässä luvussa selvitän, miten ja millaisin 
kehyksin islamia on kuvattu ja miten siitä on keskusteltu pitkän 
aikavälin sanomalehti-julkisuudessa. Käsittelen Helsingin Sanomia 
ja keskityn ensisijaisesti pääkirjoituksiin ja mielipidekirjoituksiin. 
Tarkasteluvälinä on niin sanotun toisen tasavallan aika 1946–
1994, toisen maailmansodan päättymisestä Suomen liittymiseen 
Euroopan unioniin (ks. Alasuutari 1996). Tuona aikana Suomi 
modernisoitui maatalousvaltaisesta teolliseksi ja jälkiteolliseksi 
yhteiskunnaksi. Islam on noussut merkittävästi yleisemmäksi kes-
kustelunaiheeksi Suomessa 1990-luvulta alkaen, lähinnä kahdesta 
syystä: maahanmuutto muslimienemmistöisistä maista Suomeen 
on kasvanut ja islamista on tullut entistä näkyvämpi maailmanpo-
litiikan osa. Siinä mielessä tämän luvun aikarajaus määrittää kä-
sittelyn eräänlaiseksi ”nykypäivän esihistoriaksi”. Siinä aloitetaan 
ajasta, jolloin islamia ei käsitelty juuri laisinkaan ja päädytään ti-
lanteeseen, jossa islamista tulee vähitellen osa suomalaisen julkisen 
keskustelun arkea.1

Helsingin Sanomat on Suomen luetuin ja vaikutusvaltaisin päi-
välehti. Se on periaatteessa sitoutumaton, mutta käytännössä sitä 
pidetään poliittisesti oikealle kallellaan olevana lehtenä. Tämä nä-
kyy pääkirjoituksissa, mutta mielipiteissä melkein mistä tahansa 

6. Islamin muuttuva julkisuuskuva



162

6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

aiheesta on esillä vastakkaiset näkemykset. Keskeistä tässä ei ole 
vain lehden poliittinen sijainti, vaan ne (usein vastakkaiset kannat 
sisältävät) kehykset, joiden mukaan aiheista keskustellaan. Se, mi-
ten ja missä kehyksessä islamia merkityksellistetään ja miten nuo 
kehykset niveltyvät suomalaiseen ja länsimaiseen modernisaatioon, 
on mielenkiinnon kohteeni. Pyrin kuvaamaan ajallisia jatkuvuuk-
sia ja muutoksia, osoittamaan islamin käsittelyssä toistuvia retorisia 
strategioita ja hahmottamaan islam-kuvauksia osana suomalaisen 
yhteiskunnan diskursseja.2 Esitän, että islamia koskevissa kirjoi-
tuksissa määritellään viime kädessä suomalais-länsimaista identi-
teettiä, sitä, mitä ja millaista on olla hyvä ja moderni suomalainen.

Tarkastelun kohteena on ”diskursiivinen uskonto” (Brown 
2009), tässä tapauksessa diskursiivinen islam. Se tarkoittaa en-
sisijaisesti uskonnoksi määritettyä perinnettä koskevien tekstien 
tutkimista. Kohteena eivät ole ensisijaisesti ihmiset, eikä jokin 
sanomalehtijulkisuuden ulkopuolinen islam. En myöskään pyri 
esittämään, että diskursiivinen islam vastaa tai ei vastaa jotain 
sen ulkopuolista todellisuutta, esimerkiksi sitä, miten kuvauksen 
kohteet elävät ja ajattelevat. Keskusteluilla sinänsä on vaikutuk-
sia ihmisiin. Julkisuudessa käydään ”sanapolitiikkaa” (Said 1997): 
erilaiset toimijat perustelevat, oikeuttavat ja arvottavat näkemyk-
siänsä ja toimintaansa, avaavat ja sulkevat erilaisia vaihtoehtoja. 
Sanat ja niiden edistämät vallan liikkeet ovat itsessään merkittäviä 
tapoja kanavoida käytännöllisiä intressejä, esimerkiksi vahventaa 
taloudellista, poliittista ja kulttuurista valtaa, mutta lisäksi ne rai-
vaavat tietä konkreettisille toimille. Tämä korostaa kielen ja vallan 
likeistä suhdetta.

Jaan julkisuuden islamin neljään vaiheeseen ja ajanjaksoon. Sit-
ten analysoin erikseen Israelin ja Palestiinan konfliktin käsittelyä. 
Luvun jälkipuoliskolla käsittelen vielä kuvauksissa käytettyjä reto-
risia strategioita ja niiden kytkeytymistä suomalaiseen ja länsimai-
seen modernisaatioon.

Islamin kuvaamisen jakaminen vaiheisiin on vahvasti yksinker-
taistavaa. Se typistää islam-kuvaston muutamiin siirtymiin, joskin 
samansuuntainen kehityskulku on nähtävissä myös toisenlaisissa 



163

6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

aineistoissa (Linjakumpu 1999; Multanen 2002). Se toimii heuris-
tisena työkaluna, jonka avulla päästään pohtimaan diskursiivisten 
kehysten siirtymiä ja niiden suhdetta laajempiin yhteiskunnallisiin 
ja kulttuurisiin konteksteihin. Eräänä esimerkkinä yksinkertais-
tavuudesta voidaan pitää sitä, että jatkuvasti käsittelyssä oleva Is-
raelin ja Palestiinan tilanne ei näy suoraan siirtymissä. Siirtymät 
eivät myöskään ole kokonaisvaltaisia. Eri kehykset ovat olemassa 
osittain samanaikaisesti, mutta jaottelu perustuu ajankohdilleen 
tyypillisten ja toistuvien kehysten tunnistamiseen.

Islamin käsittely alkaa aineistossa vuonna 1948. Varhaisimmat 
kuvaukset ovat pääkirjoituksissa ja niissä keskitytään Lähi-idän 
poliittisiin kysymyksiin. Sama painotus pätee suurimpaan osaan 
ennen 1990-lukua julkaistuista mielipidekirjoituksista. Islam tu-
lee näkyvästi osaksi suomalaista yhteiskuntaa vasta voimistuneen 
maahanmuuton myötä 1990-luvulla. Siksi myös jaottelun kolme 
ensimmäistä vaihetta sisältävät käsityksen fyysisestä etäisyydestä 
islamin ja ”meidän” välillä. Vasta neljännessä vaiheessa islam alkaa 
tulla fyysisesti läheiseksi, myös suomalaisessa yhteiskunnassa läsnä 
olevaksi tekijäksi.

Kolonialismi, nationalismi ja  
itsenäisyyskamppailut (ennen vuotta 1966)

Islamin – tai muhamettilaisuuden, kuten tuolloin oli tapana il-
maista – käsittely on vähäistä ennen 1960-lukua. 1940-luvulla 
arabialainen ja muhamettilainen maailma ovat käytännössä syno-
nyymisiä (pk, 16.5.1948), vaikka myös pakistanilaisia kutsutaan 
muhamettilaisiksi (pk, 15.8.1948). 1950-luvun alkupuolella mu-
hamettilaisuus mainitaan Irakin, Egyptin ja Algerian poliittisen 
tilanteen yhteydessä. Siihen liittyy takapajuisuus, kuohunta, us-
konkiihkoilijoiden fanaattisuus ja uskonnollisista perusteista nou-
seva muukalaisviha (pk, 27.7.1952; pk, 19.8.1952; pk, 1.12.1952). 
Uskontojen arvojärjestyksestä ei jää epäselvyyttä kuvattaessa Isra-
elin naapureita: 



164

6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

Arabit ovat muhamettilaisia ja vaikka he tunnustavatkin Kris-
tuksen yhdeksi profeetoista, ei heidän lakinsa ole kristillinen laki. 
Heidän lakinsa on ollut aina heidän käyräsapelinsa kärjessä ja us-
konnollisen fanaattisuutensa avulla he ovat aikoinaan levittäneet 
profeetan valtaa laajoille alueille Euroopassa, Afrikassa ja Aasias-
sa. (pk, 13.10.1956.)

Vuonna 1958 korostetaan, että Yhdistyneeksi arabitasavallaksi 
liittoutuvia Syyriaa ja Egyptiä yhdistää kielen lisäksi uskonto (pk, 
4.2.1958). Kirjoitukset keskittyvät Egyptin ”diktaattoriin” Gamal 
Abdel Nasseriin, joka on vuoroin Israelia politiikallaan saartava 
johtaja ja propagandaa ”muhamettilaisen paimentolaiskansan 
keskuuteen” levittävä ideologi (pk, 24.4.1958; pk, 29.4.1958). Jo 
tällöin on ilmassa myöhemmin yleistyvää pelkoa islamin leviä-
misestä. Kirjoituksissa puolustetaan implisiittisesti ajatusta afrik-
kalaisten valtioiden kuulumisesta ”afrikkalaisille”, jonne sotilas-
diktatuurien ja panarabismin – ei niinkään uskonnon – pelätään 
leviävän (pk, 24.4.1958; pk, 20.11.1958). 

”Muhamettilaisuus” alkaa esiintyä useammin kirjoituksissa 
1960-luvulla, erityisesti vuonna 1962 Algerian pyrkiessä itsenäis-
tymään Ranskan vallan alaisuudesta. Algeriaa edustavat muha-
mettilaiset, joille Ranskan presidentti Charles de Gaulle päättää 
antaa maan saadakseen aikaan rauhan (pk, 7.2.1962). Asiat ker-
rotaan de Gaullen (aktiivisesta) perspektiivistä: hän säätelee, päät-
tää, toimii. Muhamettilaiset kuvataan toimintaa vastaanottavak-
si. Lisäksi heidän oletetaan menettävän malttinsa hetkellä millä 
hyvänsä. He ovat räjähdyspisteessä, koska ”terroristiryhmittymä” 
OAS toimii väkivaltaisesti muhamettilaisia kohtaan (esim. pk, 
6.3.1962; pk, 6.5.1962; pk, 16.5.1962).

Muhamettilaisuus muodostaa sosiaalisen kitin erilaisille itse-
näisyyttä tavoitteleville tai sitä vahvistaville maa-alueille. Se esite-
tään yhdistäväksi tekijäksi, jonka nimissä voidaan nousta vastus-
tamaan kolonialisoivia valtioita tai luoda liittoja naapurivaltioiden 
kanssa. Tuolloin islam, tai muhamettilaisuus, jäsentyy pääosin 
nationalistisessa kehyksessä.



165

6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

Arabi-islam suurvaltapolitiikan paineessa (1966–1974)

1960-luvun lopulla ja 1970-luvun alussa islam alkaa jäsentyä 
suurvaltapoliittisessa kehyksessä. Se asemoituu kapitalistisen län-
nen ja kommunismin puristuksiin, puun ja kuoren väliin. Toki 
kommunismin pelko mainittiin jo 1950-luvulla islamilaisen maa-
ilman yhteydessä, kun kerrottiin, että Yhdistyneen arabitasavallan 
enemmistö on ”niin alhaisella kehitystasolla, että taitavasti harjoi-
tettu kommunistinen propaganda voi helpostikin saada jalansijaa” 
(pk, 4.2.1958). Suurvaltapolitiikasta tulee tyypillinen keskustelua 
jäsentävä kehys kuitenkin vasta 1960-luvun jälkipuoliskolla. Islam 
kytkeytyy osaksi arabien poliittista agendaa vuonna 1966, kun 
”Saudi-Arabian vahvatahtoinen monarkki Feisal […] suunnitte-
lee jonkinlaista uutta puhtaasti islamin merkeissä toimivaa ja aina 
Iraniin saakka ulottuvaa arabiyhteisöä” (pk, 7.8.1966) ja pyrkii 
luomaan ”muhamettilaisen uskonnon yhdistämää arabiblokkia 
Nasserin vastapainoksi” (pk, 21.8.1966).3 Myöhemmän tarkaste-
lun osalta on huomattava, että tässä vaiheessa islamia ei kuvata 
itsenäiseksi voimatekijäksi. Lisäksi kyse ei ole länteen ulottuvasta 
ja globaalista islamin noususta, vaan muutaman arabivaltion yh-
teistyöstä, jossa islamilla on osansa. 

Islamin ja arabivaltioiden yhteenliittymä asettuu Helsingin Sa-
nomissa osaksi suurvaltapolitiikan moraalista ja poliittista hierar-
kiaa. Se selventää, miksi islam ei ole vielä todella varteenotettava 
poliittinen voimatekijä. Läntinen demokraattinen kapitalismi, 
jota edustaa ensisijaisesti Yhdysvallat, on hyvä ja tavoiteltava, kun 
taas Neuvostoliiton tukema kommunismi ja sosialismi ovat pahoja 
ja kartettavia. Islam on niiden välissä. Sen asema tässä hierarki-
assa selittyy osaltaan sillä, että se kuvataan irrationaaliseksi ja/tai 
passiiviseksi. Siltä puuttuu aito toimijuus. Sitä ohjataan, mutta se 
ei itse kykene toimimaan täydellisesti. Kommunismi on merkittä-
vämpi länsimaisen demokratian ja kapitalismin vastavoima, kos-
ka se on moderni, rationaalinen ja aktiivinen, joskin moraalisesti 
alempiarvoinen. Islam puolestaan on perinteinen (ei-moderni), 
vanhanaikainen ja kehittymätön, muutamia sosialistisia kokeilu-



166

6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

ja lukuun ottamatta monarkiaa kannattaviin valtioihin yhdistyvä 
nimike (pk, 16.5.1966). Siten arabi-islam sijoitetaan kuvauksissa 
puun ja kuoren, kapitalismin ja sosialismin väliin. Se joutuu vas-
taanottamaan suurvaltapolitiikan liikkeet ja on jatkuvasti vaarassa 
muuttua pelinappulaksi.

Kylmän sodan heikentyminen ja islamin nousu (1974–1984)

Nationalistisen ja suurvaltapoliittisen kehyksen sijaan islamia ale-
taan 1970-luvun puolivälissä kuvata itsenäiseksi voimatekijäksi, 
joka ei enää ole suoraan kytkeytynyt suurvaltapolitiikkaan eikä 
aikaisempaan arabinationalismiin. Asetelma muuttuu monimut-
kaisemmaksi myös siten, että arabimaat eivät ole yksiselitteisesti 
Neuvostoliiton liittolaisia eikä Israel Yhdysvaltojen: 

Yhdysvallat jatkaa taloudellisen ja sotilaallisen tuen antamista 
Israelille. Kuitenkin Nixonin kierros – joka suuntautui myös 
neljään arabimaahan – osoitti selvästi, että lähi-idän asetelmat 
ovat muuttuneet. Ulkoministeri Henry Kissinger totesikin tuon 
muutoksen suorin sanoin. Lehdistökonferenssissaan hän sanoi 
tajuavansa, miten tuskallista Israelin on havaita, että lähi-idän 
tähänastinen vastakohta-asetelma – Yhdysvallat yhdellä ja Neu-
vostoliitto toisella puolella – on nyt vaihtunut monimutkaisem-
pien suhteiden kokonaisuudeksi. (pk, 19.6.1974.)

Yhdysvallat kritisoi Israelia ja osa arabimaista karttaa Neuvos-
toliittoa. Tästä tilanteesta, kylmän sodan asetelmien heikentymi-
sestä, islam jäsentyy omalakiseksi voimatekijäksi. Vuonna 1974 
kirjoitetaan Libyan ja Tunisian yhdistymisestä islamilaiseksi arabi-
tasavallaksi (pk, 15.1.1974). Samoin spekuloidaan Libyan ja Egyp-
tin mahdollisesta liitosta ja Libyan Gaddafin uhittelusta Israelille 
(pk, 9.8.1974). Tällöin kehittyy uusi kolmijakoinen diskurssi, jossa 
islam alkaa erottua arabeista erilliseksi tekijäksi: teollisuusmaat, 
kehitysmaat ja islamilaiset valtiot (pk, 24.2.1974; pääkirjoitussi-
vun kolumni 5.3.1974). 



167

6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

Islamin varsinainen nousu paikantuu Iraniin, jonka vallanku-
mousta on pidetty reaktiona kylmän sodan logiikkaa ja koettua 
epäoikeudenmukaisuutta vastaan (Männistö 2003, 126). Vuoden 
1979 islamilaiseen vallankumoukseen kulminoitunutta tilannetta 
käsitellään paljon myös lähemmin tarkastelemassani aineistossa 
(vuosina 1978, 1980, 1982, 1984). Johtaja ajatolla Khomeini ni-
metään välittömästi uskonnolliseksi kiihkoilijaksi, jota ”kiinnos-
tavat vanhan uskonnollisen lain saattaminen taas voimaan, laajo-
jen maa-alueiden palauttaminen kirkolle, kaiken uuden ja vieraan 
vaikutuksen torjuminen” (pk, 2.11.1978). Tuolloin Helsingin Sa-
nomissa esitettiin, että Iranin kansa ei mene shaahi Reza Pahle-
via vastustavan islamilaisen opposition puolelle. Olihan Pahlevi 
pohjoisesta perspektiivistä katsottuna moderni – joskin korruptoi-
tunut – johtaja, joka ei Khomeinin tapaan pyrkinyt kääntämään 
edistyksen suuntaa. ”Ulkopuolista vaikutusta vastaan” reagoivan 
islamin nousun voimakkuuden yllätyksellisyydestä kertoo kuiten-
kin lehden kuukaudessa muuttunut kanta, jonka mukaan Iranissa 
”paluuta normaaliin tuskin voi tapahtua ilman sovintoa tämän us-
konnon kanssa” (pk, 12.12.1978).4

Khomeiniin henkilöityvä kiihkomielisyys, fanaattisuus ja tai-
pumattomuus alkaa vallankumouksen jälkeen olla koko Iranin 
valtiota mediakuvauksissa leimaava piirre. Erityisesti vuoden 1980 
panttivankidraama, jossa Iran piti yhdysvaltalaisia vankeina, de-
monisoi sen. Valtiolta puuttuu todellinen kansanvalta ja johtajalta 
terve järki (muut lehdet, 30.1.1980; pk, 1.2.1980), vaikka samaan 
aikaan ymmärretään uskonnollisten johtajien olevan kaikkea 
muuta kuin yksimielisiä. Jopa siinä vaiheessa, kun aletaan puhua 
islamin noususta sekä tarpeesta kunnioittaa islamia, korostetaan 
Iranin vallankumouksen käsittämätöntä ja vastenmielistä luon-
netta. Iranin islamilainen vallankumous erotetaan ”islamista si-
nänsä”:

Islam on kunnioitettavan väkevä uskonto. […] Useimpien mu-
hamettilaisten usko tuntuu olevan elävää; islam saa uskovaisensa 
mieltämään maailman järjestelmällisenä ja tarkoituksenmukai-



168

6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

sena kokonaisuutena. Islamin kunnioitettavuudesta huolimatta 
Iranin islamilaiseksi vallankumoukseksi nimitetyssä tapahtu-
masarjassa on monia käsittämättömiä ja vastenmielisiä piirteitä. 
[…] Kaiken, mitä Iranissa on tapahtunut, ei kuitenkaan tarvitse 
johtua islamista sinänsä. Koraanin opetukset ovat joustavia ja 
tulkinnanvaraisia. (pk, 16.7.1980.) 

”Islamista sinänsä” tulee potentiaalisesti moderniin aikaan 
sopiva, kun taas Khomeini on esimerkki henkilöstä, joka yrittää 
”kääntää kehityksen pyörää taaksepäin” (mp, 24.8.1980). Kho-
meinin Iran edustaa lännen modernissa edistysvisiossa mennyttä 
maailmaa, jonka vääjäämättömänä kohtalona on kadota. Sen syn-
ty selitetään reaktioksi liian nopeasti tuotuun länsimaiseen sivis-
tykseen, sillä edistymisen ajatellaan vaativan aikaa. Uskonnollinen 
pappisvalta on vääristymä, joka ei sovi ”ihmiskunnan nykyiseen 
kulttuuritietoisuuteen”. Siksi sanomalehden toimittaja ehdottaa, 
että ”voimme olla jokseenkin varmoja, että iranilainen nykyvaihe 
on ohimenevää laatua” (toimittajan kolumni, 20.7.1982). Iranin 
tilanne, ja poliittisen islamin nousu, määrittyy esimoderniksi, 
menneisyyteen kuuluvaksi vaiheeksi.5 Tämä osoittaa hyvin, miten 
länsimainen modernisaatio muodostaa mallin, jota myös ei-länsi-
maisten maiden historian odotetaan noudattavan.

Islamin liikkuvuus (1984–1994)

Käsitys liikkuvuuden kasvusta ja ääriaineisten leviämisestä Lähi-
idän ulkopuolelle alkaa kehystää islamia suunnilleen vuodesta 
1984 eteenpäin. Islam ei enää jäsenny vain paikalliseksi ilmiöksi, 
vaan sen oletetaan leviävän ylikansallisesti ja muodostavan omaeh-
toisen voimatekijän. Islam ymmärretään erilaisia ryhmiä ja valti-
oita yhdistäväksi tekijäksi. Levottomuudet esimerkiksi Tunisiassa 
tulkitaan maan rajojen ulkopuolelta tulevien ääri-islamilaisten ai-
heuttamiksi. Samalla aletaan ounastella ”islamilaisen fundamen-
talismin” leviämistä länteen ja jopa Suomeen (pk, 3.1.1986). Myös 



169

6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

”arabien kostotoimia Suomea vastaan” (mp, 26.4.1990) pelätään 
Suomen tukiessa Neuvostoliiton juutalaisten paluumuuttoa Israe-
liin. Näin luodaan juopaa lännen kristillisen kulttuurin ja islamin 
välille (pk, 6.2.1988). Poikkeuksen tähän negatiivissävytteiseen 
islamin käsittelyyn tuo Persianlahden sota, jonka aikana islamista 
kirjoitettiin myös myönteiseen sävyyn. Erityisesti mielipidekirjoi-
tuksissa korostettiin, että liitämme islamin virheellisesti alueen 
ongelmiin ja väkivaltaisuuteen ja sivuutamme samalla Yhdys-
valtojen (ja yleisemmin koko lännen) kaksinaismoralismin, joka 
tuottaa katkeruutta islamiin (ks. mielipidekirjoitukset syyskuusta 
1990 vuoden loppuun). 

Suomessa islamista tulee näkyvästi läsnä oleva ilmiö erityisesti 
1990-luvun alussa. 1950-luvulla Suomessa oli alle 10 000 ulko-
maalaissyntyistä henkilöä, mutta 2000-luvun alkupuolella heitä 
oli jo yli kaksisataatuhatta. Suuri muutos lukumäärissä tapahtui 
1990-luvulla. Keskustelu etnisten vähemmistöjen tunnistamises-
ta ja tunnustamisesta alkaa kuitenkin 1980-luvulla. Kotoperäiset 
vähemmistöt, kuten saamelaiset ja romanit, maahanmuuttajat 
– erityisesti Vietnamin pakolaiset – ja inkeriläiset, eli niin sano-
tut paluumuuttajat, tulevat julkisen keskustelun aiheiksi. Islam 
alkaa muodostua osaksi suomalaisen julkisen keskustelun arkea 
1990-luvulla Somalian sisällissotaa ja Jugoslavian konfliktia pake-
nevien muslimien muodossa.6 Siten 1990-luvulta lähtien monil-
le Suomessa asuva vieras assosioituu entistä useammin muslimi-
enemmistöisestä maasta tulevaan maahanmuuttajaan. 

Erityisesti kansalaisjärjestöjen toimijat kirjoittavat pakolaisis-
ta ja maahanmuuttajista myönteisesti, kun taas omissa nimissään 
kirjoittavat suhtautuvat kielteisemmin. Maahanmuuttajuutta jä-
sennetään yleisen epävarmuuden, muutoksen ja kriisin kehykses-
sä. Maahanmuuttajat yhdistyvät islamin poliittisiin ääriaineksiin 
hyvin epäsuorasti mielikuvissa, mutta molemmat tulevat ymmär-
retyksi esimerkeiksi islamin liikkuvuuden kasvusta. 1990-luvun 
alussa liikkuvuus kytkeytyykin moniin epävarmuutta ja kriisipu-
hetta aiheuttaviin tekijöihin, kuten Neuvostoliiton hajoamiseen, 
talouslamaan ja Euroopan unionin luomaan tuntemattoman pel-



170

6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

koon. Erityisesti Euroopan unionia koskevan keskustelun osalta 
aikaa 1990-luvun alusta vuosikymmenen puoliväliin on kutsut-
tu suomalaisen identiteetin uudelleenmäärittelyn ajaksi (Ruuska 
1999, 91–103).

”Uudelleenmäärittelyn” aikana erityisesti somalipakolaisista 
keskustellaan kulttuurierojen lisäksi talouden diskurssissa. Poh-
ditaan, onko varaa ottaa pakolaisia tai ovatko he paremman toi-
meentulon perässä Suomeen saapuvia ”elintasopakolaisia” tai ovat-
ko pakolaiset Suomen taloutta rikastuttavia.7 Talousdiskurssin 
vallitsevuus ei ole mitenkään poikkeuksellista eri aikoina, mutta 
muihin ajankohtiin verrattuna se vahventui ja laajentui 1990-lu-
vun talouslamassa (Kantola 2001). Talousdiskurssi yhdistyi ylei-
seen epävarmuuteen tulevasta ja jopa pelkoon vieraan pysyväksi 
muuttuneesta läsnäolosta.

Kansakunnan identiteetin uudelleenmäärittelyssä myös islam 
nousee kansallisen yhtenäisyyden ja olemassaolon ”kriisin tuot-
tamisen” osaksi. Keskustelussa aletaan ymmärtää, että toinen ei 
ole enää kaukainen. Keskusteluun nousevat asiat eivät ole etäisten 
yhteiskuntien välisiä, vaan osa suomalaista yhteiskuntaa. Etäisistä 
vieraista alkaa tulla niitä muukalaisia, jotka eivät lähdekään pois 
(muukalaisen hahmosta ks. Simmel 1999; Bauman 1997, 70–90). 
Muslimimaahanmuuttajiin kohdistetut ennakkoluulot tulevista 
ongelmista, vieraat ja moraalisesti kyseenalaiset tavat – erityisesti 
tyttöjen ympärileikkaus, naisten asema yleisesti, fatwat – muodos-
tuvat kriisin ”fetissiobjekteiksi”, jotka alkavat elää omaa elämään-
sä tukien ”meidän” määrittelyä ja juopaa suhteessa islamiin.8 Krii-
sijulistuksessa tuotetaan myös moraalinen ja poliittinen oikeutus 
suomalaisen kulttuurin säilyttämiselle, minkä ajatellaan olevan 
itsestään selvää ja oikeutettua (Ahmed 2003, 206).9 Tästä ovat 
osoituksena myös muut kuin maahanmuuttoon keskittyvät islam-
kirjoitukset. Saatanallisia säkeitä koskevan keskustelun puiminen 
osoittaa toisille länsimaisen sananvapauden olevan vaarassa. Shii-
alaisten lyhytkestoisten mut’a-avioliittojen kritiikki yhdistyy länsi-
maisen ydinperheen puolustukseen (pk, 15.2.1990; mp, 3.7.1990).



171

6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

Kymmenien vuosien aikana islam-puhe on muuttunut. Kau-
kaisesta ja käsittämättömästä on tullut lähellä oleva omalakinen 
voimatekijä – ja melko käsittämättömänä islamia pidetään edel-
leen. Kansallisvaltioiden kehyksestä on siirrytty suurvaltapolitii-
kan ja islamin nousun kehysten kautta globaaliin liikkuvuuteen, 
jonka paikallisista vaikutuksista eräänä esimerkkinä on islamin 
niveltyminen suomalais-kansalliseen identiteettikamppailuun. 

Israelin ja Palestiinan konflikti

Muuttuvien kehysten jaottelussa Israelin ja Palestiinan välinen 
konflikti on heikosti esillä, jos ajatellaan aluetta ja sen konflikteja 
koskevan sanomalehtikeskustelun määrää vuosikymmenten kulu-
essa. Siihen on syynsä. Tilannetta ei kuvata muuttuvien kehysten 
kautta, vaan pikemminkin ikuisesti samana jatkuvaksi kaaoksek-
si, jossa liikutaan heilurimaisesti rauhantoiveista uusiin levotto-
muuksiin ja takaisin. Lisäksi sitä voidaan käsitellä osittain erillään 
jaottelusta, koska islam on pikemminkin piilevästi kuin avoimesti 
nivelletty ”arabeihin” ja ”Palestiinaan”. Toisin sanoen Lähi-idän 
tilannetta koskevassa keskustelussa sanoja, kuten ”islam” tai ”mus-
limi” käytetään huomattavasti harvemmin kuin ”palestiinalaissis-
si” tai ”arabi”.10 

Palestiinan ja Israelin konflikti tiivistyy osuvasti vuoden 1978 
(11.8.) pääkirjoituksessa, jossa rauhaa verrataan Samuel Becket-
tin teokseen Huomenna hän tulee. Osapuolet vain odottavat jotain 
saapuvaksi ulkopuolelta – rauhaa konfliktissa ja Godotia Becket-
tin kirjoituksessa. Sisäpuolella on ajaton, ikuinen, muuttumaton 
konflikti. Aivan kuten Balkanin kuvaukseen liittyvä ”balkanismi” 
(Žižek 1997, 62; Žižek 2005, 2, 210–214; Taira 2006a, 161–173), 
myös Palestiina ja Israel käsitteellistetään alueeksi, jossa vihanpi-
don esitetään kestäneen ikuisuuden ja jossa tilanne voi räjähtää 
irrationaalisina väkivaltaisuuksina käsiin koska tahansa – toisin 
kuin modernissa lännessä. 



172

6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

Yhdysvalloissa Lähi-itä on kuvattu alueeksi, joka kontrastoi-
tuu ”meihin”. ”Meitä” edustaa sivilisoitu ja demokraattinen länsi, 
Yhdysvallat ja Israel (Said 2005, 259). Helsingin Sanomat ei kui-
tenkaan ole yksiselitteisesti toisen osapuolen puolustaja. Kyse ei 
ole kaksinapaisesta asetelmasta, jossa Israel asettuu lännen kanssa 
samaan joukkoon. Pikemminkin keskustelussa asemapaikat mää-
rittyvät jatkumoksi, jossa Israel sijoittuu kahden ääripään, demo-
kraattisen lännen ja palestiinalaississien väliin. Israel ei ole aina 
oikeassa. Molemmat osapuolet ovat etäännytettyjä ja jokseenkin 
käsittämättömiä, länsimaisen demokratian ulkopuolelle jääneitä 
”epädemokraattisia” ryhmiä. Lähi-idän alueen kulttuuri määrittyy 
toisenlaiseksi ja etäiseksi: 

Koko totuutta ei lähi-idästä ole. Sen kulttuuri on toisenlaista 
kuin teollistuneiden kristinuskon vaikutuspiirissä kehittyneiden 
länsimaiden eivätkä nämä ääripäät ymmärrä toistensa tapoja. 
Lähi-idän kulttuuripiirissä kasvaneet suhtautuvat hyvin moniin 
asioihin aivan toisin kuin skandinaavisessa kansankodissa kasva-
neet. (pk, 6.2.1988.)

Yleisökirjeissä Israel-kritiikki on demokraattisuuden akselille 
kiertyviä pääkirjoituksia voimakkaampaa, mutta yhtä lailla Isra-
elin puolustaminen on pääkirjoituksissa heikompaa kuin mieli-
pidekirjoituksissa. Erityisesti Israelin viralliset edustajat, Suomen 
juutalaiset ”puhemiehet” ja Israelin ystävät ry. vastaavat kritiikkiin 
jatkuvasti. Palestiinalla ei ole vastaavaa virallista tai epävirallista 
omaa ääntä ainakaan Helsingin Sanomien sivuilla. Suomessa oike-
astaan vain palestiinalaissyntyinen toimittaja Umayya Abu-Han-
na on tunnettu ja näkyvä Palestiinan puolustaja. 

1960-luvun lopulla ja 1970-luvun alussa Israel kuvataan leppy-
mättömien vihollisten keskellä uhriksi, jonka kovat otteet ovat pe-
rusteltuja arabimaista tulevan uhkan vuoksi. Palestiinalaiset ovat 
puolestaan terroritoimintaa harjoittavia, sivullisia vastaan hyök-
kääviä ja rauhaa vastustavia kostonhaluisia sissejä.11 Tällaisista 
kuvauksista merkittävimmät poikkeamat käsittelevät molemmille 



173

6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

osapuolille aseita toimittavien suurvaltojen tekopyhyyttä, Israe-
lin siviiliuhreja vaativia ”terroripommituksia” ja Israelin jatkuvia 
laajentumispyrkimyksiä, jotka estävät muita maita tunnustamas-
ta sen olemassaoloa (ks. erityisesti pk, 16.7.1966; pk, 15.11.1966; 
pk, 27.11.1966; pk, 14.2.1970; pk, 24.2.1970; pk, 31.5.1970; pk, 
31.7.1970; mp, 3.7.1972).

Käsitys konfliktin päättymättömyydestä alkaa esiintyä selvästi 
1970-luvun alun jälkeen, kun osapuolet etäännytetään rationaali-
sista länsimaista: ”sokea viha on voittanut terveen järjen”. PLO:sta 
tulee Palestiinan ainoa laillinen edustaja, mutta se leimataan vä-
littömästi terroristijärjestöksi. Arabeja pidetään olemuksellisesti 
riidanhaluisina, sillä PLO:n johtaja Arafatin mahdollista sovin-
nollisuuden tavoittelua oletetaan seuraavan johtajan työntyminen 
syrjään. Myös Israelia pidetään fanaattisena (pk, 17.5.1974; pk, 
30.10.1974; pk 15.11.1974). Mikään ei tunnu muuttuvan 1970-lu-
vun aikana.

1980-luvulla uskonto nousee selvemmin esiin kielteisen Pa-
lestiina-puheen kehyksenä. Mielipidesivujen keskustelussa Ara-
fatin mahdollisesta Suomen vierailusta PLO:n johtaja rinnastuu 
paholaiseen Raamatun numeromystiikan avulla. Israelia pidetään 
pyhänä maana ja Israelin hallituksen toimet oikeutetaan juutalais-
kristillisessä kehyksessä. Jopa Suomen evankelis-luterilaisen kir-
kon odotetaan tuomitsevan Arafatin mahdollisen vierailun. Pales-
tiinaan myönteisemmin suhtautuvat rinnastavat sen pyrkimykset 
Suomen itsenäisyyskamppailuun. 

PLO:n yhteydessä ei juurikaan kirjoiteta islamista. Kuitenkin 
kristillinen kehys ja PLO:n vastaisuus yhdistyvät toistuvasti. Is-
raelille on Suomessa annettu suuri symbolinen merkitys yhdistä-
mällä Raamatun kuvaus pyhästä maasta ja Israelin valtion politiik-
ka. Seuraavat esimerkit ovat osoituksia suomalaisten kristittyjen 
Israel-mielisyydestä. Ensimmäinen on pastorin kirjoitus ja jälkim-
mäinen nimimerkin. Jälkimmäisessä näkyy myös Israelin johtajiin 
kohdistuva kritiikki, joka nousi Israelin iskusta Libanoniin vuon-
na 1982. 



174

6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

Jos kirkko todella haluaa olla rauhan ja oikeudenmukaisuuden 
asialla, sen pitäisi kehottaa PLO:ta luopumaan aseistaan ja kaik-
kia vieraita joukkoja poistumaan Libanonista. […] Näissä tais-
teluissa Israel ei saa apua idästä eikä lännestä ja se joutuu tuhon 
partaalle. Tässä tilanteessa Israel huutaa avuksensa Jumalaansa ja 
profeetta Sakarjan ennustus [Israelin saamasta Jumalan armosta] 
toteutuu. […] Me lähestymme tämänkin profetian täyttymistä. 
(mp, 9.7.1982.)

Kristillisen liiton kannattajana ja Israelin ystävänä olen nyt viime 
aikoina joutunut kamppailemaan omatuntoni kanssa ja se kos-
kee tätä viimeistä hyökkäystä Libanoniin. […] Täytyy sanoa, että  
ystävämme Israelin johtoon on noussut sokeita kiihkoilijoita ja he 
ovat johdattamassa maataan tekoihin, joita kansa joutuu jälkeen-
päin sekä häpeämään että myös kärsimään niistä. Jumalan va-
littu kansa on valinnut väärät johtajat itselleen. (mp, 30.6.1982.) 

Kuten lainaukset korostavat, Israelin valtio ja ajatus valitusta 
kansasta liitetään yhteen. Israelilla onkin (ollut) erityisasema suo-
malaisten kristittyjen parissa. Siksi moni kristitty Suomessa suut-
tui arkkipiispa Mikko Juvan kritisoidessa Israelia jumalanpilkasta 
vuonna 1982 (mp, 1.7.). Israelin iskusta Libanoniin ja Juvan kan-
nanotosta tuli vuoden 1988 tilaston mukaan toiseksi suosituin kes-
kustelunaihe saapuneiden yleisökirjeiden määrällä mitattuna (314 
kirjettä, joista 103 julkaistiin). Keskustelussa asettui lopulta vas-
takkain Israel-myönteinen kansan kristinusko ja Israel-kriittinen 
luterilaisen kirkon johtajien kanta. Se ei kuitenkaan tarkoittanut 
islam- tai PLO-myönteisen kirjoittelun merkittävää kasvua. Israe-
lin kritiikki ei merkitse konfliktin toisen osapuolen puolustamista, 
vaan sitä, ettei Israel täytä kirjoittajien sille asettamaa ideaalia.

Israelin ja voimakkaammin Palestiinan kritisointi jatkuu ta-
saisesti läpi 1980-luvun. Vuonna 1992 käydään taas vilkas kes-
kustelu, jossa Israel-mieliset syyttävät kriittisemmin suhtautuvia 
antisemitismistä. Israel-kriittiset kirjoittajat ovat usein vasem-
mistolaista älymystöä, joka arvostelee ensisijaisesti Yhdysvaltojen 
Israel-myönteistä ulkopolitiikkaa. Lisäksi Palestiinan puolustajat 



175

6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

vertaavat tilannetta jälleen Suomen sotavuosiin. Eräs kirjoittaja 
vastaa syytökseen, jonka mukaan ”israelilaisten rakentamat kou-
lut poltetaan tai seisovat tyhjinä, koska palestiinalaisnuoriso mie-
luummin riehuu kadulla”:

Tyhjänä seisoi vuosina 1939–1944 Suomessakin moni koulu ja 
yliopiston luentosali, kun moniaat vuosiluokat riehuivat mie-
luummin rintamilla, maan vapautta puolustamassa. Sellaista 
sota teettää. Miksi palestiinalaisten taistelu omien maidensa itse-
näisyydestä olisi vähemmän kunnioitettavaa kuin suomalaisten? 
(mp, 16.3.1992.)

Edward Said (2005, 259) on todennut, että mediakuvauksissa 
Lähi-itä on muuttumaton ja takapajuinen pahuuden ja antisemi-
tismin hautomo. Yleistys sopii kohtuullisen hyvin myös Helsingin 
Sanomien pää- ja mielipidekirjoituksiin. Said toteaa myös, että 
pahuuden keulakuvana on PLO. Kuitenkin 1990-luvulla tilanne 
muuttuu. Islamistisen kattojärjestö Hamasin perustamisen ja vuo-
den 1987 kansannousun (intifada) jälkeen PLO ei olekaan enää 
itse pahuus. Hamas ottaa sen paikan (pk, 6.5.1994; pk 6.7.1994; 
Hamasista ks. Saarnivaara 2002). Ajatus ”pahuuden hautomosta” 
ei katoa, mutta pitkän aikavälin tarkastelu osoittaa, että pahuuden 
leima on vaihtuva. Tuo leima laitetaan 1990-luvulla islamisteihin. 
Samalla aletaan korostaa, että konfliktin osapuolina ovat varsinai-
sesti ääriainekset eivätkä kristityt, juutalaiset, muslimit tai arabit 
yleensä (mp, 20.4.1994; pk 6.7.1994).

Retoriset strategiat ja sanapolitiikka osana modernisaatiota

Islamin kehystyksiin sisältyy erilaisia retorisia strategioita, joista 
osa toistuu kehysten vaihtuessa. Kuvausten retoriikka on toiseutta-
vaa siten, että islam erotetaan modernisaatiosta, länsimaisuudesta 
ja suomalaisuudesta. Länsimaissa islamia toiseuttavat kuvaukset 
ovat vaihdelleet vuosisatojen ja -kymmenten aikana esimerkiksi 
väkivaltaisuuden ja ylikorostuneen seksuaalisuuden välillä (Miles 



176

6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

& Brown 2003, 28). Sekä väkivaltaisuus että seksuaalisuus ovat 
vahvasti emotionaalisuuteen liittyviä aspekteja. Ajattelemme, että 
molemmat ovat jotain muuta kuin täysin rationaalista ja harkittua 
toimintaa. Tässä mielessä on mielenkiintoista katsoa tarkemmin 
islamin ja erilaisten emootioiden kytkeytymistä sanomalehtikir-
joituksissa. Tätä tematisointia en ole yrityksistä huolimatta löytä-
nyt olemassa olevasta tutkimuskirjallisuudesta, vaikka ajatus isla-
min pelosta onkin usein esitetty.

Tiivistetysti islam artikuloituu kahdentyyppisiin emootioihin: 
negatiivisen aggressiivisiin ja passiivisiin, joista jälkimmäinen pai-
kantuu lähinnä aikaan ennen 1970-lukua ja islamin nousua. Is-
lamilaiset maat ovat levottomia tai leppymättömän vihamielisiä. 
Ihmiset ovat kiihkeitä ja intohimoisia. Maltti ja rauhallisuus ovat 
odottamattomia ja yllättäviä. Hermojen menettäminen on odotet-
tavaa. Kostohalujen hillitseminen on mahdollista vain johtajien ke-
hotuksella. Parhaiten tämä näkyy 1960-luvun alun pääkirjoituk-
sissa käsiteltäessä Algerian itsenäistymisprosessia (pk, 20.2.1962; 
pk, 1.3.1962; pk, 6.3.1962; pk, 6.5.1962; pk, 16.5.1962).12 Passii-
visuus puolestaan konkretisoituu siinä, että muut kuin islam tai 
muslimit ovat keskeisiä toimijoita – esimerkiksi Charles de Gaulle 
Algerian itsenäistymisessä ja myöhemmin suurvallat – ja tapahtu-
mat kerrotaan aktiivisiksi kuvattujen toimijoiden näkökulmasta.

Emootioita koskevien ilmausten tarkastelu osoittaa, että isla-
mista muodostuu lännen ihanteiden – rationaalisuuden, emooti-
oiden kontrolloinnin, harkitsevan aktiivisuuden – peilikuva. Islam 
on kuin esimerkki Immanuel Kantin vuonna 1784 kuvaamasta 
”alaikäisyyden tilaan” jääneestä valistumattomasta lapsesta, joka 
on kyvytön käyttämään omaa järkeään (Kant 1995, 77). Tämä 
valistuksen jako tulee hyvin esiin myös kolonialistisen geopolitii-
kan merkitysjärjestelmässä: 1700-luvun Afrikassa kolonialistit ku-
vasivat niin sanottuja hottentotteja pysyviksi lapsiksi, joilla ei ole 
uskontoa. Tällä oikeutettiin heidän alueidensa valtaaminen. Kun 
alue oli 1800-luvun ensimmäisten vuosikymmenten aikaan ko-
lonisoitu, heillä sanottiin olevan uskonto – kristinusko (Chidester 
1996, 55–58). Edward Said (1997, 30) onkin huomauttanut, että 



177

6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

islam niveltyy kolonialismin ja modernisaation merkitysjärjestel-
miin määrittyessään ”ajattomassa lapsuudessa” eläväksi uskonnok-
si, jota taikausko suojaa todelliselta kehitykseltä.

Kolonialistisesta tilanteesta on tultu ajassa etäämmälle, mutta 
siihen elimellisesti liittyneet erottelut eivät ole kadonneet täysin. 
Islamiin liitetyt emootiot, joiden kuvaamisesta muodostuu kak-
sinapainen edistyneen lännen ja takapajuisen islamin järjestelmä, 
ovat vain yksi esimerkki keinoista ylläpitää valtasuhteita. Kuva-
ukset toimivat läheisyyden ja etäisyyden dynamiikalla. Lähesty-
vää islamia etäännytetään emootioita käsittelevin ilmauksin. Sara 
Ahmed esittääkin, että uhka ja pelko eivät tule (yksilöllisen tai 
kollektiivisen) subjektin sisältä, eivätkä ne sijaitse kohteessa itses-
sään. Ne pikemminkin varmistavat osapuolten välisen suhteen si-
ten, että toinen uhkaa imaista oman olemassaolon (Ahmed 2003, 
189–193). Toisin sanoen islam määrittyy irrationaalisuutensa ja 
aggressiivisuutensa vuoksi kontrollointia vaativaksi uhaksi, joka 
tulee torjua tai kasvattaa pois ”lapsuudestaan” voidaksemme jat-
kaa kansallista ja länsimaista olemassaoloamme. 

Viime kädessä emootioihin viittaavat ilmaisut ovat osa lännen 
diskurssia, jossa islamia toiseutetaan. Islamiin liitetään ne piirteet, 
joita ”meillä” länsimaisilla ei ajatella tai haluta olevan. Lännen 
identiteettiä luodaan toisen (negatiivisen) kautta ja vahvistetaan – 
kuten Edward Said (2003, 287) toteaa – olettamalla, että muslimit 
(tai arabit) voivat valloittaa maailman.

Kaikki islamia koskevat kuvaukset eivät ole negatiivisia. Se ei 
tarkoita, etteivät ne silti voisi olla toiseuttavia idealisoinnin (tai 
kiehtovuuden, esim. Raittila 2004, 31–32) kautta. Stereotyyppis-
tämisen kohteena olevaa ryhmää kuvataankin usein dualistisesti. 
Ensiksi useat piirteet sulautetaan yhdeksi yksinkertaistetuksi ja 
muuttumattomaksi olemukseksi, stereotyypiksi. Tämän jälkeen 
stereotyyppi jaetaan kahtia, hyvään ja huonoon, idealisoituun ja 
halvennettuun (Hulme 1986, 49–50; Hall 1999, 122–124). Esi-
merkiksi jalon villin stereotyyppi on idealisoitu versio ”villistä” 
villistä. Tämä erottelu tulee mahdolliseksi, kun toiset on aluksi 
määritelty olemuksellisesti villeiksi.13 Islamia kuvataan vastaavasti. 



178

6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

Islam on olemuksellinen ja kattava nimike, jolla nimetään valtava 
määrä ihmisiä ja määritellään eroa lännen ja sen ulkopuolen vä-
lille. Islam jaetaan eri tilanteissa hyvään ja pahaan, liberaaliin ja 
fundamentalistis-terroristiseen, maltilliseen ja äärimmäiseen. Hel-
singin Sanomissa näitä vastinpareja edustavat esimerkiksi 1960-lu-
vulla Algerian muslimeissa maltilliset ja radikaalit, arabivaltiois-
sa konservatiiviset ja radikaalit, 1980-luvulla Irak ja Iran (vielä 
1980-luvulla Irak oli ”terve” ja Iran ”sairas”), 1990-luvulla PLO 
ja Hamas. Nämä jaottelut ovat tehokkaita vahvistamaan lännen ja 
islamin eroa. Ne myös vaimentavat mahdollista kritiikkiä, koska 
kaikki kuvaukset eivät ole negatiivisia. Silti islamin ”positiivisem-
man puolen” kuvaaminen ei ole suomalaisessa mediassa suoranai-
sesti idealisointia viattomuudesta tai erilaisen kauneudesta, vaan 
vähittäistä poikkeamaa länsimaisesta normista.

Gilles Deleuze ja Félix Guattari (1998, 178) esittävät, että toisin 
kuin ns. varhaiskantaiset yhteiskunnat, eurooppalainen rasismi (ja 
sen kolonialistinen geopolitiikka) ei ole koskaan perustunut läh-
tökohtaisesti toisen ulossulkemiseen. Pikemminkin se on perus-
tunut mukaan ottamiseen. Eurooppa on asettanut normin, johon 
muiden tulisi mukautua, on normin muodostavana affektiivisen 
”panostuksen” kohteena sitten ollut valkoisen miehen kasvot, kris-
tillinen uskonto, kapitalismi tai modernin rationaalinen toimija. 
Tässä mielessä toiseuttavien kuvausten kaksinapaisuudet, stereo-
tyyppien halkaisut kahtia, näyttävät ainakin islamin osalta perus-
tuvan pikemmin vähittäisten normipoikkeamien jatkumolle kuin 
varsinaiselle ulossulkemiselle.

Etäällä olevan toiseuttamisen geopolitiikalla on yhteys ajallis-
tamisen politiikkaan, kronopolitiikkaan. Moderniksi itsensä miel-
täneen Euroopan kronopolitiikalla antropologi Johannes Fabian 
tarkoittaa ”etäännyttämiskojetta”, jossa toisen – tässä tapauksessa 
islamin – nähdään vaativan aikaa muokatakseen itsensä lineaari-
sesti etenevän historian nykyaikaan: edistykseen, kehittymiseen ja 
moderniuteen. Islam pikemminkin näyttäytyy peilikuvana, jota 
luonnehtii pysähtyneisyys, kehittymättömyys ja perinteikkyys 
(Fabian 1983, 144). Yksinkertaisesti länsi on kuvannut islamin 



179

6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

aivan kuten antropologia rakensi tutkimuskohteensa etäännyt-
tämällä maantieteellisesti kaukaiset aikalaisensa primitiiveiksi, 
joissa nähtiin ”meidän” esihistoria ja jotka ajan kuluessa tulisivat 
kehittymään moderneiksi. Tämä suhde on modernin islamin ku-
vaamisen ”skandaali”.14 Se toistuu edelleen niissä pohdinnoissa, 
joissa ongelmanasettelu perustuu kysymykseen, sopiiko islam yh-
teen nykyajan kanssa (vrt. Lodenius 2005 suomenkielisen kään-
nöksen otsikko; ks. Taira 2006c). Kronopolitiikan ja geopolitiikan 
kytkennästä mielipidekirjoituksissa kertoo seuraava esimerkki:

Ajan myötä kristinuskoa on kuitenkin tulkittu aiempaa vapaa-
mielisemmin ja suvaitsevaisemmin, mutta epäilemättä myös is-
lamin tulkinta kehittyy vähitellen avarammaksi. Islamilainen 
poliittinen kulttuuri on monella tapaa samalla kehitysasteella 
kuin Euroopan kristittyjen poliittinen kulttuuri neljä sukupol-
vea aikaisemmin. […] Voidaan vain toivoa, että […] islamilainen 
maailma kuroisi umpeen kristillisen maailman etumatkan poliit-
tisen kulttuurin kehittyneisyydessä mahdollisimman nopeasti ja 
tuskattomasti. (mp, 5.12.1990.) 

Esimerkissä painotetaan islamin kykyä kehittyä Euroopan kris-
tinuskon poliittisen kulttuurin tasolle – ahdasmielisyydestä vapaa-
mielisyyteen ja suvaitsevaisuuteen. Samanaikaisesti siinä tehdään 
ero vähemmän ja enemmän kehittyneen välille. Islam edustaa 
primitiivisyyttä ja länsi kehittynyttä moderniutta.15 Samoin siinä 
oletetaan, että Euroopasta ja kristinuskosta olisi muodostunut his-
torian kehityksen etulinja, jota islam tulee seuraamaan ajan ede-
tessä. Kyse ei ole siitä, että kirjoituksessa suhtauduttaisiin islamiin 
negatiivisesti – päinvastoin. Tämä vain korostaa, että tietyt vai-
keasti kyseenalaistettavissa olevat ja pinttyneet diskurssit toimivat 
sulkien sisäänsä sekä myönteisiä että kielteisiä asenteita.

Vaikka toiseuttamista ja läntistä modernisaatiota koskevat ke-
hykset eivät ole suoraan siirrettävissä Suomeen, on hyvät perus-
teet välttää Suomen partikularisoiva tai erityiseksi tekevä kehys. 
Vaikka Suomi ei koskaan ollut kolonialisoiva maa, samastuminen 
länteen ja sieltä imetyt vaikutteet ovat muokanneet käsityksistä 



180

6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

yleiseurooppalaisia, länsikristillisiä ja kolonialistisia. Esimerkik-
si suomalaiset Afrikka-kuvat ovat kolonialistisia (ks. Kaartinen 
2004, 17–18; Löytty 2005, 176–181). Helsingin Sanomissa koros-
tuu varsinkin maailmanpolitiikkaa käsittelevissä pääkirjoituksissa 
myös yleisluonteinen keskustelu läntisestä modernisaatiosta ja sen 
elementeistä, kuten demokratiasta, tasa-arvosta, sananvapaudesta 
ja taloudellisesta kasvusta.

Sanotusta huolimatta on mielekästä kontekstualisoida islam-
keskustelu paikallisiin diskursiivisiin muutoksiin. Pertti Alasuu-
tari (1996) käsittelee teoksessaan Toinen tasavalta samankaltaisia 
aineistoja, erityisesti Helsingin Sanomien pääkirjoituksia. Hän 
jäsentää siirtymät sodanjälkeisestä moraalitalouden diskurssista 
1960-luvun lopulla kehittyneeseen suunnittelutalouden diskurs-
siin ja 1980-luvulla ilmaantuneeseen kilpailutalouden diskurssiin. 
Vertaamalla talouden perspektiivistä jäsennettyjä siirtymiä islam-
keskusteluun saadaan muodostettua käsitys erilaisten keskustelu-
aiheiden yhteyksistä.

Islam tulee osaksi julkista keskustelua vasta ensimmäisessä 
siirtymävaiheessa. Moraalitalouden aika olikin luterilaisen kan-
sankirkon hallitsemaa. Esimerkiksi joulun ja pääsiäisen aikoihin 
pääkirjoituksen – tai yhden niistä, silloin kun pääkirjoituksia oli 
useampia – laati yleensä jokin kirkon vaikuttaja. Suunnitteluta-
loudessa alkoivat korostua valtion rationaalinen suunnittelu ja 
organisointi kehityksen keinoina. Demokratia ja tasa-arvo nou-
sivat keskeisiksi premisseiksi, joista muut näkökannat johdettiin. 
Tämä diskurssi ulottuu islamiin ainakin demokratian korostami-
sessa. Demokratia muodostaa mittapuun, jolla islamia arvioidaan. 
Tasa-arvo näkyy paremmin vasta myöhemmissä keskusteluissa 
naisten asemasta, selvimmin 1990-luvulla. Suunnittelutalouden 
diskurssiin sopii modernisaatiolle ominainen ajatus, jonka mu-
kaan uskonnon sopiva paikka on yksityisen alueella. Esimerkiksi 
luterilaista kirkkoa ja kristinuskoa ei pidetä ongelmana Suomen 
kehittymiselle, mikäli ne vain pysyvät poissa julkisista asioista, 
erityisesti politiikasta. Islamin määrittyminen julkisuuden ja poli-



181

6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

tiikan osaksi on siksi suunnittelutalouden kehyksessä merkityksel-
listettynä huolestuttava asia ja merkki kehityksen hidastumisesta 
(vrt. edellä referoitu Iranin vallankumouksen käsittely).

1980-luvulla vakiintuneessa kilpailutalouden diskurssissa ko-
rostuu yksilönvapaus, kilpailu ja yrittäjyys. Yksilö ja markkinat 
alkavat syrjäyttää yhteiskunnallisen suunnittelun. Mikäli dis-
kursiivinen muutos olisi kaikilla alueilla samanaikaista, islam-
keskustelun pitäisi korostaa yksilön vapautta valita uskontonsa ja 
harjoittaa sitä tasavertaisessa suhteessa Suomen etuoikeutettuihin 
uskontoihin. Näin ei ollut. 1980-luvulla alkoi kuitenkin keskus-
telu vähemmistöistä, niiden oikeuksista, niiden tunnistamisesta 
ja tunnustamisesta. Se vaikuttaisi olevan ensimmäinen askel, jota 
kautta yksilön ja markkinoiden keskeisyys tulee näkyviin myös 
uskontoja koskevissa mediakeskusteluissa. Ilmeisesti 1990-luvun 
alun murrokset ja epävarmuudet suojasivat luterilaisuuden ja suo-
malaisuuden läheistä suhdetta. Kilpailutalouden diskurssi alkaa 
näkyä uskontokeskusteluissa vasta 1990-luvun puolivälin jälkeen 
luterilaisen kirkon etuoikeutetun aseman kyseenalaistavissa kan-
nanotoissa ja samoihin aikoihin runsastuneessa monimuotoisuut-
ta ja pluralismia koskevassa puheessa. Se on siis läsnä islamia kos-
kevissa käsityksissä vain välillisesti.16 

Yhteenveto ja pohdintaa

Islamia koskeva julkinen keskustelu on runsastunut ja moninais-
tunut. Yksikertaisen jäsennyksen mukaan kehykset ovat vaihtu-
neet kansallisesta suurvaltapoliittiseen 1960-luvun jälkipuoliskol-
la, suurvaltapoliittisesta islamin paikalliseen nousuun 1970-luvun 
aikana ja islamin noususta liikkuvuuteen ja leviämiseen 1980-lu-
vulta alkaen. Suomessa islamista tuli suoraan kansakuntaa kosket-
tava asia 1990-luvulla pakolaisten mukana. Näissä keskusteluissa 
ja kuvauksissa ei ole vain pyritty kertomaan islamista tai edes ar-
vottamaan sitä. Sen sijaan niissä usein epäsuorasti hahmotellaan, 



182

6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

millainen on hyvä yhteiskunta ja millaista on olla hyvä suomalai-
nen. Siten islam-keskusteluissa operoivat erilaiset intressit, arvot ja 
valtasuhteet.

Selvimmin mainittu ulottuvuus tulee esille länsimaisten ar-
vojen, kuten taloudellis-teknologisen kehittyneisyyden ja demo-
kratian keskeisyydessä erityisesti pääkirjoituksissa. Mielipidekir-
joituksissa rakennetaan, ylläpidetään ja myös suojataan ”hyvää 
suomalaisuutta” – esimerkiksi työteliäisyyttä, sukupuolten tasa-
arvoa, yhtenäisyyttä, luterilaisuutta, perinteisen tapakulttuurin 
arvostamista – ja (yhtenäisen) kansallisen identiteetin jatkuvuutta, 
varsinkin 1990-luvulla islamin tullessa suomalaisessa yhteiskun-
nassa pysyvästi läsnä olevaksi tekijäksi. Islam ei tunnu helposti 
saavan sijaansa osana oikeanlaista suomalaisuutta. Tässä mieles-
sä luterilaisuus näyttäisi olevan edelleen mediakeskustelun pe-
rusteella keskeinen osa suomalaisuutta, kunhan se ei ole esteenä 
”demokratian”, ”sananvapauden”, ”markkinoiden” ja ”edistyksen” 
kaltaisille kyseenalaistamattomille, joskin harvoin määritellyille 
arvoille. 

Olen osoittanut, että islamista keskustellaan usein suhteessa 
niin sanottuihin moderneihin arvoihin, kuten talouden ja koko 
yhteiskunnan kehittymiseen, rationalisointiin, demokratiaan, 
yksilönvapauteen ja sananvapauteen. Tällöin islamista rakentuu 
usein normipoikkeama, jota määrittävät kehittymättömyys, py-
sähtyneisyys, takapajuisuus ja epädemokraattisuus. Myös emoo-
tioita koskevat kuvaukset on tulkittavissa osaksi tätä modernin 
ja perinteisen (tai ei-modernin) välistä vastakkainasettelua, joka 
kääntyy lännen (ja siten myös Suomen) ja islamin kaksinapaisuu-
deksi. Viime kädessä kyse on oman länsimais-kansallisen identi-
teetin rakentamisesta ja ylläpitämisestä symbolisessa ja materiaali-
sessa valtasuhteessa, johon islamia koskevat kuvaukset osallistuvat.

Toisen tasavallan jälkeisenä aikana muslimit ovat tulleet yhä 
selvemmin julkisen keskustelun osallisiksi omalla äänellään. He 
voivat vaatia oikeuksia, esittää käsityksiään itsestään, mutta se ei 
vielä takaa, että heitä kuunneltaisiin. Uskontoja koskeva julkinen 
keskustelu on kuitenkin monimuotoistunut vuosikymmenten ai-



183

6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

kana. Kristillisestä perinteestä ja modernien arvojen ylistämisestä 
on siirrytty tilanteeseen, jossa varsinkin liberaalilla islamilla alkaa 
olla jokseenkin hyväksytty asema. Se ei ole tarkoittanut toiseut-
tavien näkemysten katoamista, vaikka islamin julkisuuskuva on 
muuttunut. Osa siitä on leimallisesti paikallista ja suuri osa on 
länsimaisessa tiedonvälityksessä samankaltaisena kiertävää, mikä 
kertoo suomalaisenkin tiedonvälityksen vahvoista yhteyksistä 
muihin niin sanottuihin länsimaihin. Tarkastelu opettaa, että is-
lamin julkisuuskuva on ollut pitkään läheisesti sidoksissa suoma-
lais-länsimaisen identiteetin määrittelyyn ja siten yhteiskunnassa 
vallitseviin arvoihin, merkityssysteemeihin ja valtasuhteisiin, joita 
luodaan ja vahvennetaan myös diskursiivisella islamilla.



184



185

Vuosi 2010 näytti, että uskonto nousee esiin julkisessa keskustelus-
sa monin tavoin. Esimerkiksi Ajankohtaisen Kakkosen ”Homoiltaa” 
(12.10.) jäsensi homoseksuaalien ja arvokonservatiivisten kristitty-
jen vastakkainasettelu. Juuri ennen vuoden päättymistä pohdit-
tiin jälleen, miten kristillistä traditiota uhkaavat joko sekularistit 
tai muiden uskontojen edustajat. Homoillassa liberaalit kristityt 
kokivat jääneensä paitsioon eivätkä sen paremmin lähetyksessä ol-
leet homoseksuaalit kuin uskovaisetkaan olleet tyytyväisiä. Joulu-
juhlista keskusteltaessa tapakristityt olivat huolissaan perinteiden 
katoamisesta ja muiden uskontojen puhemiehet ihmettelivät kes-
kustelua toteamalla, ettei heillä ole mitään kristillisiä jouluperin-
teitä vastaan. Uskonto näyttää siis olevan aihe, josta uutisoidessa 
vähintään yksi osapuoli on tyytymätön siihen, miten asianosaisia 
tai aihetta ylipäätään käsitellään.

Uskonto on uutisaiheena erityinen, sillä se koetaan kiinnos-
tavaksi ensisijaisesti konfliktina.1 Se on omaleimainen aihe myös 
siksi, että uskontoon erikoistuneet toimittajat ovat harvinaisia ja 
aihetta käsittelevät eivät yleensä pidä sitä keskeisimpänä osaamis-
alueenaan. Tämä yhdistelmä tekee uskonnon uutisoinnista vaike-
aa. Tilannetta hankaloittaa se, että uskontoa on Suomessa pidetty 
yleisesti yksityisenä ja lähes kaikille samana asiana. Uskonnon nä-
kyvyys ja uskontojen moninaisuus tuo myös haasteita ja valintoja, 
joita toimittajat joutuvat punnitsemaan työssään ja jotka lopulta 
vaikuttavat uskonnon uutisoinnin laatuun.

7. Uutinen uskonnosta: tyytymättömyyden tae?



186

7. Uutinen uskonnosta: tyytymättömyyden tae?

Toimittajan käytäntöjä ohjaavat (1) median toiveet ja resurssit. 
Esimerkiksi sanomalehdet suhtautuvat eri tavoin uskontoon ja sen 
uutisarvoon. Eri lehdillä on erilaiset resurssit palkata uskontoon 
keskittyviä toimittajia. Toimittaja on yhteydessä myös (2) uskon-
nollisiin ihmisiin, yhteisöihin ja instituutioihin, jotka ovat juttujen 
kohteina ja lähteinä. Niillä on oma käsityksensä siitä, millainen 
uutisointi on toivottavaa ja millaisista tapahtumista uutisoin-
tia halutaan. Lisäksi toimittaja käyttää usein (3) asiantuntijoita, 
jotka tarjoavat yhtä lailla faktatietoa kuin näkökulmia uskonnon 
käsittelyyn. Julkaisut altistuvat myös (4) lukijoiden palautteelle. 
Näiden ulottuvuuksien pohdinnassa käytän esimerkkinä Suomen 
lisäksi Isoa-Britanniaa, jossa olen tutkinut uskonnon uutisointia 
valtamediassa. Vaikka kirjoitan mediasta, ajattelen useimmiten sa-
nomalehteä. Esittämäni näkökulmat ovat osin subjektiivisia, mut-
ta ne perustuvat myös tutkimustietoon sekä useissa konferensseissa 
esitettyihin puheenvuoroihin.2 

Media luo puitteet

Tiedonvälityksellä on useita tärkeitä tehtäviä, mutta se on myös ta-
loudellista toimintaa. Uskonnon uutisoinnissa taloudelliset reuna-
ehdot ovat esillä vähintään kahdella merkittävällä tavalla. Ensiksi 
juttujen täytyy olla sellaisia, että tuotteelle riittää ostajia. Tämä 
logiikka pätee myös julkisrahoitteiseen mediaan, joka erilaisesta 
rahoituspohjastaan huolimatta kilpailee yleisöstä ja jonka tuotos-
ten tärkeänä – joskaan ei ainoana – arviointikriteerinä on suosio. 
Uskontoa ei ole tavallisesti pidetty mielenkiintoisimpana ja myy-
vimpänä uutisaiheena. Toiseksi uskontoon erikoistuvan toimitta-
jan palkkaaminen maksaa. Taloudellisten resurssien kiristämistä 
seuraa kuitenkin se, että toimittajilla on entistä vähemmän aikaa 
paneutua faktoihin ja taustoihin. Tutkivan journalismin tilalle as-
tuvat kommentit, joiden kirjoittaminen on edullista. 

Taloudellisten tekijöiden lisäksi median toimituspolitiikka lin-
jaa suhteen uskontoon. Ainakaan lehtien päätoimittajien asentei-



187

7. Uutinen uskonnosta: tyytymättömyyden tae?

ta ei voida kuvata uskonnonvastaisiksi. Annikka Mutasen (2009) 
haastatteluraportista voi lukea, että Suomessa ja Englannissa leh-
tien toimitukset suhtautuvat pääosin myönteisesti uskontoon, jos-
kin Suomessa ollaan epäileväisempiä uskonnon yhteiskunnallises-
ta merkityksestä. Toki lehtien välillä on suuria eroja. Englannin 
poliittisesti konservatiivisissa lehdissä suhtaudutaan selvästi myön-
teisemmin kristinuskoon kuin vasemmisto-liberaaleissa lehdissä 
(The Guardian, The Independent), jotka puolustavat selväsanaisem-
min maltillista sekularismia. Joskus yleinen linjaus ja asenne poik-
keavat sisällöstä. Vaikka The Independentin Roger Alton korosti 
lehden vastustavan ”aggressiivista sekularismia”, erityisesti sen ko-
lumneissa on painottunut uskontokriittinen sekularismi.

Myös Suomessa sanomalehtien välillä on eroja. Esimerkiksi 
Keskisuomalainen ja Ilkka ovat hyvin uskontomyönteisiä, mutta 
Helsingin Sanomia pidetään lähes uskonnonvastaisena. (Ks. Rah-
konen 2007.) Maan päälehti on ajanut aktiivisesti kirkon ja valtion 
eroa, mutta sen leimaaminen uskonnonvastaiseksi ei ole erityisen 
kuvaavaa. Lehdellä on pikemminkin oma hierarkiansa, jossa us-
konto on ihan myönteinen asia niin kauan, kuin siitä ei tule mo-
dernisoitumisen, demokratisoitumisen ja taloudellisen kehityksen 
jarrua. Näihin kehyksiin myös toimittajien on yleisesti ottaen so-
peuduttava. 

Vaikka julkilausutuissa asenteissa ei olisikaan mitään vikaa, 
ongelma voi tulla siinä, ettei media kaipaa palkkalistoilleen us-
kontoon erikoistuvia toimittajia. Kuvaavaa on, että Suomessa 
useimmilla sanomalehdillä ei ole yhtään pääasiallisesti uskonnosta 
kirjoittavaa toimittajaa. Briteissä suurimmilla laatulehdillä oli pit-
kään vähintään yksi uskontoon erikoistunut toimittaja.

Uskonnosta ovat perinteisesti kirjoittaneet kirkonmiehet 
(Gledhill 2012, 91). Tilanne on muuttunut, mutta muutos ei ole 
tehnyt mediasta uskonnonvastaista. Pikemminkin suhde on aiem-
paa kirjavampaa. Englannissa vuonna 2010 esimerkiksi The Ti-
mesin kirjeenvaihtaja oli nimellisesti anglikaani (Ruth Gledhill), 
Guardianin musliminainen (Riazat Butt) ja Daily Telegraphin 
filosofiassa koulutuksensa saanut Martin Beckford.3 Lehdillä on 



188

7. Uutinen uskonnosta: tyytymättömyyden tae?

myös uskonnosta kirjoittavia uskontokriittisiä toimittajia, esimer-
kiksi The Independentin Johann Hari, sekä konservatiivisia kris-
tittyjä, kuten Daily Mailin kolumnisti Peter Hitchens. Suomessa 
uskonnosta aktiivisesti kirjoittavia toimittajia ei voi ainakaan yksi-
selitteisesti kutsua uskonnonvastaisiksi. Annikka Mutasen (2009) 
raportin kahdestatoista haastateltavasta kukaan ei nimittänyt itse-
ään ateistiksi. Yhdeksän toimittajaa oli luterilaisen kirkon jäseniä, 
neljä identifioi itsensä uskovaksi.

Toimittajien suhde oman uskonnollisuuden tai uskonnotto-
muuden julkiseen paljastamiseen vaihtelee, mutta asiaa voi lä-
hestyä myös työnantajan näkökulmasta. Kun Helsingin Sanomat 
julkaisi uutisen toimittajille annetuista ohjeista sosiaalisen median 
käytöstä, se otti esimerkin ydinvoimasta. Jos toimittaja kirjoittaa 
energiapolitiikasta, hän ei saisi olla ydinvoimaa avoimesti kan-
nattavien tai vastustavien ryhmien jäsen. Mutta päteekö sama 
uskontoon? Pitääkö uskonnosta kirjoittavan toimittajan olla us-
konnollisten ja uskontokriittisten ryhmien ulkopuolella? Vaike-
utena on, ettei lapsikasteessa kirkon jäseneksi liitetty toimittaja 
ole erotessaan neutraali – hän on jo esittänyt kantansa, vaikka ei 
olisikaan uskonnonvastainen. Samaa logiikkaa seuraten voidaan 
kysyä, voiko luterilainen kirjoittaa muista uskonnoista? Kun neut-
raalia aluetta ei käytännössä ole, ei sellaisesta tarvitse uneksia. On 
parempi tuoda esiin kantansa, reflektoida sitä toimittajan työssä 
ja antaa todistusaineistojen ja argumenttien viedä joskus omalle 
vakaumukselle kiusallisiinkin juttuihin.

Uskontokirjeenvaihtajat ja heidän kiinnostuksensa aiheeseen 
on omiaan parantamaan laatua, mutta tämä ei yksin riitä. Myös 
palkatut toimittajat joutuvat myymään juttunsa ylemmän tahon 
päättäjille. Lisäksi kirjoitteluun vaikuttaa paljon toimittajien oma 
aktiivisuus. Kaiken kaikkiaan uskontoon erikoistuneiden toimit-
tajien jutut ovat Andrew Brownin laskelmien mukaan vähenty-
neet Isossa-Britanniassa viimeisten vuosikymmenten aikana (hen-
kilökohtainen tiedonanto, lokakuu 2009; ks. myös Brown 2012), 
samoin uskonnolliset televisio-ohjelmat ovat siirtyneet vähitellen 
huonommille ohjelmapaikoille (Viney 1999). Trendi on jatkunut 



189

7. Uutinen uskonnosta: tyytymättömyyden tae?

ja ohjelmat ovat osin muuttuneet yleiseettisiksi keskusteluohjel-
miksi. Poikkeuksen muodostavat uskontoaiheiset dokumentit. 
Lisäksi mediakäytäntöjen muuttuminen siirtää raportointia yhä 
useammin verkkoon. Uskonto on yksi esimerkki kerrostuneesta 
journalismista: pieni osa painetaan lehteen, ja aihetta käsitellään 
perusteellisemmin blogissa, jossa on linkkejä alkuperäislähteisiin 
tai laajempiin analyyseihin. 

Uskontoa voidaan kaikesta huolimatta pitää ajankohtaisena ja 
uutisointia vaativana aiheena. Siinä missä monet Euroopan maat 
maallistuvat, muualla maailmassa näin ei näytä käyvän. Lisäksi lä-
hes kaikissa länsimaissa uskonnosta on tullut näkyvää ja julkisesta 
keskustelusta polarisoitunutta. Vaikka uskonnollinen aktiivisuus 
on vähentynyt tasaisesti, uskonto on esillä mediassa entistä enem-
män.4 Uskonnollisen monimuotoisuuden lisääntyminen, ateismin 
esillenousu julkisuudessa ja kristittyjen esittämät huolenaiheet 
oman etuoikeutetun asemansa horjumisesta ovat tekijöitä, joiden 
olettaisi riittävän aiheen yhteiskunnallisen merkityksen perustele-
miseksi. 

Toisaalta tutkimustyössäni on käynyt ilmi, että viittaaminen 
uskonnollisiin asioihin on selvästi lisääntynyt brittimediassa. 
Otoksessa vuodelta 2008 viittausten määrä on kaksinkertaistunut 
sanomalehdissä vuoteen 1982 verrattuna. Uskontoviittausten mää-
rä on noussut nopeammin kuin esimerkiksi rotu- ja etnisyysviit-
tausten määrä. (Knott, Poole & Taira 2013a, 103, 197.) Toisaalta 
tiedetään uskontokirjeenvaihtajien juttujen vähentyneen, joten on 
pääteltävä, että uskonnosta kirjoittavat muut kuin uskontoon eri-
koistuneet toimittajat. Heidän erikoisalansa – ja jutun varsinainen 
teema – voi olla politiikka, kulttuuri, urheilu tai viihde. Tällöin 
haasteeksi tulee tämän joukon ”uskonnollisen lukutaidon” paran-
taminen. 

Sekä Yhdysvalloissa että Iso-Britanniassa – oletettavasti myös 
Suomessa – toimittajat ovat vähemmän uskonnollisia kuin väestö 
keskimäärin. Näin ajateltuna toimittajat eivät todennäköisesti ak-
tiivisesti edistä uskonnollisten aiheiden käsittelyä mediassa. (Field 
2011; Holmes 2010; Hoover 1998, 40–42; Taira 2015; Weaver & 



190

7. Uutinen uskonnosta: tyytymättömyyden tae?

al. 2007, 15; Winston & Green 2012.) Tällä ei tarkoiteta sitä, että 
media olisi uskonnonvastainen. Media-ammattilaisten suhteel-
linen uskonnottomuus muuhun väestöön verrattuna ei suoraan 
määrää käsittelyn luonnetta ja laatua. On kuitenkin selvää, että 
median omat taloudelliset ratkaisut ja linjavalinnat vaikuttavat 
merkittävästi uskontouutisoinnin laatuun. 

Uskonnollisten yhteisöjen odotukset

Brittiprofessori Ian Hargreaves (2005, 1) kuvaa journalismin pa-
radoksia: uutisia on enemmän kuin koskaan vapaan lehdistön 
synnyn aikana, mutta journalismi on myös ennennäkemättömän 
painostuksen kohteena. Nämä hyökkääjät voivat olla ”poliitikkoja, 
filosofeja, kansalaisia, globalisaationvastaisia radikaaleja, uskon-
nollisia ryhmiä ja jopa toimittajia”. Uskonnolliset ryhmät voivat 
olla taitavia lobbaajia tai toimia jopa väkivaltaisesti, mutta useim-
miten uskonnolliset yhteisöt ovat altavastaajan asemassa. Heidän 
vaikutuskykynsä on riippuvainen toimittajien ja mediainstituuti-
on arvoista, yhteistyöhalusta ja tavoitteista.

Valtakirkoilla on erityisasemansa. Yhtäältä niihin suhtaudu-
taan vakavammin ja kunnioittavammin kuin muihin, toisaalta 
niiden institutionaalinen rakenne – ja toimittajien tietoisuus sii-
tä – auttaa löytämään sopivia haastateltavia. Suomessa määrälli-
nen ero valtakirkkojen ja vähemmistöjen välillä on niin suuri, että 
vertailu on epäsuhtaista. Vähemmistöuskontojen näkökulmasta 
on kuitenkin erikoista, että Suomessa haetaan usein myös mui-
den uskontojen kommentoijat luterilaisen kirkon sisältä (Junnon-
aho 2000), vaikka tilanne on arvioni mukaan muuttunut hieman 
asiantuntijuuden monimuotoistumisen suuntaan.

Ei liene liioiteltua sanoa, että moni uskonnollinen ryhmä on 
tyytymätön siihen, miten se esitetään mediassa. Muslimeilla on 
hyvät perusteensa tähän, mutta esimerkiksi uskonnollisesti kir-
javassa Englannissa sikhit valittavat samanlaisista asioista. Yksi 
huolenaihe on se, että lukijat – eivät niinkään toimittajat – usein 



191

7. Uutinen uskonnosta: tyytymättömyyden tae?

sekoittavat sikhit ja muslimit. Toinen huolenaihe on vähäinen me-
dianäkyvyys, ainakin muslimeihin verrattuna. On tietenkin ky-
syttävä, onko medianäkyvyys tavoiteltavaa, jos uutisoinnin koe-
taan olevan negatiivista. 

Uskonnollisten yhteisöjen käsityksiä omasta näkyvyydestään 
voisi hyödyntää, mutta niiden näkemykset eivät aina vastaa to-
dellisia mediasisältöjä. Esimerkiksi eräässä seminaarissa sikhien 
puhemies otti esimerkiksi sikhien kannalta kielteisen tapauksen 
mutta jätti arkisen, keskimäärin myönteisen käsittelyn mainitse-
matta. Media ei välitä ryhmien eettistä ilosanomaa, mutta media 
ei myöskään ole aina niin kielteinen kuin uskonnollisten ryhmien 
puhemiehet antavat olettaa. 

Mediaa kiinnostaa uskonto siinä tapauksessa, että kyseessä on 
konflikti, mielenkiintoinen persoona tai tavallisuudesta poikkeava 
tapahtuma. Esimerkiksi uskonnollisten ihmisten määrä ei sinänsä 
ole ratkaiseva tekijä. Daily Telegraphissa uskontokirjeenvaihtajana 
toiminut Martin Beckford vertasikin toimittajien suhdetta uskon-
toon siihen, miten suhtaudutaan vanhuksiin. Vanhusten määrä 
kasvaa ja heitä kuunnellaan, mutta heidän sanomisiaan ei aina 
oteta vakavasti. Yhteisöjen aktiivinen tiedottaminen ja esimerkiksi 
lehdistötiedotteiden lähettäminen tiedotusvälineisiin ovat kuiten-
kin edelleen merkittäviä vaikutuskeinoja uskontojen julkisuuden 
parantamiseen. Toinen tärkeä tekijä on yhteisön verkkosivu, josta 
löytyvät yhteystiedot ja yleinen ryhmää koskeva informaatio. Kol-
manneksi yhteisöillä on oltava edustajia, joihin toimittajat voivat 
ottaa yhteyttä, joskin median toivoisi esittävän yhteisöt useammin 
moniäänisinä. Edustajien tehtävänä on yhtenäistää ja esittää niin 
sanottu virallinen kanta.5 

Hyvä esimerkki uskonnollisten yhteisöjen ja median kitkaises-
ta suhteesta on paavi Benedictuksen vierailu Isoon-Britanniaan 
syksyllä 2010 ja sen käsittely mediassa (ks. Knott, Poole & Tai-
ra 2013, 155–171). Siinä missä konservatiiviset ja kristillismieliset 
lehdet toivottivat paavin tervetulleeksi, poliittisesti enemmän va-
semmalla olevat sekularistisemmat lehdet nostivat sivuilleen lasten 
hyväksikäytön ja ihmisoikeudet. BBC sai syytöksiä kristinuskon ja 



192

7. Uutinen uskonnosta: tyytymättömyyden tae?

katolisen kirkon vastaisuudesta. Yksi syy tähän oli kriittinen sarja 
Panorama, joka kysyi mitä paavi tiesi pedofiilipappien tapauksista, 
joita hän ennen paaviuttaan joutui käsittelemään. Toinen syy oli 
dokumentti, jossa Mark Dowd, katolilainen homoseksuaali, kriti-
soi paavia konservatiivisuudesta. Syytösten ilmapiirissä kirkko ja 
siihen myönteisesti suhtautuvat tahot toivoivat pehmeämpää käsit-
telyä – siitäkin huolimatta, että BBC:llä oli lähes 13 tuntia suoraa 
lähetystä vierailusta ilman kritiikin häivää. Tällaisessa tilanteessa 
näyttää siltä, että mikä tahansa puolueettomuuden määritelmä on 
jo määritelmä joko uskontomyönteisestä tai -kielteisestä näkökul-
masta. Media ei voi tyydyttää kaikkia ja negatiivinen palaute on 
lähestulkoon väistämätöntä. 

Asiantuntijoita tarvitaan

Toimittajat vitsailevat usein ”päivystävistä dosenteista”, mutta kai-
kesta huolimatta media tarvitsee jatkuvasti asiantuntijoita. Yksi 
suurimpia eroja suomalaisen ja brittiläisen median välillä on se, 
että Suomessa toimittajat turvautuvat helposti asiantuntijoiden 
apuun, kun taas Britanniassa toimittajat ottavat usein itse myös 
asiantuntijan roolin. Uskonto on keskimäärin vaikea aihe, joten 
suomalaista menettelytapaa voi pitää toivottavana. Tietämyksen 
puute on mediakriitikoiden lisäksi myös uskonnollisten ihmisten 
toistuvasti esittämä syytös. Joskus mennään vikaan, kun unoh-
detaan median omat tehtävät, mutta jonkinlainen osaaminen on 
välttämätöntä. ”Uskonnollisessa lukutaidossa” on aina parannet-
tavaa.

Päivystävät dosentit auttavat mielellään, mutta he eivät istu tut-
kijankammioissaan odottamassa toimittajien yhteydenottoa pa-
remman tekemisen puutteessa. Ja jos apua tarvitaan pikaisesti, voi 
käydä niin, että aikataulut eivät sovi yksiin. Toimittajien on hyvä 
tietää, että on olemassa verkkosivustoja, joista voi saada perustie-
toja. Suomessa erilaisten ajatushautomoiden kehittyminen on jää-
nyt puolitiehen, mutta esimerkiksi Isossa-Britanniassa ne tarjoavat 



193

7. Uutinen uskonnosta: tyytymättömyyden tae?

asiantuntija-apua myös uskontoaiheisiin. Tällöin on muistettava, 
että niillä on oma agendansa. 

Asiantuntijoilta kysytään usein faktoja. Joskus on niinkin, että 
toimittajalla on juuri tekeillä olevaan juttuun liittyvä faktatieto 
paremmin hallussa, asiantuntijalla puolestaan enemmän tietoa ai-
heen historiallisesta ja yhteiskunnallisesta kontekstista. Aina aihe 
ei käy yksiin ensisijaisen asiantuntijuuden kanssa, vaan osuukin 
sen reunamille. Asiantuntijoiden sivuuttaminen kokonaan joh-
taa helposti tilanteeseen, jossa tutkijat jälkeenpäin herkuttelevat 
toimittajien tekemillä virheillä tai kykenemättömyydellä nähdä 
uskonnon merkitys uutisoinnin kohteessa (esim. Marshall & al. 
2009). Korostan asiantuntijoiden merkitystä viitekehyksen tai lä-
hestymistavan valinnassa. Harvoin painotetaan asiantuntijoiden 
kykyä kommentoida näkökulmia, joilla aiheita käsitellään. Pul-
mana on se, että kehys on usein valittu jo etukäteen, ennen yh-
teydenottoa. Eräs englantilainen professori kertoi, että kun hän-
tä pyydettiin television ajankohtaisohjelmaan, häneltä kysyttiin, 
tuomitseeko hän arkkipiispan aikaisemmin mediassa esittämän 
lausunnon. Kun hän vastasi, ettei pitänyt lausuntoa erityisen on-
gelmallisena, kutsu evättiin. Tämä on esimerkki median tietoises-
ta kehyksestä. 

Aina kehys ei ole selvästi tiedostettu. Yksi tyypillinen kehys 
sekä journalismissa että akateemisessa tutkimuksessa on, että mo-
dernisoituminen ja demokratisoituminen nähdään vääjäämättö-
minä kehityssuuntina, joista voi ennustaa tulevia muutoksia. Us-
kontoa ei tyypillisesti ole pidetty osana modernisaatiokehystä, sillä 
sen on ajateltu kuuluvan menneeseen maailmaan. Siksi esimerkik-
si Iranin vuoden 1979 vallankumousta ja Khomeinin johtamaa 
pappisvaltaa pidettiin aikoinaan Helsingin Sanomissa menneen 
maailman oikkuna, joka jostain käsittämättömästä syystä ilmaan-
tui ohimenevästi modernisoituvan maailman näyttämölle. Aino-
ana käsitettävissä olevana syynä pidettiin liian nopeaa länsimaista 
sivistystä. Islamilainen johtajuus määrittyi vääristymäksi, joka ei 
sovi ”ihmiskunnan nykyiseen kulttuuritietoisuuteen”. Lehden mu-
kaan ”voimme olla jokseenkin varmoja, että iranilainen nykyvaihe 



194

7. Uutinen uskonnosta: tyytymättömyyden tae?

on ohimenevää laatua.” (Helsingin Sanomat 20.7.1982.) Esimerkki 
sopii islamin kuvaamiseen yleisesti: sitä suhteutetaan suomalaises-
sa mediassa länsimaiseen demokratiaan ja modernisuuteen, jotka 
toimivat myös hyväksyttävyyden mittareina (ks. luku 6). 

En ole kuullut toimittajien kysyvän usein, millaisesta viiteke-
hyksestä aihetta kannattaisi tarkastella tai miten valittua kehystä 
voisi tarkentaa. Sen sijaan olen kuullut toimittajan etsivän tietoa 
siitä, ovatko Irakissa ”fundamentalisteja” sunna- vai shiiamusli-
mit – ikään kuin asiantuntijan tehtävänä olisi hyväksyä huonosti 
mietitty kehys, yhden ryhmän fundamentalistiksi leimaaminen ja 
sen mukanaan tuomat arvoarvostelmat. 

Yleinen ongelma viitekehyksen valinnassa on uskonnon ylei-
nen eksotisointi ja kiinnittäminen aikaisemmin esillä olleiden pu-
hemiesten uskomuksiin. Tällöin uskonnollisuuden arkipäiväisyys 
ja käytäntöjen kirjavuus jäävät tavoittamatta. Esimerkiksi Suomen 
televisiossa nähtyä Muslimielämää -ohjelmaa (Yle 2010) moitittiin 
keskittymisestä ankaran opillisiin käytäntöihin arjen sijaan. Tämä 
onkin uskonnon kuvaamisen ongelma. Poimitaan eksoottiset us-
komukset ja näytetään, että niiden harras noudattaminen on osoi-
tus muslimielämästä. Uskonnollisuuden ymmärtäminen arkisen 
aherruksen yhtenä mielekkääksi tekevänä elementtinä jää taus-
talle. Toisenlaisia ratkaisuja on tullut vastaan Englannissa, mis-
sä esitettiin sarja musliminaisten autokoulun käymisestä (Muslim 
Driving School, BBC2, 2010). Sinänsä tylsähkö ohjelma tavoitti 
alistetun vähemmistön arkisen näkökulman sekä siihen liittyvät 
epävarmuudet ja pienet ilot. Turkkia käsittelevässä dokumentissa 
puolestaan kuvattiin villisikoja metsästäviä muslimeja, jotka argu-
mentoivat, ettei heidän islaminsa kiellä sianlihan syöntiä (Explore: 
From Istanbul to Anatolia, BBC1 2009). Joku voisi väittää, etteivät 
metsästäjät ole oikeita muslimeja. Tärkeämpää on kuitenkin tuoda 
esiin käytäntöjen moninaisuutta, sillä sitä on islamin stereotyyppi-
sissä mediakuvauksissa painotettu liian vähän.



195

7. Uutinen uskonnosta: tyytymättömyyden tae?

Lukijapalautteen huomioiminen

Myös lukijat ja heidän palautteensa muodostavat osan journalis-
min kiertoa. Nykyteknologian ansiosta julkinen palaute ei rajoi-
tu valikoituihin yleisökirjeisiin, vaan lähes jokainen voi kirjoittaa 
mielipiteensä keskustelupalstalle. Yksi ongelma on se, että palaut-
teen määrää käytetään jutun onnistuneisuuden mittarina. Verk-
kokeskustelussa 500 kommenttia näyttää sisällöstä riippumatta 
paremmalta kuin 50. Usea brittitoimittaja myönsi tunnistavansa 
tämänkaltaista ajattelua omassa ja kollegojensa työssä, vaikka se 
lisääkin provokatiivista kirjoittamista.

Palautteen antaminen on kuitenkin välttämätöntä journalis-
min parantamiseksi, ja usein toimittajat toivovatkin sitä. Guar-
dianin toimittaja Andrew Brown osoitti viestinsä uskonnollisille 
yhteisöille, asiantuntijoille ja maallikoille painottaessaan, että jos 
huomaatte virheen, velvollisuutenne on kertoa siitä toimittajalle. 
Muuten on vaikea odottaa parempaa journalismia. Silti on eri-
koista, että Brownin uskontoblogissa kommentointimahdollisuus 
poistetaan, jos aiheen oletetaan olevan arkaluontoinen ja lähesty-
mistavan provokatiivinen.

Yhteenveto

Uskonnon uutisointia koskeva mediakritiikki perustuu usein 
toimittajien tietämättömyyden osoittamiseen. Uskontouutisoin-
nin haasteita tarkasteltaessa on tunnistettava myös median omat 
käytännöt ja valinnat. Hyvä journalismi vaatii osaamista ja hy-
viä puitteita myös uskonnosta kirjoitettaessa. Osaaminen ei ole 
suoraan yhteydessä toimittajan omaan uskonnollisuuteen tai us-
konnottomuuteen. Jos media ei halua tukea uskontoon liittyvää 
osaamista, laatua on vaikea ylläpitää. Uskontokirjeenvaihtajien 
tuottamaa sisältöä suurempi haaste on muista aiheista kirjoittavat 
toimittajat, jotka käsittelevät uskontoa osana esimerkiksi maail-
manpolitiikkaa, taloutta tai maahanmuuttoa. Heidän osaamisensa 



196

7. Uutinen uskonnosta: tyytymättömyyden tae?

parantaminen olisi askel kohti entistä laadukkaampaa uutisointia. 
Sinänsä uskonnolliset yhteisöt eivät määrää, mitä ja miten heistä 
kirjoitetaan, mutta niiden kuunteleminen on olennaista, huoli-
matta palautteen kielteisyydestä. Konkreettinen haaste on saada 
edes joskus myös muiden kuin puhemiesten ääni kuuluviin – kä-
siteltävän aiheen mukaan. Asiantuntijat tarjoavat apua faktatie-
doissa, mutta toisinaan olisi hyvä kysyä mielipidettä myös valitun 
näkökulman eduista ja ongelmista. Myös lukijoiden palautteesta 
oppii, jos on tehnyt asiavirheitä tai jos näkökulmaa tulisi miettiä 
uudestaan uusia juttuja varten. Palautteen määrä ei kerro laadusta; 
usein se on osoitus provokatiivisesta näkökulmasta kiinnostavaan 
aiheeseen. Tällä hetkellä näyttää vankasti siltä, että uskontouuti-
sointi ei voi olla journalistisesti tyydyttävää, jos aiheeseen ei pa-
neuduta riittävästi. Monet keskustelunaiheet jäsentyvät suhteessa 
uskontoon kuten Ajankohtaisen Kakkosen Homoilta osoitti. Lisäksi 
yhä useammin kohdataan myös uskontojen kirjo perinteisen ja tu-
tun luterilaisuuden sijaan.



197

Faniuden ja uskonnon suhde on puhuttanut niin fanitutkijoita 
kuin uskontoa nykypäivän populaarikulttuurissa tarkastelevia us-
kontotieteilijöitä. Näkemyksiä on esitetty puolesta ja vastaan. Yh-
det esittävät, että ne tulisi pitää erillään toisistaan ja toiset katsovat 
niiden välillä olevan enemmän kuin pinnallisia yhteneväisyyksiä. 
Tässä luvussa tarkastellaan faniuden ja uskonnon välisiä kytken-
töjä käsitteiden, tutkimuksellisten näkökulmien ja faniudeksi ja 
uskonnoksi nimettyjen ilmiöiden tasoilla ja pohditaan, voidaanko 
– ja millä tavalla – faniutta ja uskontoa, fanitutkimusta ja uskon-
totiedettä kietoa toisiinsa hedelmällisesti.

Matt Hillsin haastattelussa fanitutkimuksen keskeinen teoree-
tikko Henry Jenkins pohtii faniuden ja uskonnon suhdetta ja pää-
tyy korostamaan kytkennän hedelmättömyyttä.

Luulen, että varautuneisuuteni perustuu sanaan ’fani’. Se palau-
tuu termiin ’fanaticus’, joka alusta pitäen viittasi virheelliseen ja 
ylenpalttiseen palvontaan. […] Tutkijana on kovin vaikeaa tehdä 
uskonnollinen analogia, joka ei vihjaa käsitykseen väärästä pal-
vonnasta. Minulle se on erityisen ongelmallinen, koska mielestä-
ni uskonnon määrittävä perusta on uskomukset tai usko. (Hills 
2001.)

Näkemyksensä esittämisen jälkeen Jenkins erottelee uskonnon 
mytologiasta. Uskonto viittaa hänelle kirjaimelliseen uskoon ja 
mytologia tarinoiden kautta artikuloituihin eettisten tai moraalis-
ten arvojen joukkoon. Hän jatkaa:

8. Fanius ja uskonto



198

8. Fanius ja uskonto

Ja uskon, että siinä mielessä kulttitekstit voivat toimia mytolo-
giana. Uskonnossa tuodaan takaisin käsitys kirjaimellisesta us-
kosta, joka olettaa, että fanit ovat kyvyttömiä erottamaan fiktion 
todellisuudesta tai että he oletettavasti kohtelisivat tekstiä ikään 
kuin se olisi kirjaimellisesti totta. Tämä on se, mitä pidän ongel-
mallisena sanan ’uskonto’ käytössä. Kunnioitan uskontoja uskon 
harjoittajina enkä haluaisi kohottaa faniutta uskonnon tasolle. 
Enkä haluaisi mustamaalata faneja siitä, että heillä olisi vääriä 
uskomuksia, koska siinä ei ole kysymys uskomuksista, vaan etii-
kasta ja jaetut arvot kokoavista narratiiveista. […] Se tosiasia, että 
minua kasvatettiin baptistiksi ja fundamentalistiksi saa minut 
ajattelemaan, että uskonnossa on kysymys kirjaimellisesta to-
tuudesta. […] Käsitykseni mukaan uskonnon kategoriaa ei voi 
puhdistaa fundamentalistisista sävyistä tai vääristä uskomuksis-
ta, jotka näin ympäröivät sanaa ’fani’. Siitä syystä se on liian vaa-
rallinen sana analyyttiseen käyttöön, kun puhutaan faniudesta. 
(Hills 2001.) 

Jenkinsin kriittinen asenne on otettava vakavasti, varsinkin 
kun toiset faneiksi itsensä identifioivat kiistävät faniuden olevan 
uskonto ja ovat hyvin uskontokriittisiä (ks. Hirsjärvi 2008 Sf-
faneista). Toisia fanitutkijoita rinnastukset uskontoon ovat kui-
tenkin viehättäneet (Hills 2000; 2002; Jindra 2005). Kytkennän 
ongelmana ovat mahdolliset ylitulkinnat ja harhaanjohtavat mie-
likuvat, mutta varauksellinen suhde kertoo usein kristillisestä, 
erityisesti protestanttisesta (ja eurosentrisestä) tavasta ymmärtää 
uskonto. Uskonnollisuutta ja faniutta erotellaan ainakin neljällä 
yksinkertaistavalla mielikuvalla: uskonto on vakavaa, fanius on 
ironista ja leikkisää; uskonto on pysyvää ja poissulkevaa, fanius on 
muuttuvaa ja sisäänsulkevaa; uskonto mieltyy totena pitämiseen 
ja uskomiseen, fanius ”fiiliksiin”; uskonto on passiivista (ylhäältä-
alas -aivopesua), fanius on aktiivista tekstien käyttöä.

Fanitutkimuksesta löytyy myös kolmas, ehkä yllättävä tapa 
hahmottaa suhdetta. Lawrence Grossberg ei kirjoita paljoakaan 
uskonnosta, mutta hän kehittää käsityksensä faniudesta suhteessa 
uskontoon. Tai pikemminkin uskonto on faniutta koskevan teore-



199

8. Fanius ja uskonto

tisoinnin esiteoreettinen ”ajattelun kuva” (ks. Deleuze 1994). Ha-
sidistisen juutalaissuvun kasvattina hän rakentaa henkilökohtais-
ten kokemustensa kautta erottelun fanin ja fanaatikon, faniuden 
ja uskonnon, välille. Ensin hän kuvaa uskonnollista fanatismia 
isoisänsä kautta:

Fanatismin epämiellyttävä monimielisyys tuli tutuksi elämäni 
varhaisessa vaiheessa, kun kamppailin selvittääkseni välini hasi-
distisiin isovanhempiini. Ymmärsin, että kun isoisäni päätti ris-
keerata isoäitini elämän ennemmin kuin antaa hänen matkustaa 
(siis työskennellä) sapattina, hän toimi sen perusteella, että he 
olivat absoluuttisen sitoutuneita keskukseen, jonka he pystyivät 
vain nimeämään – Jahveksi – mutta eivät koskaan selittämään. 
Ymmärsin, että kun oma äitini haastoi tuon sitoumuksen suo-
jellakseen hänen äitiänsä, hän ei haastanut vain isänsä valtaa 
(joka oli läheisesti sidoksissa tuohon sitoutumiseen), vaan koko 
fanaattisuuden tavoiteltavuuden heidän uudessa maailmassaan. 
En ole koskaan selvittänyt välejäni heidän fanatismiinsa. Tai 
pikemminkin minussa oleva fani ei ole koskaan ollut tyytyväi-
nen synkkään, itsensä eristävään ja usein julmaan hasidistiseen 
elämään, joka oli jotenkin rakennettu Baal Shem Tovin iloisista 
opetuksista. (1997: Sittemmin olen arvostanut sitä, että heidän 
elämässään oli myös mahtavan ilon hetkiä ja ulottuvuuksia.) 
(Grossberg 1997b, 246–247.) 

Tämän jälkeen Grossberg erottelee oman faniutensa muiden 
häneen kohdistamista fanaattisuussyytöksistä:

Joka tapauksessa fanaattisuus astui uudelleen elämääni vasta-
kulttuurin aikana, kun isäni (ja useat sukulaisistani) käytännöl-
lisesti julistivat minut pannaan sen vuoksi, mitä he kutsuivat ’fa-
naattisuudekseni’. Tiesin silloin, mutta en osannut selittää, että 
tilanteet, ja niiden vaatimat sitoumukset, olivat perin pohjin eri-
laisia. Kenties tämä ero on aina ollut perustava Amerikalle, jon-
ka historia on vähemmän fanaattisuuksien jatkuvia sarjoja kuin 
jatkuvaa kamppailua fanien ja fanaatikkojen välillä, kamppailua, 
jossa ideologioilla on aina ollut ongelmallinen asema. Haluan 
tarkastella tätä eroa ajatellakseni sen seurauksia omille käytän-



200

8. Fanius ja uskonto

nöilleni kulttuurikriitikkona ja politiikan kriitikkona. Aloitan 
erottamalla kolme sitoutumisen, panostamisen, kokemistavan 
(Bourdieu) muotoa tai ’makua’: fanit, fanaatikot ja ideologit. 
(Grossberg 1997b, 247.)1 

Lainauksesta ja sen jälkeen tulevasta tekstistä käy ilmi, että 
Grossbergille fani on määritelmällisesti sekä yhteydessä uskontoon 
(fanaattisuuteen) että siitä erillinen (investointi on väliaikainen, 
toisin kuin fanaattisuudessa). Fanaattisuudelle, ja Grossbergin 
mukaan siis uskonnollisuudelle, on tyypillistä affektiivisen pa-
nostuksen absoluuttisuus (ei kirjaimellinen usko kuten Jenkinsil-
le). Mikäli kohde vaihtuu, se tapahtuu panostuksesta aiheutuvan 
trauman vuoksi. 2

Ideologi puolestaan on käsitteellinen hahmo, joka tekee affek-
tiivisen panostuksensa erityisiin teksteihin kohdistuvien laadul-
listen arvostelmien perusteella. Toisin sanoen ideologi perustelee 
makunsa periaatteilla, joiden oletetaan olevan oman arkielämän 
ulkopuolisia. Ideologin maku on aina kytkeytynyt ideologiaan, 
viestiin tai uskonnollisessa kontekstissa oikeaksi ajateltuun oppiin. 
Ideologin panostukset eivät ole yhtä absoluuttisia ja vakavia kuin 
fanaatikon eivätkä yhtä väliaikaisia, leikkisiä tai ironisia kuin fa-
nin. Ideologi on välihahmo fanin ja fanaatikon välillä. Käytän-
nössä kaikkien hahmojen piirteitä löytyy nykykulttuurista – ja 
hieman rajatummassa mielessä myös menneisyydestä – niin faniu-
deksi kuin uskonnollisuudeksi nimetyistä ilmiöistä.3 

Uskonnon käsitteellistäminen

Fanitutkimuksen teoriassa uskonnon käsite muistuttaa enemmän 
arkikielen protestanttis-kristillisiä merkityksiä kuin uskontotie-
teen analyyttisia ja etymologisia tarkasteluja. Tosin suomen kielen 
sana uskonto on uskon johdannainen. Se on 1840-luvulla kehitetty 
uudissana, jolla eroteltiin uskonto oppijärjestelmänä (uskon oppi) 
uskosta (yksilön asenteesta ja suhteesta oppiin). Lisäksi sillä luoki-



201

8. Fanius ja uskonto

teltiin oppijärjestelmiä siten, että voitiin erotella ”totista Jumalaa” 
palvovat ”pakanajumalaa” tai useita jumalia palvovista. Käsitteessä 
näkyy selkeästi protestanttinen perinne, joka on pitkälti ohjannut 
tapaamme ymmärtää uskonto ja käyttää termiä arkikielessä. Tästä 
oletetusti seuraa myös epäröinti faniuden ja uskonnon rinnastami-
sen mielekkyydestä – eihän faniutta määritä Jumalaan uskominen 
tai sen palvominen. 

Kytkentä faniuteen löytyy kuitenkin jo latinan religio-sanan 
etymologian tulkinnoista. Latinan religiosta on kaksi kilpailevaa 
tulkintaa. Ciceron mukaan se tulee sanasta ”legere”, koota, jolloin 
”re-legare” tarkoittaa kaiken sen uudelleen kokoamista, mitä tarvi-
taan jumalten palvontaa varten. Kristityn kirjailija Lactantiuksen 
mukaan religion juurena oli ”ligare”, sitoa, jolloin ”re-ligare” tar-
koitti uudelleen sitomista, eli sitä, mikä yhdistää ihmiset jumaluu-
teen. (Saler 2000, 66; Anttonen & Taira 2004, 26–29.)

Latinan religion merkityksissä uskonnollisuuden vastakohtana 
ei ole epäusko tai ateismi. Religio erottaa oikean ja suotavan pal-
vonnan väärästä ( falsa religio deorum) ja välinpitämättömyydestä, 
ei-sidotusta (neglegere). (Anttonen & Taira 2004, 27.) Jälkimmäi-
nen eronteko on eräs yhtymäkohta faniuteen. Fanius on panos-
tusta johonkin, sitoutumista, välinpitämättömyyden välttämistä. 
Tämä kanta on luettavissa esiin esimerkiksi sellaisilta fanitutkijoil-
ta kuin Matt Hills (2000; 2002) ja Daniel Cavicchi (1998), jotka 
korostavat sitoutumista ja omistautumista (devotion) faniuden ja 
uskonnollisuuden toisiinsa kytkevänä tekijänä. Samankaltaisesta 
ajattelusta on kyse, kun urheilusosiologit Conrad Vogler ja Ste-
phen Schwartz korostavat fanin etymologiasta kirjoittaessaan us-
konnollisuuden ja faniuden suhdetta toteamalla, että Martin Lut-
her Kingin ihailijoita ja seuraajia 1960-luvulla voidaan pitää oman 
aikansa faneina (Vogler & Schwartz 1993, 159).4 

Koska sanakirjamääritelmät ovat sidoksissa kieliin ja kieliyhtei-
söihin, etymologiat eivät kerro, miten meidän tulisi käyttää käsit-
teitä. Nykyään uskontotieteessä onkin tavallista puhua uskonnos-
ta antiessentialistisena käsitteenä. Essentialististen määritelmien 



202

8. Fanius ja uskonto

mukaan uskonnoilla on jokin olemus. On jokin piirre tai erotte-
leva periaate, jota ilman ilmiö ei ole uskonto, esimerkiksi usko ih-
misten elämään vaikuttavien ei-empiiristen olentojen tai voimien 
olemassaoloon. Antiessentialistisen kannan mukaan uskonnolla ei 
ole mitään yhtä ennalta määrättyä olemusta tai sisältöä. Tällöin 
kysymys siitä, onko fanius uskonto, on väärin asetettu ongelma. 
Uskonto ei ole ”joko-tai” -kategoria. Pikemminkin jokin ilmiö on 
uskonnonkaltainen ”enemmän tai vähemmän”. Uskonnonkaltai-
suus puolestaan ei viittaa yhteen piirteeseen tai edes perinteeseen, 
vaan ”elementtien altaaseen”, josta uskontoa koskeva ymmärryk-
semme muodostuu. (Saler 2000.) Tällöin – jos ajatellaan, että us-
konnon käsitteellä ylipäätään on analyyttista arvoa – uskonnon 
määritelmät ovat tutkijan työkaluja, joiden tehtävinä on toimia 
havaintoja ohjaavina periaatteina. Määritelmä ei siis ole joko tosi 
tai epätosi vaan käyttökelpoinen tai käyttökelvoton. 

Uskontotieteessä on myös korostettu, että uskomukset tai usko 
eivät ole universaaleja uskonnon kategoriaa määrittäviä tekijöitä 
(Nye 2003, 101–123; ks. myös Harvey 2013; Taira 2014a, 108–
111). Siksi uskontotieteen näkökulmasta Jenkins hahmottaa us-
konnon kategorian varsin yksinkertaisesti ja essentialistisesti. Hän 
ei viittaa pohdintoihin, joissa uskonnon kategorian osoitetaan 
olevan huomattavasti moninaisempi ja joissa kritisoidaan kulttuu-
rispesifin protestanttisen uskontokäsitteen universalisointia. Us-
kontoa ei tarvitse ajatella protestanttis-fundamentalistiseen tapaan 
vain kirjaimellisena uskona (tai uskomuksina). Antiessentialisti-
sesta perspektiivistä kiinnostavampaa on kysymys siitä, mitä teo-
reettista ja metodologista hyötyä on tarkastella faniutta uskontona 
tai uskonnonkaltaisena sekä mitä uskonnon ja faniuden rinnas-
taminen opettaa tarkastelun kohteena olevista ilmiöistä. Nostan 
esiin muutamia mahdollisia suuntaviittoja tulevien kytkentöjen 
koettelemiseen.5



203

8. Fanius ja uskonto

Fanius implisiittisenä uskonnollisuutena

Ajatus implisiittisestä uskonnollisuudesta on eräs mahdollisuus yh-
distää uskonnon ja faniuden tutkimusta. Englannissa perustetun 
implisiittisen uskonnollisuuden tutkimuskeskuksen tarkoituksena 
on tutkia ”uskonnollisuutta”, joka ei paikannu perinteisiin us-
konnoksi nimettyihin instituutioihin tai selkeästi artikuloituihin 
uskontunnustuksiin (vrt. eksplisiittinen uskonnollisuus). Käytän-
nössä tutkimuksessa on painottunut populaarikulttuuri ja arkielä-
mä, jotka molemmat ovat keskeisiä fanitutkimuksen konteksteja. 
Implisiittisen uskonnollisuuden tutkimusprojektin tunnuslauseen 
mukaan siinä tutkitaan sitoumuksia, riippumatta siitä, onko kysy-
mys uskonnollisesta vai maallisesta kontekstista.

Hahmottaessaan implisiittistä uskonnollisuutta Edward Bai-
ley, lähestymistavan keskeisin kehittäjä, kysyy ihmisiltä tavallaan 
yhden kysymyksen: ”Mikä saa heidät innostumaan?” Haastatte-
luissa kysymys jakautuu osiin, kuten ”Mistä nautit eniten elämäs-
sä?”, ”Mikä tekee tavallisesta päivästä hyvän?”, ”Mikä on tärkein 
asia, jonka teet vuosittain?”. (Ks. Bailey 1998, 44–45, 85–109.) 
Tutkimuskohteena ei ole mikään yksittäinen uskonto eikä kan-
salaisuskonnollisuutta tematisoivan keskustelun tapaan abstrakti 
kansa tai valtio jaettuine symboleineen, vaan arjen käytännöt. 
Tällöin esimerkiksi syöminen, urheilu, menestys, työ, päihdekult-
tuuri (tai siitä pidättäytyminen), viihde ja ystävyyssuhteet näyt-
täytyvät tutkijalle implisiittisesti uskonnollisiksi, arjen arvojen ja 
rituaalien teemoiksi ja toimintakonteksteiksi tai panostuksiksi, 
jotka ”pitävät elämää kasassa” (Gardella 1998, 1). Tämänsuuntai-
sella tutkimuksella on selkeä yhteys fanitutkimukselle ominaiseen 
tapaan tarkastella affektiivista toimintakykyisyyttä. Vaikka onkin 
epäselvää, miksi tällaisia sitoumuksia pitäisi kutsua (edes implisiit-
tiseksi) uskonnollisuudeksi, menetelmällinen kysymyspatteristo ja 
muu implisiittisen uskonnollisuuden tutkimiseen liittyvä mene-
telmällinen keskustelu ovat käyttökelpoisia myös fanitutkimuksen 
tarpeisiin.



204

8. Fanius ja uskonto

Baileyn (1998, 22–25) määrittelyssä implisiittinen uskonnolli-
suus kohdentuu kolmeen elementtiin: sitoutumiseen, integroivaan 
fokukseen ja laajakantoisia vaikutuksia tuottaviin intensiivisiin 
kiinnostuksiin (”intensive concerns with extensive effects”). Käsityk-
seni mukaan itse termi ei ole tärkeä, vaan se tutkimusalue, jota 
sillä hahmotetaan uskonnon tutkimuksen osana, jos halutaan 
löytää leikkauspisteitä fanitutkimuksen ja uskontotieteen alueilta. 
Implisiittisen uskonnollisuuden kiinnostavin puoli ei välttämättä 
olekaan yrityksessä rinnastaa maallisina pidetyt ilmiöt uskonnol-
lisiin, esimerkiksi jalkapallo uskonnolliseen rituaaliin, vaan pyrki-
mys tarkastella ihmisten arvoja, huolenaiheita ja rajanvetoja käyt-
tämällä joitakin uskontotieteen käsitteitä. 

Fanitutkijoista esimerkiksi Star Trek-faniutta uskontona tar-
kastellut Michael Jindra (2005) korostaa, että uskonnon ja fani-
uden rinnastus perustuu siihen, että uskonto-nimikettä ei käytetä 
arkikielen tavoin viittaamaan tietyn funktion omaavaan instituu-
tioon eikä uskoon. Sen sijaan uskonto on hänelle yksilön tai yhtei-
sön tärkeimpien arvojen päivittäistä ja elettyä ilmaisua (eikä siksi 
välttämättä kirjaimellista uskoa) – siis eräänlaista implisiittistä us-
konnollisuutta. 

Yhtenevät käytännöt: rituaalisuus

Kun uskontotieteelle ominaisia käsitteitä käytetään faniuden tut-
kimisessa, faniudesta pyritään löytämään jokin tai joitakin toistu-
via rakennepiirteitä, jotka ovat tyypillisiä myös uskonnoiksi luo-
kitelluille ilmiöille ja perinteille. Rituaalisuus on eräs käsite, jolla 
sekä faniutta että uskonnollisuutta on analysoitu. 

Catherine Bellin (1997) mukaan rituaalin tunnuspiirteitä ovat 
kaavamaisuus, perinteikkyys, muuttumattomuus, säännönmu-
kaisuus, pyhä symboliikka ja esitys (performanssi). Jos mainittu-
ja elementtejä löytyy fanitutkijan kohteesta, voidaan edetä kohti 
rituaalista toimintaa selittäviä teorioita, ja katsoa niiden käyttö-
kelpoisuutta. Jos rituaalisia elementtejä ei löydy, voidaan koko 



205

8. Fanius ja uskonto

kytkös hylätä kyseisen kohteen osalta. Suomessa esimerkiksi Stig 
Söderholm (1990) ja Harri Heinonen (2003) ovat hyödyntäneet 
rituaalitutkimuksen näkökulmia faniyhteisöjen tarkasteluissa. Sö-
derholm kuvaa Jim Morrison -kultin rituaalista ulottuvuutta, eri-
tyisesti The Doorsin laulajana toimineen Morrisonin kuolinpäivän 
muistojuhlaa. Siihen kuuluvat esimerkiksi hautatanssi, yhteislau-
lut tai The Doorsin kuunteleminen yksin, Morrisonille kohdiste-
tut puhuttelut ja hänen päihdekeskeisen elämäntyylinsä imitointi. 
Heinonen korostaa brittiläisen jalkapallojoukkue Evertonin faniu-
den rituaalisia piirteitä. Joukkueen suomalaisen faniryhmän peli-
päivään kuuluvat esimerkiksi samanlaisina toistuvat toimet (peliin 
valmistautuminen), symboliikka (pelipaitaan pukeutuminen) ja 
esitys (itse peli sekä fanien toiminta). 

Myös uskontofenomenologisesta toistuvien rakennepiirteiden 
vertailusta on löydettävissä useita mahdollisia vertailukategorioita 
uskonnon ja faniuden välille: pyhiinvaellus, ”maailman keskuk-
sen” symboliikka, initiaatiot, faniksi tulemisen tai kääntymisen 
rinnastaminen uskonnolliseen konversioon. Myös pyhät paikat ja 
ajat, jotka on faneille erotettu arjesta tyyliin ”tämän haluan kat-
soa rauhassa yksin”, rinnastuvat rituaalisten tilojen ja aikojen erot-
tamiseen ja rajaamiseen (ks. Hills 2000, 76). Antropologi Victor 
Turnerin (1969) kehittelemä liminaalisuuden käsite onkin fani-
tutkimuksen kannalta mahdollinen työkalu pyhien ja profaani-
en aikatilojen erottelussa. Siinä missä jotkut pyhäteoriat auttavat 
hahmottamaan faniutta yksilöperspektiivistä korostamalla yksilön 
tekemiä arvoeroja fanitoimille varattujen ja arkisten aikatilojen 
välille, Turnerin käsite auttaa hahmottamaan faniutta yhteisön 
ja yhteiskunnan tasolla. Liminaalisuus tarkoittaa kynnystä (lat. 
limen), siirtymistä väliaikaisiin aikatiloihin, joissa vallitsevan yh-
teiskuntarakenteen kaikki säännöt, normit ja hierarkiat eivät päde. 
Liminaalitilana on tarkasteltu rituaaleja, luostaria, halloweenia, 
sairauskokemuksia, mielenosoituksia, peli- ja kilpailuareenoita ja 
turismia. Myös faniudesta on löydettävissä sekä yksilöllisiä että 
yhteisöllisiä periodisia siirtymiä, jotka ilmaistaan tilojen rajaami-
sella, erityisellä käyttäytymisellä, pukeutumisella tai rekvisiitalla. 



206

8. Fanius ja uskonto

Samoin Turnerin käsite auttaa hahmottamaan, miten erilaiset 
usein mediavälitteiset faniuden aikatilat ovat osa yhteiskunnan li-
minaaliutta, joka uusintaa sosiaalisia siteitä ja energioita, mutta voi 
toimia myös vastarintana – uuden luomisen, toisin toistamisen ja 
toimintakykyistymisen tilana. Nämä rinnastukset ja teoreettiset 
käsitteet ovat kuitenkin vain esimerkkejä tutkimuksellisista resurs-
seista. Vasta empiiriset kokeilut osoittavat näkemysten sopivuuden 
tai sopimattomuuden.

Uskonto ja fanius populaarina

Faniuden ja uskonnon suhde tulee esiin myös toisenlaisessa yhtey-
dessä. Grossberg kirjoittaa uskonnon olleen oman aikansa popu-
laaria, kun taas hetkellisiä affektisuhteita suosivaa faniutta voitai-
siin pitää nykyajan populaarina: 

Ero [myöhäiskapitalistisen postmodernin kulttuurin ja aikaisem-
man ajan välillä] tulee selväksi verrattuna vanhempaan populaa-
rikulttuurin muotoon – uskontoon. Monille sukupolville uskonto 
ei toiminut tiedollisena rakenteena, vaan sellaisena affektiivisena 
rakenteena, joka auttoi tuottamaan vaikutelman maailman ko-
konaisuudesta: vaikutelman siitä, että elämällä täytyy olla jokin 
merkitys. Tämän merkityksen luonne ei ollut niin tärkeä kuin 
usko siihen, että maailmalla – huolimatta sen ristiriitaisuuksista 
– on yhä mieltä. Populaari voi yhä toteuttaa tätä tehtävää, mutta 
se ei voi tehdä sitä tuottamalla vakiintunutta ja kestävää affek-
tiivista horisonttia. Osaksi tämä muutos heijastaa sitä tosiasiaa, 
että affektiivinen suhteemme maailmaan on muuttunut yhä hau-
raammaksi ja hetkellisemmäksi. (Grossberg 1995, 63.) 

Lainaus osoittaa, että ajatus faniudesta ja fanikulttuurin mer-
kityksen kasvusta hahmottuu Grossbergille likeisessä suhteessa 
hänen käsitykseensä uskonnosta. Uskonto oli ennen populaaria 
tai populaarin prototyyppi, mutta nyt uskonnon paikan ottavat 
muut populaarin muodot. Uutta on se, että affektiiviset suhteet 



207

8. Fanius ja uskonto

ovat muuttuneet kestävistä hetkellisemmiksi. Grossberg kuitenkin 
kirjoittaa uskonnosta tässä yhteydessä imperfektissä. Siellä, missä 
hän kirjoittaa preesensissä, hän ei muuta käsitystään uskonnosta.

Kun Grossberg kirjoittaa uskonnosta, se on hänelle ensisijaises-
ti fanaattisuutta eikä faniutta, jotakin, jossa tuotetaan vakiintunut 
ja kestävä, liki absoluuttinen affektiivinen horisontti. Kuitenkin 
kysymys populaarin muutoksesta, siirtymästä affektiivisten suh-
teiden haurauteen ja hetkellisyyteen, ei tarkoita, että uskonto olisi 
edelleen, aina ja kaikkialla, sitä vanhaa. Grossbergin haluttomuus 
tai jopa kyvyttömyys nähdä uskonnollisuudessa sama siirtymä 
kuin populaarissa saattaa selittyä hänen juutalaisella taustallaan. 
Ainakin Grossberg korosti henkilökohtaisessa keskustelussamme, 
että hänen käsityksensä uskonnosta perustuvat omakohtaisiin ko-
kemuksiin. Siksi Grossbergin esittämää ajatusta affektisuhteiden 
muutoksesta voisi soveltaa uudella tavalla, jotta faniuden ja uskon-
nollisuuden yhteys nykykulttuurissa tulisi selvemmäksi. Uskon-
non ja faniuden kytkentöjen kannalta kiinnostava kysymys onkin, 
mitä tarkoittaa sellainen nykykulttuurin uskonnollisuus, jossa us-
kontoa ei enää oteta affektiiviselta suhteeltaan muuttumattomana. 
Tämä on uskontotieteelle myös välttämätön kysymys, koska affek-
tisuhteiden hetkellisyyteen ehdollistava kulttuuri vaikuttaa myös 
uskonnoiksi nimettyjen käytäntöjen ja ryhmien jäsentymiseen.

Yhteisöllisyys

Fanaattisuutta pursuvasta mediakuvastosta huolimatta nykykult-
tuurin uskonnollisuus näyttäisi osittain muuttuneen eräänlaisek-
si faniudeksi, sellaiseksi, jossa affektiivinen suhde on muuttunut 
hauraaksi ja hetkelliseksi ja jossa affektiivinen suhde on uskonnon 
ideologiaa, viestiä tai oppia keskeisempi. (Taira 2006a, 47–53.) 
Tässä erityisessä mielessä uskonnollisuus ja fanius alkavat muis-
tuttaa toisiaan. Jenkins kuitenkin korostaa merkittävää eroa us-
konnon ja faniuden välillä: 



208

8. Fanius ja uskonto

[Fanius], toisin kuin uskonto, sekoittaa joustavasti noita uni-
versumeja. En voi olla muslimi ja juutalainen samaan aikaan. 
Uskonnollinen sitoutuneisuus on poissulkevaa, mutta voin olla 
Blake’s 7:n, Babylon 5:n, Buffy vampyyrintappajan ja Selviytyjien 
fani samanaikaisesti. (Hills 2001.) 

Erottelu on yleisellä tasolla kohdallaan, mutta ei täysin. Uskon-
toetnografiset tutkimukset ovat osoittaneet toistuvasti (erityisesti 
kansanomaisen) uskonnon rajojen joustavuuden ja häilyvyyden. 
Ihmiset myös identifioivat itsensä joustavasti kveekaripakanoiksi, 
buddhalaisiksi kristityiksi tai vaikkapa juutalaisnoidiksi (Harvey 
2013, 38.) Lisäksi nykykulttuurin uskonnollisuutta ravistelevat 
muutokset, jotka siirtävät perinteistä uskonnollisuutta ja sitä kos-
kevia käsityksiämme pois paikoiltaan. Yhdet käyttävät useiden 
uskontojen palveluita, vaikka eivät kuuluisikaan kuin yhteen us-
konnolliseen yhdyskuntaan. Toiset voivat olla jopa useampien yh-
dyskuntien jäseniä, sillä vuoden 2006 (31.7.) jälkeen Suomessa on 
ollut mahdollista kuulua useampaan kuin yhteen uskonnolliseen 
yhdyskuntaan. Yhdyskunnat voivat itse päättää, hyväksyvätkö 
he kannattajiltaan kaksoisjäsenyyden. Tämä lakimuutos on eräs 
konkreettinen esimerkki siitä, että perinteinen mielikuvamme 
sitoutumisesta yhteen ainoaan oikeaan uskontoon sekä tarkkaan 
rajatusta ja luokiteltavissa olevasta uskonnollisuudesta, kuuluu 
menneeseen maailmaan. 

Jenkins korostaa myös, että uskonnon ja faniuden välille löyde-
tään vastaavuus vain eliminoimalla muut vaihtoehtoiset yhteisöjä 
korostavat käsitteet. Hän ehdottaa, että puolue voisi olla eräs vaih-
toehto. Jenkins on oikeassa korostaessaan muita kuin uskontoa 
koskevia kytkentöjä, sillä uskonto ei ole mikään välttämätön rin-
nastus faniudelle ja faniyhteisölle. Tärkeäksi yhteys voi tulla silloin 
kun korostetaan uskontojen ja uskonnollisten yhteisöjen muuttu-
vaa luonnetta kontrastina Jenkinsin käsitykselle. Mikäli todella pi-
tää paikkansa, että uskonnoista on tulossa entistä enemmän mui-
den sosiaalisten liikkeiden kaltaisia, kuten uskontososiologi James 
Beckford (2003b) esittää, uskonnon ja faniuden suhteen pohdin-



209

8. Fanius ja uskonto

nasta tulee entistä relevantimpaa. Tällöin uskonnollinen yhteisö 
tulee käsittää sellaisessa yhteiskunnallisessa kontekstissa, jossa yksi 
uskonnollinen instituutio ei kykene kontrolloimaan viestejä, mer-
kityksiä ja symbolien käyttöä. Toisin sanoen uskonto on nykyään 
vähemmän sosiaalinen instituutio kuin erilaisille käyttötavoille 
avoin kulttuurinen resurssi – aivan kuten fanisuhteiden objektit. 

Ranskalaissosiologi Michel Maffesolin (1993; 1995; 1996) hah-
motukset heimoistumisesta – löyhistä, tilapäisistä ja vapaaehtoi-
sista yhteisöistä – kiinnittävät faniuden ja uskonnon yhteisötason 
tarkastelussa. Hän kuvaa aikaamme dionyysisen ja löyhän yhtei-
söllisyyden ajaksi kontrastina yltiöyksilölliselle ja rationaaliselle 
varhaisemmalle modernisaatiolle. Faniyhteisöt ovat eräs esimerkki 
Maffesolin ”heimoista”. Tätä yhteisöllisyyttä hän pitää ”uskonnol-
lisena” uskonnon etymologian ”yhteen sitomisen” merkityksessä.

Maffesolin tuotannossa olennaista uskonnon ja faniuden kyt-
kennän kannalta on käsitys uskonnosta yhteen sitovana voimana. 
En arvioi tässä Maffesolin näkemyksiä ja niihin liittyviä ongelmia. 
Sen sijaan riittää, että todetaan Suomessa Stig Söderholmin vuon-
na 1990 ilmestyneen väitöskirjan sopivan hyvin yhteen Maffesolin 
myöhemmin tunnetuksi tulleiden näkemysten kanssa. Söderholm 
tarkastelee Doorsin edesmenneen laulajan ympärille rakentunutta 
Jim Morrison -kulttia, löyhää faniyhteisöä, joka perustuu imagope-
rusteisen julkisuuden henkilön palvontaan ja joka kiteytyy rituaa-
lisiin ilmaisuihin Morrisonin haudalla (Söderholm 1990). Kyseistä 
kulttia voidaan pitää esimerkkinä (1) maallisen ja uskonnollisen 
rajan hämärtymisestä – mikä on Maffesolinkin esittämän hei-
moistumisen kantava ajatus, (2) institutionaalisten pelastusoppi-
en marginalisoitumisesta ja (3) siirtymästä suurista instituutioista 
pieniin yhdessäoloryhmiin. Lisäksi voidaan korostaa (4) siirtymää 
mediayhteisöihin, joskin tässä tapauksessa yhteisöllä on määrätty 
paikka myös kasvotusten tapahtuville tapaamisille hautausmaalla. 
Kaikki mainitut siirtymät lähentävät uskontoa ja faniutta toisiin-
sa yhteisöllisen tarkastelun tasolla. Samalla on huomattava, että 
löyhät yhteisöllisyyden muodot koskevat vain osaa niin sanotuista 
uskonnollisista yhteisöistä. 



210

8. Fanius ja uskonto

Wiccalaisuudessa yhdistyvät monet edellä mainitut teemat. 
Wiccalaisuuden tausta on pakanallisissa perinteissä yleisesti ja toi-
sen maailmansodan jälkeisessä Englannissa erityisesti (mm. Mar-
garet Murray, Gerald B. Gardner, Alex Sanders). Suomessa sen 
harjoittajien enemmistö on nuoria kaupunkilaisnaisia. Wiccalai-
suudelle on ominaista löyhä yhteisöllisyys rituaalipiireissä eli cove-
neissa, uskomusjärjestelmän epätarkkuus tai löyhyys, käytäntöjen 
ja henkilökohtaisten kokemusten pitäminen opinkappaleita tärke-
ämpinä. (Ks. Hjelm & Sohlberg 2004; Hjelm toim. 2005b; Sjöb-
lom 2000; Taira 2006a, 85–114.) Wiccalaisuus muistuttaa osin 
fanikonteksteja. Se on monille väliaikainen affektiivinen panostus 
heikosti institutionalisoituun toimintaympäristöön, jossa viesti, 
oppi tai ideologia ei ole ainakaan yksityiskohdiltaan julkilausut-
tu tai jaettu. Kytköstä syventää vielä sekin, että wiccalaisuudelle 
ja faniudelle, toisin kuin esimerkiksi monille muille uskonnoille, 
on tyypillistä, ettei omistautumista tai fanisuhdetta pyritä yleensä 
siirtämään sukupolvelta toiselle.6 Ainakin eräät wiccan harjoittajat 
ovat todenneet, että eivät laittaisi mahdollisia lapsia mahdolliseen 
wiccauskonnon opetusryhmään, jos kouluissa sellainen olisi tarjol-
la. Wiccalaisuudessa korostetaankin ”oman ratkaisun” tekemistä.

Yhteisötypologisesti wiccalaisuutta, kuten lukuisia faniyhteisö-
jäkin, voidaan kutsua kulteiksi. Termi onkin ollut yleisessä käytös-
sä niin uskontososiologiassa kuin fanitutkimuksessa (vrt. teoksen 
Kovala & Saresma 2003 otsikko – Kulttikirja), vaikka hieman eri 
tavoin.

Sana ”kultti” (cultus) tulee latinasta. Se viittaa viljelyyn ja sitä 
kautta kulttuuriin (hengen viljelyyn) ja ”uskontoon” (jumalasuh-
teen hoitamiseen tietyin menoin). Etymologia osoittaa käsitteelli-
sen kytkennän uskonnon ja fanikulttien välillä, mutta kiinnosta-
vampi yhteys on löydettävissä kultti-termin uskontososiologisesta 
käytöstä. Kultilla on karkeasti ottaen kaksi toisistaan poikkea-
vaa käyttötapaa. Arkikielessä sillä tarkoitetaan usein suljettua ja 
muusta yhteiskunnasta eristäytyvää moraalisesti epäilyttävää yh-
teisöä. Tässä on keskeinen ero faniuteen, koska fanitutkimuksessa 
korostetaan usein, että fanit harjoittavat laajasti enemmistön ns. 



211

8. Fanius ja uskonto

”normaaleja” aktiviteetteja, vaikka joskus epäilyttävyyden leima 
kohdistuu myös eksoottisiin faniyhteisöihin. Uskontososiologiassa 
kultilla on kuitenkin perinteisesti tarkoitettu löyhää yhteisöä. Täl-
löin kultti yhteisömuotona erotellaan lahkosta (ks. kaavio), joskin 
arkikielessä kulttiin liitetty kielteinen sävy on vähentänyt myös 
termin analyyttista käyttöä.

Kultin ja lahkon analyyttinen erottelu osoittaa, miten uskon-
tososiologiset yhteisötypologiat tarjoavat keinon jäsentää fani- tai 
kulttiyhteisöä. Faniyhteisö muodostaa ”kulttisen miljöön”.7 Typo-
logisoinnin lisäksi olennaista on todeta kulttisten miljöiden kes-
keisyys nykykulttuurissa, vaikka yksittäiset kultit näyttävät olevan 
vaihtuvia. Kultin käsitteen soveltamisessa on myös ongelmansa, 
koska, kuten todettu, arkikielessä se on usein kielteinen ilmaus, 
jolla voidaan viitata niin uskonnollisiin yhteyksiin kuin fanikon-
teksteihin. Positiivisesti kultti voi latautua sellaisissa ilmauksissa 
kuin ”kulttielokuva”, mutta tällöinkin nimitys korostaa yleensä 
objektiin ladattua alakulttuureissa muodostuvaa tai alakulttuureja 

KULTTI LAHKO

Individualistinen Kollektivistinen 

Löyhä rakenne Tiivis rakenne

Vähän vaatimuksia jäsenille Paljon vaatimuksia jäsenille

Suvaitsevainen Suvaitsematon 

Sisäänsulkeva Poissulkeva 

Muuttuva Stabiili

Rajoiltaan määrittelemätön Tarkasti rajattu

Epävakainen, vaihteleva uskomusjärjes-
telmä

Vakiintunut uskomusjärjestelmä

Alkeellinen organisaatio Vakiintunut organisaatio

Hyvin lyhytaikainen Ajallisesti jatkuva

Kaavio 1. Kultin ja lahkon erottelu Campbellin (1972) ja 
Hanegraaffin (1996) mukaan.



212

8. Fanius ja uskonto

muodostavaa camp- tai kitsch-suhdetta. Uskonnollisia kultteja ja 
fanikultteja yhdistävät myös tutkimuksessa ja arkiajattelussa esiin-
tyvä osallistujien patologisointi. Jos kuitenkin pyritään ymmär-
tämään faniyhteisöjä vertaamalla niitä toisenlaisiin yhteisömuo-
toihin, ei uskontososiologisten termien hyödyntämistä tarvitse 
välttää. Tällöin faniyhteisöt näyttäisivät muistuttavan enimmäk-
seen sitä, miten kultti on määritelty uskontososiologiassa (ks. kaa-
vio).

Maku ja kieli

Faniutta ja uskontoa yhdistävät myös maku ja kielenkäyttö. Mo-
lemmat rakentavat edellä käsiteltyä yhteisöllisyyttä. Maun osalta 
wiccalaisuus toimii jälleen nykykulttuurin muutoksista kertovana 
esimerkkinä, vaikka yleisesti uskonnonharjoittajien maun ajatel-
laan olevan melkoisen kaukana faniyhteisöistä (käyttäytymis- ja 
käsityseroista ks. Reysen 2006). Kriitikko Putte Wilhelmsson 
kirjoittaa: ”Käytännössä sarjakuvat ja fantasiakirjallisuus ovatkin 
se välillinen kanava, jota kautta wiccan perustajien keksimät ter-
mit ja myytit ovat säilyneet julkisuudessa.” (Wilhelmsson 2005.)8 
Wiccojen makua näyttäisi yhdistävän tietyt populaarikulttuurin 
aktiivisia faniyleisöjä keränneet tuotteet, kuten roolipelit, gootti- 
ja metallimusiikki, Tähtien sota -elokuva ja Taru sormusten herrasta 
-kirja (ja myöhemmin myös filmatisoinnit).9 Vaikka moni wiccan 
harjoittaja puhuu itsestään ja uskonnostaan kriittisessä suhteessa 
kristinuskoon ja länsimaiseen modernisaation, wiccalaisuuden 
välittymistä tarkasteltaessa populaarikulttuurin faniyhteisöjen ja 
niiden maun merkitystä on vaikea ohittaa.10 

Faniuden ja uskonnon ilmiöiden vertailun ja rinnastamisen li-
säksi Matt Hills korostaa, että puheessaan fanit itse rinnastavat 
toistuvasti fanitoimintansa ja uskonnon. Tällöin tulee tärkeäksi 
tutkia, miten fanit käyttävät uskonnollista käsitteistöä ja miten 
he rajaavat ja määrittävät toimintaansa sen avulla. Voidaan kysyä, 
mitä uskonnollisen käsitteistön käyttö tarkoittaa faneille ja mistä 



213

8. Fanius ja uskonto

se kertoo. (Ks. luku 9.) Tällöin myös uskontotieteestä löytyy ver-
tailukohtia. Esimerkiksi David Chidester (2005) on tarkastellut 
Yhdysvaltojen populaarikulttuurissa ja erityisesti tyypillisten us-
konnollisten yhteisöjen tai yksilöiden ulkopuolella esiintyvää us-
konnollista retoriikkaa. Lauseet, kuten ”Baseball on uskonto” ja 
”Työmme [Coca-Colan markkinointi] on uskonto pikemminkin 
kuin bisnes”, kertovat ”uskonnon” viittaavan asialle omistautumi-
seen ja vahvoihin sitoumuksiin, jotka osoitetaan uskontorinnas-
tuksella tai uskontoihin assosioituvilla käsitteillä (esimerkiksi pal-
vonta, jumala, rituaali).

Suomessa aihepiiriä on sivunnut Katja Laitinen (2001; 2003) 
tarkastellessaan laulaja Tori Amosin ja hänen faniensa uskonnollis-
ta kieltä ja kuvastoa sekä myös niihin sisältyvää uskontokritiikkiä. 
Kriittinen asenne kohdistuu uskontojen auktoriteettikeskeisyyteen 
ja instituutioihin, mutta Amos toimii itse kuitenkin jonkinlaisena 
henkisyyden ihanteena ja neuvonantajana faneilleen. Kritiikin 
kohteena on kiinteän modernin uskonnollisuus, kun taas Amosiin 
liitetty uskonnollisuus on muodoltaan notkeampaa, faniutta ja us-
konnollisuutta toisiinsa lähentävää (kiinteän ja notkean modernin 
uskonnollisuuden jaottelusta ks. Taira 2006a, 36–62). Amosin 
tapauksessa yhdistyykin fanitutkimuksen ja uskontotieteen kan-
nalta kaksi kiinnostava teemaa: faniyhteisössä käytetään uskon-
nollista kieltä ja sen käyttö, kuten myös Amosin uskontokritiikki, 
mukailee populaarin uskontodiskurssin muutoksia. 

Lopuksi

Henry Jenkins on oikeassa siinä, ettei faniuden rinnastaminen us-
kontoon ei ole mitenkään välttämätöntä mielekkään tutkimuk-
sen kannalta. Toisin kuin Jenkins ehdottaa, rinnastaminen ei ole 
kuitenkaan täysin hedelmätöntä, koska se auttaa meitä ymmärtä-
mään sekä nykykulttuurin uskonnollisuutta että faniutta parem-
min. Tähän päädytään kolmen käsitellyn seikan vuoksi:



214

8. Fanius ja uskonto

(1) Uskonto ja fanius kytkeytyvät käsitteellisesti: termeissä, 
teorioissa ja fanipuheessa.
(2) Uskontotieteen työkalut ja näkökulmat ovat hyödynnettä-
vissä fanitutkimuksessa.
(3) Nykykulttuurin uskonnollisuus ja sen yhteisöllisyys muis-
tuttaa tietyin osin faniutta ja faniyhteisöjä. 

Uskontoa pidetään usein vakavana. Siihen sitoutumisen aja-
tellaan olevan poissulkevaa. Se mieltyy totena pitämiseen ja sen 
ajatellaan olevan passiivista indoktrinaation vastaanottamista. 
Olen näyttänyt muutamin esimerkein, että mikään näistä ei ku-
vaa täysin onnistuneesti nykykulttuurin uskonnollisuuden nouse-
via muotoja. Siksi faniuden ja uskonnon kytkentä voidaan tehdä 
analyyttisten käsitteiden, tutkimuksellisten näkökulmien, ilmiöi-
den ja diskurssien tasoilla. Tämä ei ole sama asia kuin väite, jonka 
mukaan fanius on uskontoa tai että uskonto on faniutta. Lopulta-
kin kyse on siitä, mitä kiinnostavaa voimme sanoa uskonnoksi ja 
faniudeksi nimetyistä käytännöistä käsiteltyjen teoreettisten käsit-
teiden ja näkökulmien avulla. 



215

Moni futisfani on joskus nimittänyt jalkapalloa omaksi uskon-
nokseen ja suosikkipelaajaansa Jumalaksi. Vain harvat kuitenkaan 
lukevat urheilusivuilta pelaajien uskonnollisuudesta muutoin kuin 
poikkeustapauksessa. Tässä luvussa kysyn, miksi uskonnosta pu-
hutaan ja vaietaan jalkapallon yhteydessä. Vastaukseni perustuu 
kolmen erilaisen uskonnon ja jalkapallon kytkennän erittelyyn. 
Näistä ensimmäinen käsittelee kysymystä jalkapallosta uskonto-
na. Toinen keskittyy niin sanottuun uskonnolliseen kieleen, jota 
käytetään (useimmiten metaforisesti) jalkapallosta puhuttaessa. 
Kolmas analysoi jalkapalloilijoiden uskonnollisuuden käsittelyä 
mediassa. Yhdessä nämä sinänsä erilaiset mutta toisiinsa läheisesti 
liittyvät osiot antavat perusteet vastata otsikon kysymykseen.

Jalkapallo uskontona? 

Kamera kuvaa Buenos Airesissa laseja kilistelevää ihmisjoukkoa, 
joka laskee sekunteja keskiyöhön. Samankaltainen näkymä tois-
tuu kaikkialla maailmassa uudenvuoden aattona. Tässä tapauk-
sessa kyse ei kuitenkaan ole joulukuun viimeisestä. On alkamassa 
lokakuun 30. päivä, Diego Maradonan syntymäpäivä. Kertojaääni 
toteaa:

Ihailu ei ole uusi ilmiö, joka ympäröi entistä jalkapalloilijaa, ko-
kaiiniaddiktia ja maailmanluokan käsipalloilijaa, mutta tämä vie 

9. Jumalan käsi: Miksi uskonnosta puhutaan 
ja vaietaan jalkapallon yhteydessä? 



216

9. Jumalan käsi: Miksi uskonnosta puhutaan ja vaietaan...

sankarinpalvonnan yhden asteen pidemmälle. Kansainvälisesti ja 
erityisesti Britanniassa ’Jumalan kätenä’ tunnettu Diego Mara-
dona – mahdollisesti kaikkien aikojen paras jalkapalloilija – on 
nyt virallisesti Jumala. Tervetuloa Maradonan kirkkoon.1 

Diego Maradonan faneista kertova dokumentti nostaa esiin en-
simmäisen tässä käsiteltävän kytkennän uskonnon ja jalkapallon 
välillä. Se kiteytyy kysymykseen jalkapallosta uskontona. Vaikka 
koko kysymys on väärin asetettu, jos ajattelee, ettei uskonnolla ole 
mitään ydinolemusta, johon jalkapalloa pitäisi verrata, kysymyk-
sellä on muita mielekkäitä ja havainnollistavia etuja. Tällöin näkö-
kulmana on (uskonto)fenomenologinen vertailu. Otetaan tarkas-
telun alainen ilmiö, jalkapallo, ja pohditaan, mitä yhtenevyyksiä ja 
eroavuuksia sillä on ilmiöön, jota tapaamme nimittää uskonnoksi.

Vertailun tavoitteena ei tarvitse olla luokittelu, jonka avulla 
jalkapallo määritetään uskonnoksi tai joksikin sen ulkopuoliseksi. 
Benson Saler (2000) on ehdottanut, että uskonto on perheyhtäläi-
nen kategoria. Sen mukaan ei tarvitse olettaa yhtä jaettua ja välttä-
mätöntä piirrettä, jonka perusteella ilmiö luokitetaan uskonnoksi. 
Riittää, että jäsenet muistuttavat merkittävästi toisiaan, vaikka yk-
sittäistä jaettua piirrettä (esimerkiksi uskoa Jumalaan) ei olisikaan. 
Jotta ”perhe” ei laajenisi loputtomasti, jolloin lähes kaikki voitai-
siin luokitella uskonnoksi, Saler täydentää perheyhtäläisyys-ajat-
telua prototyyppiteorialla. Uskonnon kategorian yhteydessä tämä 
tarkoittaa, että kategorian jäsenen tyypillisenä esimerkkinä on 
juutalais-kristillinen perinne, johon erilaisia ehdokkaita verrataan. 
Näin vertailun päätelmä ei ole joko-tai – uskonto tai ei-uskonto 
– vaan ilmiöt muistuttavat uskonnon prototyyppiä enemmän tai 
vähemmän. Toisin sanoen jalkapallossa on enemmän tai vähem-
män uskonnoksi konventionaalisesti kutsutun ilmiön kaltaisuutta.

Uskontoantropologian ja erityisesti pyhäteorioiden näkökul-
masta jalkapallokulttuurista on helppo löytää piirteitä, joita on to-
tuttu pitämään ominaisina uskonnollisiksi luokitelluille ryhmille 
ja käytännöille. Veikko Anttonen esittää viitaten sosiologi Hans 
Moliin, että ihmiset viiteryhmiensä osana pyhittävät identiteettin-



217

9. Jumalan käsi: Miksi uskonnosta puhutaan ja vaietaan...

sä kaavamaisella käyttäytymisellä, jossa pyhä ja profaani erotel-
laan. Anttonen jatkaa: 

Pyhän ja profaanin luokittelun mukaisesti voidaan tulkita esi-
merkiksi urheilun (autokilpailujen, jalkapallo- ja jääkiekko-otte-
luiden) merkitystä paitsi identiteetin, myös kulttuuristen aika- ja 
tilaluokitusten jäsentäjänä. Peli- ja kilpailuareenat ovat profaanin 
alueen ulkopuolisia rituaalisia kokoontumispaikkoja, jotka täyt-
tyvät erityisesti työajan ulkopuolella – iltaisin ja viikonloppuina. 
Voima ja affektiivisuus, joka niissä purkautuu, sekä tapa ilmaista 
seura- ja kansakohtainen identifioituminen näkyvin symbolein, 
vastaa täysin käyttäytymistä, jota on totuttu pitämään ominai-
sena uskonnollisille ryhmille ja heidän rituaaleilleen. (Anttonen 
1992, 19; ks. myös Engstrand 2003, 144–172.) 

Lainauksessa korostetaan muun muassa jalkapallon kykyä toi-
mia pyhän ja profaanin erottelevana identiteettejä rakentavana ja 
ylläpitävänä urheilulajina. Näkemyksen taustalla on Émile Durk-
heimin käsitys yhteisöjä koossa pitävistä voimista. Tarkastellessaan 
Australian aboriginaaleja Durkheim pohti, miksi toisistaan erillä 
elävät metsästäjä-keräilijät kokoontuvat yhteen sopivin väliajoin. 
Tälle ei löytynyt mitään toimeentuloon ja selviytymiseen perustu-
vaa selitystä, joten Durkheim päätteli, että kokoontuessaan yhtei-
sö luo ja uusintaa itseään kollektiviisten tuntemusten kautta. 

Durkheimin kuvaus aboriginaalien rituaalisesta yhteen ko-
koontumista voisi olla muutettavat muuttaen myös jalkapallo-
ottelusta:

[…] corroborrin tapahtuessa kaikki muuttuu. […] ihminen […] 
menettää helposti itsehillintänsä. Mikä tahansa jotakin mer-
kitystä omaava tapahtuma saa hänet melko tavalla vauhkoksi. 
Hyviä uutisia saatuaan hän on siinä samassa täynnä innostusta. 
Päinvastaisessa tapauksessa hänet voi nähdä juoksemassa ympä-
riinsä kuin hullu liioiteltuja liikkeitä tehden, itkien, kirkuen […] 
heiluttelemassa käsiään raivoisasti edestakaisin […]. Ihmisten ko-
koontuminen yhteen muodostaa ikään kuin sähköisyyttä, joka 
saattaa heidät nopeasti epätavallisen kiihkon valtaan. Jokainen 



218

9. Jumalan käsi: Miksi uskonnosta puhutaan ja vaietaan...

tunteen ilmaus saa vastustusta kohtaamatta sijansa kaikkien 
mielessä; jokainen toistaa kaikkia muita ja kaikki muut toistavat 
jokaista. […] näin saavat alkunsa laulut ja tanssit. Mutta säännöl-
listyessään ne eivät kadota mitään luonnollisesta hurjuudestaan. 
[…] Ihmisääni ei riitä tähän tehtävään; sitä vahvistetaan keino-
tekoisesti: bumerangeja lyödään toisiaan vasten […]. Ihmiset 
ovat […] kaukana tavallisista elinolosuhteistaan […]. (Durkheim 
1980, 200–201.) 

Myös moderneissa yhteiskunnissa työn ja tuotannon aika on 
arkista ja profaania, mutta tietyin väliajoin ihmiset kokoontuvat 
yhteisönä tilaisuuksiin, jotka tunnelatauksensa kautta vahvistavat 
käsitystä yhteisöstä. Tässä mielessä tapahtumat, joissa tunteet ja 
tunnelmat tarttuvat helposti, toimivat yhteisöllisen identiteetin 
pyhittämisenä, ja siten uskonnonkaltaisena ja rituaalisena, sopivin 
väliajoin toistuvana tapahtumana. 

Durkheimin mukaan totemismi oli alkukantaisin uskonnon 
muoto. Siinä toteemi – yleensä eläimen kuva – toimii ihmiset toi-
siinsa yhdistävänä symbolina. Myös jalkapallojoukkuetta voidaan 
pitää totemistisena symbolina, samoin kuin vaikkapa yritystä, jon-
ka työntekijät identifioituvat voimakkaasti työnantajaansa. Mutta 
sopiiko jalkapallo Durkheimin määritelmään uskonnosta? Hän 
vastusti näkemystä, jonka mukaan ajatus Jumalasta olisi uskonnon 
välttämätön ehto. Hän piti jakoa pyhään ja profaaniin perusta-
vampana. Tämän tuli näkyä ”pakollisissa uskomuksissa” ja ”tark-
kaan rajatuissa käytännöissä”, jotta voitaisiin puhua uskonnosta. 
Pakolliset uskomukset tarkoittivat asioiden arvottamista – ”Jalka-
pallo on elämää suurempi asia”, ”Allah on suuri” – ja vaikeutta 
suvaita poikkeamia: jos et ole kiinnostunut jalkapallosta, et ole 
osa meitä. Jos poltat pyhän kirjamme, et ole osa meitä. ”Tarkkaan 
rajatut käytännöt” tarkoittivat rituaaleja, joissa uskomuksia luo-
daan ja ylläpidetään. Durkheim ymmärsi, että tavallisesti uskon-
noksi nimetään vain ilmiöitä, joissa on ilmaistu usko Jumalaan. 
Myös hän nimitti näitä ”varsinaisiksi uskonnoiksi” mutta korosti, 
että näennäisesti maallisessa kontekstissa on ilmiöitä, jotka ovat 



219

9. Jumalan käsi: Miksi uskonnosta puhutaan ja vaietaan...

”tiettyyn pisteeseen asti erottamattomia varsinaisista uskonnolli-
sista uskomuksista.” (Durkheim 1994, 87–93, lainaus sivulta 91.) 
Durkheimin esimerkkinä oli isänmaa ja Ranskan vallankumous. 
Jos hän olisi kirjoittanut toisena aikana – ja toisessa maassa – hän 
olisi voinut ottaa esimerkiksi jalkapallon.

 Durkheimin käsitys uskonnonkaltaisuudesta kytkeytyy eli-
mellisesti erityisten pyhinä pidettyjen, erilleen asetettujen aikatilo-
jen arvottamiseen. Tästä kirjoitti hieman toisin painotuksin myös 
uskontoantropologi Victor Turner (1969). Hänen näkemyksensä 
yhteisöjen liminaaliudesta (lat. limen, kynnys) viittaa ajallisiin ja 
tilallisiin siirtymiin, joissa tavanomaiset, arkiset yhteisön säännöt 
eivät kaikilta osin päde. Liminaalisuus kuvaa erityisesti yhteisö-
jä tilanteissa, joissa tietyn ryhmän, esimerkiksi nuorten poikien 
status muuttuu väliaikaisesti. Yhteisö merkitsee siirtymän lapsesta 
aikuiseksi vaikkapa laittamalla pojat hetkeksi metsälle yhteisön 
maa-alueen ulkopuolelle. Sieltä pojat palaavat takaisin aikuisina, 
mutta metsällä ollessa he ovat statuksettomassa liminaalitilassa tai 
rajatilassa, jossa sallitaan toisenlainen, arjesta poikkeava käyttäy-
tyminen. Keskiajalta löytyy esimerkkejä ”väärän kuninkaan päi-
västä”, jolloin yhteisölliset hierarkiat käännettiin päälaelleen eli 
yhteisö oli hetkittäisesti liminaalitilassa. Nykypäivän esimerkki 
on suomalainen pääsiäinen tai amerikkalainen halloween. Lapsis-
ta tulee hetkeksi poikkeuksellisen statuksen omaavia, mutta sen 
jälkeen he palaavat normaaliin rooliinsa. Näin ajateltuna yhteisöl-
lisesti merkityt ”pyhät” rajatilat lopultakin muistuttavat yhteisön 
jäseniä heidän arkisista, normaaleista rooleistaan.

Myös jalkapalloa ja sen faneja voidaan ajatella Turnerin kirjoi-
tusten kautta. Ihmiset siirtyvät pois arjesta ja sen rutiineista aika-
tilaan, jossa sallitaan tietynlainen poikkeava käyttäytyminen. Ku-
vittele, että innokas katsoja käyttäytyisi täsmälleen samalla tavalla 
pelin ulkopuolella: hän huutelisi törkeyksiä, laulaisi kannatuslau-
luja, voihkisi, hurraisi, itkisi ja puhisisi äänekkäästi, riisuisi paidan 
jäätävässä sateessa. Tietenkään kaikki eivät reagoi näin, mutta lä-
hes joka pelissä on vaikea välttyä huomaamasta tällaista käyttäyty-



220

9. Jumalan käsi: Miksi uskonnosta puhutaan ja vaietaan...

mistä, joka olisi hyvin poikkeavaa arjessa. Lupa käyttäytyä arkeen 
sopimattomalla tavalla muistuttaa, miten arjessa käyttäydytään. 

Jalkapallofanien toiminnasta onkin helppo tunnistaa kaava-
maista, rituaalista käyttäytymistä. Kuten suomalaisia Everton-
faneja tutkinut Harri Heinonen (2003) esittää, fanien pelipäivään 
kuuluu rituaalista käyttäytymistä, mutta niitä ei yleensä sen kum-
memmin ajatella rituaalien viitekehyksessä. (Ks. luku 8)

Maradonan kirkko on erityistapaus, ja oikeastaan äärimmäi-
nen tapaus siitä, miten jalkapallofanius mallintuu uskonnonkal-
taiseksi kokonaisuudeksi. Esimerkiksi kirkon rituaalit on mallin-
nettu vakiintuneiden uskontojen avulla. Klassinen rituaaliteoria 
erittelee kolmentyyppisiä rituaaleja: kalendaaririittejä, siirtymä-
riittejä ja kriisiriittejä (van Gennep 1960). Maradonan kirkolla on 
kalendaaririittejä, kuten edellä mainittu Diegon syntymäpäivä. 
Esimerkkinä siirtymäriitistä on oma vihkikaava avioliitolle. Kol-
lektiivisista kriisiriiteistä en ole löytänyt sopivaa esimerkkiä, mutta 
voisi hyvin ajatella fanin saavan Diegon suoritusten kertaamisesta 
lohtua epäonnen kohdatessa.

Rituaaliteoreettiset näkemykset eivät tee jalkapallosta sellaista, 
jota pitäisi nimittää uskonnolliseksi, mutta ne näyttävät, että us-
kontoantropologiset ja -sosiologiset lähestymistavat sopivat myös 
jalkapallon tarkasteluun. Jalkapallossa esiintyy rituaalisia pyhittä-
miskäytäntöjä, ja se voi toimia monille ihmisille uskonnon tavoin 
(eli se voi olla funktionaalisesti identtinen).

Jalkapallo on siis pullollaan rituaalista käyttäytymistä, mutta 
mitä tahansa rituaalista käyttäytymistä ei välttämättä luokitel-
la uskonnolliseksi. Voidaan vaatia muutakin, esimerkiksi pyhiä 
paikkoja. Stadionit ovatkin symbolisia maailman keskuksia ja py-
hiinvaelluskohteita. Tai voitaisiin sanoa niin, että pyhiinvaellus-
kohteet ovat matkakohteita, joilla on erityinen merkitys kävijän 
identiteetille.  Futispyhättöihin tehdään toiviomatkoja. Niillä käy-
dään myös silloin kun siellä ei pelata, joko opastetuilla kierroksilla 
stadionin sisällä tai muuten vain katsomassa fyysistä rakennusta 
ulkopuolelta. Itse kävin kävelemässä Santiago Bernabéun ympäri, 



221

9. Jumalan käsi: Miksi uskonnosta puhutaan ja vaietaan...

vaikka Real Madridin pelaajat olivat kesätauolla. Lapsuudestaan 
saakka Liverpoolia kannattanut veljeni halusi käydä katsomas-
sa Anfieldiä, vaikka olimme matkalla kulman takana Goodison 
Parkilla alkavaan Evertonin peliin. Kuten monet muutkin pyhiin-
vaelluskohteet, myös jalkapallostadionit ovat tosifaneille toivot-
tuja loppusijoituspaikkoja. Vieraillessani Buenos Airesissa Boca 
Juniorsin La Bombonera2 -stadionilla kuulin kommentteja siitä, 
miten joukkueen fanit haluaisivat tulla haudatuksi stadionille. 
Kuulemani mukaan tähän ei ole annettu lupaa, joten omaiset ovat 
salakuljettaneet polttohaudattujen omaistensa tuhkat stadionille, 
ja sirotelleet ne sinne. Faneille on kuitenkin oma, Buenos Airesin 
eteläpuolella sijaitseva hautausmaa, josta voi ostaa paikan (Goñi 
2007). 

Tällaisia yhtäläisyyksiä jalkapallon ja tavanomaisesti uskon-
nollisina pidettyjen käytäntöjen kanssa voisi eritellä enemmänkin, 
mutta jo nämä esimerkit riittävät osoittamaan, että futisfaniudessa 
on jotain uskonnonkaltaista. Tämä ei edelleenkään tarkoita, että 
jalkapallo olisi uskonto vaan että uskonnontutkimuksen työka-
luilla voidaan nostaa esiin lajista joitakin kiinnostavia puolia. Ma-
radonan kirkko vie kuitenkin tietoisesti kaiken pidemmälle. Jos 
tavallisessa faniudessa ilmenee jokin uskonnosta muistuttava piir-
re, Maradonan kirkossa niitä on useita. Siksi sitä voidaan käyttää 
äärimmäisenä esimerkkinä jalkapallon uskonnonkaltaisuudesta. 

Maradonan kirkko hahmottaa ”uskontonsa” rakentamalla 
kristinuskon ja erityisesti Argentiinan katolisen perinteen mallin 
varaan. Jo nimitys kirkko viittaa kristinuskoon. Kristityillä on 
yksi Jumala, Maradonan kirkolla on Diego. Voidaan kysyä, miten 
Jumala voi olla elävä ihminen, mutta tämä ei tunnu haittaavan 
yhteisön aktiiveja. Pikemminkin he korostavat, että Diegon  ”ju-
maluus” on siinä, että hän on tavallinen kaveri, joka tuli köyhistä 
olosuhteista, mutta teki ihmeitä viheriöllä (ja joskus sen ulkopuo-
lellakin). Kristityillä on pyhä kirja, Raamattu, kun taas Marado-
nan kirkolla on Diegon omaelämäkerta. Kirkolla on myös oma 
versionsa kristittyjen kymmenestä käskystä. Paholaisen sijaan Ma-



222

9. Jumalan käsi: Miksi uskonnosta puhutaan ja vaietaan...

radonan kirkolla on omat pimeyden voimansa: ne, jotka ovat lait-
taneet kapuloita Diegon rattaisiin. Jos Maradonan kirkko onkin 
mallinnettu kristillisen ja erityisesti katolisen kirkon mukaisesti, 
se ei ole täysin erillään katolisesta kirkosta sikäli, että Maradonan 
kirkkoon kuuluvat voivat olla samanaikaisesti tavallisia katolilai-
sia. Joillekin uskonnollisille instituutioille on ominaista ulossul-
kevuus eli ajatus siitä, että yhdellä ihmisellä on vain yksi uskonto, 
mutta on myös ihmisiä, jotka eivät näe useisiin uskontoihin kuu-
lumisessa mitään ongelmaa (ks. luku 8). 

Jalkapallon rinnastaminen uskontoon korostaa lajin merkitystä 
ja fanien omistautuneisuutta (Engstrand 2003, 144–172). Erilai-
sia kokijoilleen merkityksellisiä ilmiöitä on ennenkin rinnastettu 
uskontoon, eivätkä rinnastukset rajoitu jalkapalloon. Englannin 
ja Walesin kattavassa kyselyssä yli 6000 ihmistä ilmoitti vuonna 
2011 uskonnollista identiteettiä koskevaan kysymykseen vastauk-
seksi ”heavy metal”. Jalkapallo ei ollut vastauksissa korkealla, mut-
ta kulttuurinen tapamme puhua merkityksellisistä ja tärkeistä asi-
oista perustuu uskonnollisiin rinnastuksiin. Siksi jalkapallostakin 
puhutaan – useammin kuin muista urheilulajeista mutta tuskin 
useammin kuin muista faniuden kohteista – uskontona tai merki-
tykseltään uskonnonkaltaisena ilmiönä. Tällä tavalla pelistä teh-
dään ”pyhä”, erityinen ja erilleen asetettu. Näin luodaan katsojalle 
identiteetti ja ylläpidetään sitä, erottaudutaan niistä, jotka ovat vä-
linpitämättömiä lajia kohtaan ja erityisesti niistä, jotka seuraavat 
futista mutta eivät tee merkittäviä ajallisia, rahallisia ja sosiaalisia 
uhrauksia pysyäkseen jatkuvasti pelin tai joukkueen äärellä. Li-
säksi voidaan ajatella, että puhe jalkapallosta uskontona tai uskon-
nonkaltaisena siirtää muut elementit taustalle. Huippujalkapallo 
on myös taloudellista toimintaa. Se elää fanien rahasta ja huomion 
kiinnittämisestä. Sen kutsuminen uskonnoksi ei ainakaan haittaa 
pyrkimystä sitouttaa fanit kuluttamaan osan tuloistaan joukkuee-
seensa.



223

9. Jumalan käsi: Miksi uskonnosta puhutaan ja vaietaan...

Uskonnollinen kieli jalkapallon kuvauksissa

Toinen uskonnon ja jalkapallon kytkentä koskee pelien ja pelaa-
jien kuvailussa käytettyä kieltä. Uskonnolliseksi ymmärretty kieli 
on ainakin Englannissa tavallinen osa jalkapallokuvauksia. Tähän 
ei välttämättä kiinnitetä erityistä huomiota, mutta työskennelles-
säni Englannissa minun tuli osana tutkimushanketta lukea läpi 
sanomalehtiä ja etsiä niistä uskonnollisia viittauksia. (Knott, Poole 
& Taira 2013a.) Niitä löytyi kaikista sanomalehtien osioista, mut-
ta itseni yllätti, miten paljon niitä oli urheilusivuilla, erityisesti jal-
kapalloa koskevissa kuvauksissa. 

Jalkapalloraporteissa viitteet ihmeisiin, rukouksiin, Jumalaan 
ja magiaan ovat usein metaforisia, kuten kaksi The Sun -lehdessä 
julkaistua esimerkkiä näyttävät. Vuoden 1982 helmikuussa lehti 
kirjoitti Derby Countyn ”kirouksesta”, joka oli tullut ex-manageri 
Brian Cloughin aikana. Jutussa käytettiin useita uskonnollisia, 
maagisia ja paranormaaleja metaforia, joilla kuvattiin Cloughin 
luonnetta ja jännitettä, jonka hän oli luonut joukkueen puku-
huoneeseen. Joukkue oli ”noiduttu” ja siellä ”kummitteli yhden 
miehen maagisen lumouksen aave”. Clough ”käännytti ihmisiä 
evankelistan lailla”. Joillekin Clough oli ”Jumala”, kun taas tois-
ten mielestä hän muistutti ”enemmän paholaista”. (Knott 1984, 
10; Living under the Clough curse, The Sun 6.2.1982.) 26 vuotta 
myöhemmin uskonnollinen kieli ei ollut kadonnut minnekään. 
Lokakuun 4. päivä vuonna 2008 lehden otteluennakko viljeli us-
konnollista käsitteistöä kirjoittaen ”palvonnasta” ja ”uskosta”. Fa-
nit tervehtivät Britannian tuon ajan kalleinta pelaajaa, Manchester 
Cityssä pelannutta Robinhoa ”syvällä kunnioituksella, jota nor-
maalisti näkee vain kirkossa”. Pelaaja itse totesi: ”Olen jo Jumala, 
vaikka en ole tehnyt mitään.” (McGarry 2008.) Jutussa oli kuva 
ihailevien ja odottavien fanien edessä olevasta kiitollisesta Robin-
hosta kädet yhdessä. Toisinaan metaforien viittauskohde haetaan 
kristillisen ja kansanomaisen uskonnollisuuden käsitteistön ulko-
puolelta. Esimerkiksi The Times -lehdessä julkaistussa Sir Alex Fer-



224

9. Jumalan käsi: Miksi uskonnosta puhutaan ja vaietaan...

gusonin haastattelussa toimittaja kirjoitti managerin ”buddhalai-
sesta tyyneydestä” (Ferguson Exclusive, The Times 28.10.2008).

Luultavasti tunnetuin esimerkki uskonnollisesta metaforiikas-
ta jalkapallossa on Diego Maradonan ”Jumalan käsi”. Meksikon 
MM-kisoissa vuonna 1986 Argentiina ja Englanti kohtasivat puo-
livälierässä. Toinen puoliaika alkoi maalittomassa tasatilanteessa, 
mutta pian Argentiinan hyökätessä Englannin puolustaja purkaa 
epäonnistuneesti ja pallo lentää kaaressa Englannin maalialueel-
le rangaistuspilkun suuntaan. Maalivahti Peter Shilton lähtee ta-
voittelemaan palloa. Saman tekee huomattavasti lyhyempi Diego 
Maradona, joka ennättää palloon ensimmäisenä. Pallo on maa-
lissa. Englantilaiset protestoivat, ettei Maradona pelannut päällä 
vaan kädellä. Tuomari on tehnyt päätöksensä. Argentiina johtaa 
1–0. Lopulta Englanti hävisi ottelun 2–1. Myöhemmin Marado-
na myönsi käsivirheen todeten, että kyse oli ”Jumalan kädestä”. 
Ilmaisu jäi elämään.

Vuoden 2010 Etelä-Afrikan MM-kisoissa Englanti kohtasi 
Yhdysvallat alkusarjan ottelussa. Englanti teki nopean avausmaa-
lin, mutta USA tasoitti ensimmäisen puoliajan lopulla. Ottelusta 
jäi elämään Englannin maalivahti Robert Greenin imaisu. Clint 
Dempseyn löysä kaukolaukaus meni suoraan maalivahtia kohti, 
mutta Green ei saanut haltuun palloa, joka luikahti käsien kautta 
maaliin. Suurilevikkiset brittitabloidit News of the World – sittem-
min lopetettu The Sunin sunnuntaipainos – ja The Sunday Mir-
ror otsikoivat maalivahdin imaisun nokkelasti, mutta huonosti 
suomen kieleen kääntyvästi: ”Hand of Clod”. ”Clod” tarkoittaa 
sekä savenpalasta (”multasormi”) että typerystä. Ilmaisu on tieten-
kin viittaus Maradonan Jumalan käteen ”Hand of God”. Vaikka 
Greeniä moittiva otsikko ei ole uskonnollista kieltä, se on esimerk-
ki siitä, että uskonnollinen kieli on jalkapallouutisoinnissa yksi 
lukijoiden tunnistama intertekstuaalisuuden lähde. Brittimedian 
reaktio puolestaan kirvoitti uusia uskonnollista metaforiikkaa 
sisältäviä otsikoita. Esimerkiksi Newser-verkkosivuston otsikko 
kuului: ”Brittitabloidit ristiinnaulitsevat maalivahdin”.3



225

9. Jumalan käsi: Miksi uskonnosta puhutaan ja vaietaan...

Kuten edellä olevat esimerkit osoittavat, uskonnollista meta-
foriikkaa käytetään jalkapalloa koskevassa kirjoittelussa. On kui-
tenkin epäselvää, miten tätä pitäisi tulkita. Miksi sitä käytetään? 
Usein sillä voidaan korostaa humoristisesti sitä vakavuutta, jolla 
lajiin suhtaudutaan. Sillä myös korotetaan jalustalle yksilöitä – ja 
joissakin tapauksissa sysätään pois jalustalta. Uskonnollisen me-
taforiikan käyttäminen on erityisen tehokas tapa osoittaa pelaa-
jan tai managerin poikkeuksellisuus, myönteisessä ja kielteisessä 
mielessä. Uskonnollista kieltä käytetään harvemmin kuvaamaan 
keskinkertaisia suorituksia. Uskonnollinen kieli on kulttuurinen 
keino välittää lajin kauneus, vakavuus ja merkitys lukijalle. Huu-
morin ja vakavuuden sekoitussuhde on kuitenkin usein epäselvä. 
Uskonnollista kieltä käytettäessä laji nousee myyttisiin mittakaa-
voihin tavalla, joka jättää ainakin pienen mahdollisuuden tulkita 
pinnallisen vakavuuden verhoavan leikkimielisyyden. Näin aja-
teltuna jalkapallosta on puhuttava uskonnollisin termein, jotta 
vältyttäisiin sanomasta sitä, mitä monet ajattelevat: jalkapallo ei 
välttämättä ole niin totista kuin annetaan ymmärtää. 

Pelaajien uskonnollisuus mediajulkisuudessa

Kahden edellisen osion esimerkit voidaan ymmärtää yrityksik-
si kuvata jalkapallon luonnetta pelinä ja sen merkitystä faneille. 
Kolmas on erilainen. Pelaajien uskonnollisuudesta ei yleensä tehdä 
otsikoita, eikä aihetta käsitellä muutenkaan aktiivisesti lehdistössä 
tai televisiossa. Jos lajia päättää seurata etsimällä viitteitä pelaajien 
uskonnollisuudesta, päätyy todennäköisesti ihmettelemään, miten 
aihe on ollut niin helppo sivuuttaa. Havainnollistan tätä keskitty-
mällä pääosin brittimediaan.

Yleisen hiljaisuuden on rikkonut erityistapaus. Glasgow’n 
protestanttisen Rangersin ja katolisen Celticin välinen juopa on 
luultavasti tunnetuin esimerkki siitä, miten uskonnollinen samas-
tuminen on ollut esillä jalkapallojoukkueiden organisoitumisessa. 
Rangers perustettiin 1873 ja seura hankki tietoisesti ensimmäisen 



226

9. Jumalan käsi: Miksi uskonnosta puhutaan ja vaietaan...

katolisen pelaajansa vasta vuonna 1989. Rinkiin tullut Maurice 
Johnston joutui hankkimaan henkivartijan suojellakseen itseään 
ja sukulaisiaan sekä Rangersin että Celticin faneilta. Hän myös 
katsoi, että on helpompaa asua Edinburghissa kuin Glasgow’ssa. 
Eräs fani muistelee Simon Kuperin (2000, 278) haastattelussa: 
”Oli kavereita, jotka eivät laskeneet lainkaan Mon tekemiä maale-
ja. Jos tulos oli 1–0, he pitivät sitä 0–0 tasapelinä.”

Yleisesti pelaajien, managerien tai joukkueiden uskonnosta 
puhutaan näkyvästi ja avoimesti vain harvoin. Pelaajat kuitenkin 
tekevät kaikenlaisia eleitä kentällä, erityisesti osana valmistautu-
mista mutta joskus myös juhliessaan tekemäänsä maalia. Tämä ei 
tietenkään rajoitu jalkapalloon. Luultavasti jokainen vuoden 2012 
olympialaisten televisiolähetyksiä seurannut huomasi, miten ur-
heilijat koskettivat tai suutelivat ristejä ja amuletteja ennen urhei-
lusuorituksia ja miten voittajat rukoilivat tai osoittivat muuten kii-
tollisuuttaan taivasta kohti. Pelkästään kuuntelemalla lähetyksiä 
tätä ei olisi huomannut, sillä urheiluselostajien ei ole tapana kom-
mentoida mitään uskonnollisen identiteetin ilmauksista tai uskon-
nollisista ja ”maagisista” käytännöistä. Ei ole selvää, uskovatko fu-
taajat ja muut urheilijat vakavissaan rukousten, ristinmerkkien ja 
amulettien voimaan, mutta ainakin ne auttavat keskittymisessä ja 
”niiden unohtaminen tuottaisi epämukavan olon ja epämääräisen 
pelon epäonnistumisesta” (Virtanen 1974, 46).

Toisinaan uskonnollisuus nostetaan esiin esimerkiksi sanoma-
lehdissä. Yksi osoitus tästä on The Sun -lehden juttu Luiz Felipe 
Scolarista, joka vielä lokakuussa vuonna 2008 oli Chelsean ma-
nageri. Lehtijutussa Scolarin kerrottiin rukoilleen Jumalan apua, 
jotta tähtihyökkääjä Didier Drogba välttäisi loukkaantumisen. 

Olen uskonnollinen […] ja joskus Jumala auttaa minua. Rukoi-
lin Didierin puolesta […] Kun näin loukkaantumisen pyysin Ju-
malaltani, pidä huolta tästä pelaajasta. […] Luulen, että Jumala 
kuunteli ja antoi Didierille vielä yhden mahdollisuuden pelata 
ensi kuussa. (Wyett 2008.)



227

9. Jumalan käsi: Miksi uskonnosta puhutaan ja vaietaan...

Palataan kuitenkin mestareiden liigan finaaliin vuonna 2007. 
Vastakkain ovat AC Milan ja Liverpool. Pelin päätyttyä Milanin 
brassitähti Kaká polvistuu ja riisuu pelipaitansa. Sen alta paljastuu 
toinen paita, johon on painettu teksti: ”Kuulun Jeesukselle.”

Verrataan tätä toiseen tapaukseen. Shortlist-ilmaislehdessä on 
Wayne Rooneyn revolverihaastattelu. Yksi kysymyksistä kuuluu: 
”Olet sanonut, että rukoilet ennen pelejä. Katsotko olevasti uskon-
nollinen ihminen?” Rooney vastaa:

En ole erityisen uskonnollinen, mutta haluan rukoilla. Rukoi-
len perheeni puolesta, itseni vuoksi, ja rukoilen terveyttä kaikille, 
jotka osallistuvat peliin. (Moynihan 2012, 54.)

Rooney korostaa, ettei hän ole erityisen uskonnollinen. Tämä 
ei ole yllättävää. Kiinnostavaa on se, että hän haluaa toteuttaa 
oman pienimuotoisen rituaalinsa ennen peliä, ja tuo toimenpide 
sisältää käyttäytymistä, joka on tapana luokitella uskonnolliseksi. 
Vaikka olin aikaisemminkin kuullut jotain ylimalkaista Rooneyn 
mahdollisesta uskonnollisuudesta, tämä pysäytti. Olin enemmän 
yllättynyt kuin Kakán tapauksessa. Miksi minulla – ja oletettavas-
ti monilla muillakin – on tällaisia ennakkokäsityksiä?

Kaká on brasilialainen evankelikaalinen kristitty. Hän on tuo-
nut uskonnollisuuttaan esille pelaajauransa aikana useasti, joten 
tempaus ei herättänyt mitään valtavaa ihmetystä. Olemme myös 
tottuneet siihen, että Euroopan maiden ulkopuolelta, erityisesti 
Etelä-Amerikasta tulevat pelaajat voivat ja saavat ilmaista uskon-
nollisuutensa eurooppalaisia avoimemmin. Rooney taas on valkoi-
nen, eurooppalainen ja britti, jolle ei ole tavanomaista pitää ääntä 
omasta uskonnollisuudestaan. Rooneyssa voidaan nähdä kiteyty-
vän modernin Euroopan normi, jonka mukaan uskonto on yksi-
tyisasia ja sitä ei pidä tuoda esiin viheriöllä. Jalkapallo on globaali 
peli, mutta sillä on myös eurooppalaisen modernisaation normis-
to: jokainen peliä seuraava on kuullut sanottavan, ettei politiikka 
sovi jalkapalloon. Sama pätee uskontoon, mutta ei niin vahvasti. 
Jos kuvitellaan Valioliigan brittiläinen maalitykki, joka olisi pal-



228

9. Jumalan käsi: Miksi uskonnosta puhutaan ja vaietaan...

jastanut pelipaitansa alta Irakin miehitystä vastustavan viestin, 
teko olisi ollut skandaali. Se olisi nostanut keskustelun jalkapallon 
ja politiikan suhteesta sekä pelaajien ilmaisunvapaudesta. Sen si-
jaan ”maltilliset” uskonnolliset ilmaisut hyväksytään, mutta niistä 
ei tavallisesti puhuta laveasti. Jos uskonnon yksityisyyttä koske-
va normi – käsitys siitä, ettei uskonto kuulu osaksi julkisuutta ja 
julkista keskustelua, koska se on yksityisasia – on käymistilassa, 
kuten on ehdotettu (Casanova 1994), pelaajien uskonnollisuuden 
ilmauksista voidaan olettaa syntyvän enemmän keskustelua tule-
vaisuudessa. Toistaiseksi ilmaisut ovat kuitenkin jääneet vähälle 
huomiolle. Esimerkiksi Steven Pienaarilla, joka omien sanojensa 
mukaan uskoo enkeleiden ohjaavan häntä pelissä, on tapana pal-
jastaa maalin jälkeen paita, jossa lukee ”God is Great”.4  Tum-
mahipiäiselle eteläafrikkalaiselle ele on hyväksyttävämpi ja ”nor-
maalimpi” kuin valkoiselle britille. Fanien reaktio tähän on ollut 
humoristinen. Pienaarin kunniaksi on perustettu Facebook-ryh-
mä, jonka nimenä on ”God is Great but Steven Pienaar is better”.

Kakán, Rooneyn ja Pienaarin tapauksissa ollaan tekemisissä 
kristillisen perinteen kanssa, vaikka tunneilmaisultaan kyse onkin 
liki stereotyyppisistä ääripäistä. Muuttuuko tilanne, kun tarkas-
tellaan ei-kristillistä perinnettä? Kun esimerkiksi skotlantilainen 
sanomalehti Scotsman julkaisi kuvan kentällä otsat maassa rukoi-
levista Syyrian maajoukkuepelaajista, jotka ovat muslimeja, ra-
portin sävy, yhdistettynä poikkeukselliseen kuvaan, läheni alueen 
jalkapallokulttuurin eksotisointia. Jutun perusta oli urheilu-uuti-
sen arvoinen – Syyrian 1–0 voitto Irakista ja maan ensimmäinen 
Länsi-Aasian mestaruus – mutta raporttia sävytti näkemys sodan 
runtelemasta Syyriasta, jonka menestyksestä viheriöllä hyökkääjä 
Omar al Soma kiitteli Jumalaa. Kun tämä yhdistetään julkaistuun 
kuvaan rukoilevista pelaajista, islam näyttäytyy tässä esimerkissä 
poikkeuksellisena, eurooppalaisen jalkapallon arjesta etäällä ole-
vana eksotiikkana. (Scotsman 22.12.2012.) 

Islam on esillä silloin tällöin myös brittifutiksessa. Kun Man-
chester Cityn ranskalaispelaaja Samir Nasri teki maalin pelis-
sä Southamptonia vastaan, hän paljasti pelipaitansa alta tekstin 



229

9. Jumalan käsi: Miksi uskonnosta puhutaan ja vaietaan...

”Eid mubarak” (”Siunattua juhlaa”) (Match of the Day, BBC1, 
18.8.2012.) Kyse on toivotuksesta, joka esitetään muslimien viet-
tämän ramadanin eli paastonajan päättymisen kunniaksi. Toi-
votus on tavallinen muslimitaustaisilla ihmisillä eikä sen esittä-
miseen vaadita mitään erityisiä uskomuksia, mutta Nasri halusi 
tuoda julkisesti esiin oman uskonnollisen viiteryhmänsä. Asiasta 
ei noussut erityistä keskustelua valtamediassa. Pelaajan muslimifa-
nit kiittelivät ja Manchester Cityn virallisille verkkosivuille kuva 
nostettiin osaksi muita pelaajien paljastamia paitoja esittelevään 
kuvasarjaan, vaikka se jäikin Mario Balotellin ”Why Always Me?” 
-paidan varjoon.

Vaikka uskonto ei ole jalkapallo-uutisoinnissa keskeistä, musli-
mipelaajia koskevista jutuista on muutamia muitakin esimerkkejä. 
Newcastlen Unitedin merkittäviä muslimipelaajia oli vuoden 2012 
lopussa esimerkiksi Hatem Ben Arfa, Cheikh Tioté, Papiss Cisse 
ja Demba Ba. Kun Newcastle teki sponsorisopimuksen pikalainoi-
hin erikoistuneen Wongan kanssa, mediassa oli juttuja joukkueen 
muslimipelaajista, joiden ajateltiin kieltäytyvän pitämästä paitaa, 
johon on painettu sponsorin nimi. (Edwards 2012.) Syynä tälle oli 
se, että islamin opissa koron periminen rahalainasta on kielletty. 
Tällaisessa tapauksessa islam määrittyy kieltojen kautta, mikä ei 
anna uskonnosta erityisen myönteistä kuvaa, mutta tapaus nos-
ti näkyviin sen tosiasian, että Valioliigassa on muslimipelaajia. 
Toinen, myönteisempi esimerkki, oli Guardianin sunnuntaipai-
noksen The Observerin juttu, jossa käsiteltiin Newcastle Unitedin 
muslimipelaajia. Manageri Alan Pardew esitti, että uskonto on 
keskeinen osa pukuhuoneen tapahtumia. Jutussa myös kerrot-
tiin suunnitelmista rakentaa moniuskontoinen rukoushuone sekä 
joukkueen harjoituskentälle että St James’ Parkille. Jutun kärjeksi 
nostettiin neljä edellä nimettyä muslimipelaajaa, mutta siinä mai-
nittiin myös Shola ja Sammy Ameobin olevan vakaumuksellisia 
kristittyjä. (Taylor 2012.)

Newcastle United on kuitenkin poikkeus. Uskontoa ei edel-
leenkään tehdä systemaattisesti näkyväksi jalkapallon mediajul-
kisuudessa, joskin BBC:n kesällä 2013 lähettämä The Muslim 



230

9. Jumalan käsi: Miksi uskonnosta puhutaan ja vaietaan...

Premier League oli suuri askel tähän suuntaan.5 Tällä en ota kan-
taa siihen, pitäisikö uskonnosta kirjoittaa enemmän tai pitäisikö 
pelaajia rohkaista tuomaan uskonnollisuutensa esiin. Käsittelyni 
yksinkertaisesti rajoittuu toteamaan, että media ei ole muutamia 
poikkeuksia lukuun ottamatta ollut aktiivinen nostamaan uskon-
toa esiin. Jos siis jalkapallo toisinaan rinnastetaan uskontoon ja 
jalkapallouutisoinnissa viljellään uskonnollista metaforiikkaa, 
pelaajien uskonnollisuudesta ollaan verrattain hiljaa. Mediatekno-
logian murroksessa ei olekaan yllättävää, että esimerkiksi YouTu-
bessa käydään vilkasta, joskin välillä tosiseikat sivuuttavaa keskus-
telua jalkapallotähtien uskonnollisuudesta.

Miksi siis uskonnosta puhutaan? Meiltä puuttuu sanasto, jolla 
käsitellään ihmisille merkityksellisiä asioita, mikäli ei oteta käyt-
töön niin sanottua uskonnollista kieltä. Uskonnollinen kieli on siis 
resurssi, josta ammennetaan, kun muut puhetavat tuntuvat riit-
tämättömiltä. Näin voidaan luoda ja ylläpitää omaa identiteettiä, 
erottaa se toisista, tai osoittaa pelaajien ja managerien erityisyys. 
Miksi siitä vaietaan? Edelleen ajattelemme, että uskonto on pää-
osin yksityisasia, jonka ei tule olla avoimesti esillä oman sfäärinsä 
ulkopuolella. Jalkapallo – ja urheilu ylipäätään – mielletään valta-
mediassa alueeksi, joka halutaan pitää vapaana tietyistä teemoista, 
erityisesti politiikasta mutta suurelta osin myös uskonnosta. Se ei 
kuitenkaan tarkoita, ettei pelaajilla – kuten kaikilla muillakin toi-
mijoilla – olisi näkemyksiä, jotka tapaamme luokitella poliittisiksi 
tai uskonnollisiksi. 



231

Viitteet

Johdanto: Pehmeitä kumouksia

1 	 Väitettä voi suhteellistaa, koska esimerkiksi kognitiivinen uskonnontutki-
mus on sisäisesti koherentti ja tärkeitä tuloksia tuottanut suuntaus, jossa 
mediakulttuuria ei tutkita tai oteta huomioon. En kuitenkaan usko, että 
mikään tutkimussuuntaus voi yksistään antaa tyydyttäviä vastauksia nyky-
kulttuurin uskonnollisuuteen ja sen muotoihin, jos median roolia ja merki-
tystä ei käsitellä.

1. Uskonnolliset käytännöt ja kulttuuriset kontekstit: 
Uskontotieteen ja kulttuurintutkimuksen rajankäyntiä

1	 Tässä muotoutuva kanta on lopultakin melko kaukana perinteisistä britti-
läisen kulttuurintutkimuksen linjojen kuvauksista. Tätä voidaan pitää juuri 
kontekstuaalisen kulttuurintutkimuksen ominaispiirteenä: kun tapahtuu 
uusia kohtaamisia, myös tapa ymmärtää brittiläinen (ja sittemmin kan-
sainvälinen) kulttuurintutkimus ja sen historia muuttuu. Tavanomaisessa 
ja yksinkertaistetussa versiossa cultural studies kehittyi vastavetona brittiläi-
sen kulttuurikritiikin kapealle kulttuurikäsitykselle. Kiinnostuttiin sosiaa-
listen instituutioiden ja rituaalien ”eletyistä teksteistä”. Osoitettiin, kuinka 
ideologiat toimivat näissä ja näiden kautta ja analysoitiin, kuinka situoidut 
kulttuurit neuvottelevat ideologisten muodostumien kanssa ja vastustavat 
niitä. (Murdock 1997, 59.) Tämän artikkelin puitteisiin sopii Tony Bennet-
tin yleinen ja joustava määritys. Kulttuurintutkimuksella viitataan jakaan-
tuneisiin teoreettisiin ja poliittisiin asemiin, mutta moninaisuudesta huoli-
matta eri asemista analysoidaan kulttuurisia käytäntöjä ja niiden yhteyksiä 
valtasuhteisiin. (Ks. Morris 1997, 39.)

2	 Sellaiset uskontotieteilijät kuten Russell T. McCutcheon, Morny Joy, Ti-
mothy Fitzgerald, Gavin Flood, Richard King ja Malory Nye nostivat 
1990-luvun lopulla ja 2000-luvun alussa kulttuurintutkimuksen kysymyk-



232

Viitteet

siä esiin. Heistäkin vain harvat viittailevat varsinaisiin brittiläisen cultural 
studies -perinteen keskeisnimiin, poikkeuksena Malory Nyen johdantoteos 
Religion: The Basics (2003). Sen sijaan he suuntaavat uskontotiedettä koh-
ti postmarxilaisten, postmodernien ja naturalististen teorioiden dialogia 
(McCutcheon 1997; 2001), postkolonialistista tutkimusta (King 1999; Nye 
2000a; 2000b), feminismin ja postkolonialismin kytkentää (Joy 2001) ja 
antropologista kulttuurintutkimusta (Fitzgerald 2000a). Ks. myös tämän 
teoksen johdanto ja luku 4.

3	 Keskustelussa teorian matkustustavoista on pohdittu, kuinka soveltaa 
Euroopassa kehitettyjä teorioita entisiin kolonisoituihin maihin (ja toisin 
päin), kuinka unkarilainen marxilaisuus soveltuu Cambridgeen, sopiiko 
dekonstruktio Intiaan tai brittiläinen kulttuurintutkimus Yhdysvaltoihin. 
Uskonnon ja median tutkimuksen alalla vastaava kysymys on, miten poh-
joismaisessa kontekstissa kehitetty ajatus uskonnon mediatisaatiosta sopii 
muualle. Ks. myös luku 3, jossa käsitellään lyhyesti teorian matkustamisen 
ongelmia ja mahdollisuuksia uskontososiologiassa. 

4	 Teorian kontekstispesifiys ei ole uusi keksintö. Ajatellaan esimerkiksi us-
kontososiologi Max Weberin teoriaa modernin kapitalismin hengen syn-
nystä teoksessa Protestanttinen etiikka ja kapitalismin henki (1990). Weber 
kysyy, miksi moderni kapitalismi kehittyi länsimaissa eikä muualla. Tähän 
vastatakseen hän päätti osoittaa, mikä erottaa modernin ajan aikaisemmis-
ta taloudellisen toiminnan muodoista. Länsimaiden ominaispiirteenä on 
askeettinen ja itsensäkieltävä elämäntyyli. Ihmiset eivät kuluta rikkauk-
siaan vaan investoivat ne saavuttaakseen lisää omaisuutta. Tämän Weber 
selittää kapitalismin henkeen sisältyvällä asenteella, joka on peräisin pro-
testanttisesta uskonnosta. Tämä asenne vaati ihmiseltä työn velvollisuuden 
täyttämistä Jumalan kunniaksi. Näin työnteosta tuli merkki uskonvar-
muudesta ja tuhlauksesta synti. Teorian oikeellisuuden arvioinnin sijaan 
tässä on tärkeämpää teorian kontekstispesifi luonne. Weber esittää, että 
modernin kapitalismin syntyvaihetta ja täsmällisemmin sen henkeä, eetos-
ta ja työetiikkaa, stimuloi protestanttisen uskonnon etiikka. Weberin teoria 
on historia- ja kulttuurisidonnainen. Se ei väitä mitään lainalaisuutta tai 
yleispätevyyttä. Sitä ei voi sellaisenaan siirtää muualle, mutta sitä voidaan 
soveltaa muissa konteksteissa. Tai sitä voidaan käyttää – ja on käytettykin 
hyvin laajasti – osana tutkimusasetelmaa tarkasteltaessa jotain muuta mo-
dernin kulttuurin tai uskonnon osaa. Suoran käyttömahdollisuuden sijaan 
teoria kykenee havainnollistamaan syntyajan ja -paikan ylittäviä olosuh-
teita. Vaikka Weber korosti haluavansa ymmärtää modernin kapitalismin 
varhaisvaiheita, tuntuisi järkevältä ajatella puritaanisten arvojen edistävän 
kapitalismin kehitystä yleisemminkin. (Ks. Giddens 1997, 573–579.) Näin 
ollen kontekstispesifi teoria ei ole kontekstirajoitteinen, mutta ei myöskään 
yleinen teoria monien muiden uskontoteorioiden mielessä (esimerkiksi E. 
B. Tylor, James Frazer, Karl Marx, Sigmund Freud). (Uskontoteorioista ks. 
Pals 1996.)



233

Viitteet

5	 Esimerkiksi Sigmund Freudin uskontoteoriaa voidaan lukea universaalin 
teorian sijaan historiallisesti porvarillisen yhteiskunnan psyykeen konteks-
tispesifinä uskontoteoriana ja/tai juutalais-kristillisenä uskontoteoriana ja/
tai monoteismin selityksenä. Samoin Karl Marxin näkemys uskonnosta 
koskee enemmän kristinuskoa (tai muita kuolemanjälkeistä elämää koros-
tavia uskontoja) kapitalistisen talousjärjestelmän erityisessä historiallisessa 
vaiheessa. 

6	 Uskontotieteilijöiden parissa sitoumusten lähtökohtana on esimerkiksi 
Russell T. McCutcheonilla (1997; 2001; 2003) pluralistinen metodologinen 
reduktionismi ja postmoderni metakritiikki/metateoretisointi; Gavin Floo-
dilla (1999) dialogisuus, refleksiivisyys, kritiikki ja siirtyminen fenomeno-
logisesta tietoisuusfilosofiasta (laajassa mielessä) hermeneuttiseen merk-
kifilosofiaan; Timothy Fitzgeraldilla (2000a) antiessentialismi uskonnon 
käsitteellistämisessä tai jopa käsitteen hylkääminen ja kontekstuaalisuus; 
Richard Kingillä (1999) monitieteisyys sekä kytkentä kulttuurintutkimuk-
seen korostamalla kuitenkin emic-perspektiiviä ja poikkikulttuurista ver-
tailua; Jeremy R. Carrettella (2000; 2001) foucaultlaisittain uskonnon ja 
kulttuurin integrointi (ilman rajojen poistamista), uskontodiskurssin vai-
kuttavuuden ja subjektifikaatioiden analysointi, uskomusten ruumiillisuu-
den ja käytäntöluonteen korostaminen ja voimasuhteiden analyysi uskon-
noissa.

7	 Kontekstien rakentamisella tarkoitetaan kontekstien määrittämistä tutki-
muksen lopulliseksi kohteeksi. Näin ollen polttopisteen ja taustan, tekstin 
ja kontekstin raja hämärtyy. Lawrence Grossberg kirjoittaa: ”Liian suures-
sa osassa nykyistä teoriaa konteksteja käsitellään analyysin lähtökohtina, 
taustana, joka on olemassa irrallaan tutkitusta käytännöstä ja joka voidaan 
ottaa annettuna. Artikulaation käytäntö ei kuitenkaan irrota polttopistettä 
taustasta. Päinvastoin: tausta itse asiassa artikuloi polttopisteen. Samaan 
aikaan tässä näkemyksessä kieltäydytään fetissoimasta kontekstia ’paikal-
liseksi’, ikään kuin se olisi atomisoitunut fragmentti, joka voidaan eristää 
omasta, valmiina annetusta taustastaan. Konteksti ei ole koskaan stabiili 
tutkimuskohde. Se on saatavilla vasta analyysin lopussa.” (Grossberg 1995, 
252.) Kontekstien rakentamisen lopputuloksena ei ole, kuten Gilles Deleu-
ze (1998, 86) kirjoittaa, palapeli, jonka toisiinsa sopivat osaset muodostai-
sivat tiukkaan järjestetyn kokonaiskuvan, vaan pikemminkin irtokivistä il-
man sementtiä rakentunut muuri, jossa elementeillä on arvo siinä itsessään 
ja kuitenkin suhteessa muihin.

8	 Grossberg täsmentää: ”Jokaisen kulttuurisen tekstin, yhteiskunnallisen 
käytännön tai historiallisen tapahtuman tulkintaan sisältyy aina kontekstin 
rakentaminen sen ympärille, sen yhteyksien kartoittaminen toisiin käytän-
töihin, teksteihin, suhteisiin jne. […] Konteksti voidaan siis nähdä raken-
teistuneeksi kentäksi, käytäntöjen koonnelmaksi. Kukin käytäntö sijoittuu 
erityiselle paikalle suhdejoukkoa ja on silloin lähellä joitakin käytäntöjä ja 



234

Viitteet

etäämpänä toisista. Nämä suhteet ja etäisyydet määrittävät sen vaikutuksia. 
Vaikutukset tulevat kentällä näkyviin eri paikoissa ja eri tavoin. […] kon-
tekstit eivät ole kokonaan empiirisesti todennettavissa, koska ne eivät ole 
jo toteutuneita, pysyviä muodostelmia, jotka ottaisivat passiivisesti vastaan 
milloin minkäkin elementin. Niitä ei ole taattu etukäteen, vaan ne ovat 
pikemminkin ristiriitojen, konfliktien ja kamppailun kenttiä.” (Grossberg 
1995, 141–142, 258. Suomennosta on muutettu.)

9	 Perennialistien taktiikkana on ollut yhtäläisten uskonnollisten kokemusten 
korostaminen sivuuttamalla kokemusten raportoinnin erityinen ja kulttuu-
rispesifi aines (King 1999, 162–167). Toisenlainen esimerkki liittyy mystii-
kan käsitteellistämiseen. Siinä on ensinnäkin painotettu kokemuksellista 
puolta ja täten jätetty huomiotta aihetta koskevat laajemmat sosiaaliset, 
poliittiset ja eettiset ulottuvuudet. Erityisesti Intiaa on kuvattu henkilö-
kohtaisten ja yksityisten mystisten kokemusten kotipaikaksi. Sellaisenaan 
länsimaisten orientalistien ja myöhemmin sekä uushindulaisten että hin-
dunationalistien tuottama kuva yhtenäistää ja ikuistaa monimuotoisen ja 
muuttuvan Intian. Lisäksi, tällainen ymmärrys mystiikasta vastaa huonosti 
esimerkiksi keskiajan kristinuskon käsityksiä. Keskiajalla mystinen tarkoit-
ti jumalallista mysteeriä, avainta pyhien kirjoitusten salattuun merkityk-
seen. Se viittasi yhtä lailla seurakunnan tason julkiseen toimintaan, ehtool-
liseen, jossa maallinen leipä ja viini muuttuvat jumalalliseksi Kristuksen 
ruumiiksi ja vereksi. (King 1999, 161.)

10	 Kokemuksen teoretisoinnista tähän tyyliin uskontotieteessä ks. Carrette 
2000 145–146; Fitzgerald 2000b; McCutcheon 2001, 6–10; Sharf 1998 ja 
kulttuuriteoreettisissa keskusteluissa erityisesti Gilles Deleuzen filosofiaan 
kiinnittyen Colebrook 2002, 79–81, 89; Grossberg 1995, 259–263; Gross-
berg 1997a, 35–102; Olkowski 1999.

11	 Beyer korostaa, että esimerkiksi kungfutselaisuudesta ei ole tullut osa 
”globaalia uskonnollista kommunikaatiosysteemiä” samalla tavalla kuin 
vaikkapa hindulaisuudesta. Edes Kiinassa kungfutselaisuus ei ole valtion 
tunnistama uskonto, joskin Kiinasta löytyy esimerkkejä viimeaikaisista yri-
tyksistä tuoda kungfutselaisuus osaksi uskontodiskurssia (Sun 2013).

12	 Tiedämme, että paavin ei välttämättä tarvitse vastustaa ehkäisyä, mutta se, 
että hän vastustaa ehkäisyä, vaikuttaa joidenkin katolilaisten käyttäytymi-
seen. Tämän tiedostaminen on antiessentialismin anti-antiessentialistinen 
muotoilu. Toinen esimerkki: Hinduismi -käsitteen uskontoluonteen koh-
dalla on tapahtunut niin sanottu ”pizza-ilmiö” – Italian siirtolaiset veivät 
1800-luvulla perinteisen leivän Yhdysvaltoihin, josta se palasi Italiaan. 
Uudenlainen pizza otettiin käyttöön ja myöhemmin se levitettiin muualle 
aitona italialaisena tuotteena. Esimerkiksi uushindulaisen Swami Viveka-
nandan (1863–1902) ja teosofisen seuran toiminta on ollut samankaltaista. 
Intiasta matkattiin länsimaihin, josta palautui Intiaan tapa puhua hinduis-
mista nimenomaan uskontona. Se vaikutti paikallisten perinteeseen, us-



235

Viitteet

konnolliseen itseymmärrykseen, nationalismiin ja hinduismin siirtymiseen 
uudelleen Intian ulkopuolelle. ”Meidän uskontomme on hindulaisuus”, oli 
uushindulaisten keskeinen sanoma. Tätä ennen ”hinduismi” oli muslimien 
ja länsimaisten orientalistien tuottama määritelmä, joka koski hindukansaa 
ja sen uskontoa. Vielä 1700-luvulla oli tavallista puhua hindukristityistä 
tai hindumuslimeista. (King 1999, 93–117, 135–142; Knott 2000, 77–79.) 
Hindulaisuutta ei siis pidetty erillisenä uskontona. Vaikka on siis selvää, 
että käsitteenä hindulaisuus on osoitettavissa tietyn poliittisen historian 
sisältäväksi historialliseksi konstruktioksi, se ei poista sen vaikuttavuutta. 
Edelleen monet ”hindut” pitävät itseään hinduina ja kokevat uskonnollisen 
identiteetin määrittämisen tärkeäksi juuri kyseisen käsitteen avulla. Täl-
lä diskursiivisella luomuksella on käytäntöjä määrittäviä vaikutuksia (Nye 
2000a, 466).

13	 On tulkintakymys, missä määrin esimerkiksi sukupuolta käsittelevät tutki-
mukset ovat kriittistä feminististä tutkimusta ja missä määrin ymmärtävää 
tai selittävää sukupuolta tarkastelevaa tutkimusta, mutta sen yksityiskoh-
tainen arviointi ei ole tämän tekstin kannalta tarkoituksenmukaista.

14	 Habermasin käyttämät termit ovat tekninen tiedonintressi (selittävät 
empiiris-analyyttisten tieteet), praktinen tiedonintressi (ymmärtävät his-
toriallis-hermeneuttiset tieteet) ja emansipatorinen tiedonintressi (kriittis-
emansipatorinen ideologiakritiikki ja psykoanalyysi). Uskontotieteen kes-
kustelukentän jaottelusta tiedonintressiteorian mukaan ks. Ketola & al. 
1999. Jaottelu antaa osviittaa sille, mitä tietyllä menetelmällä periaatteessa 
tehdään, millaisille abstrakteille otaksumille tutkimukset rakentuvat. Ym-
märtävän, selittävän tai kriittisen otteen omaksuminen ei kuitenkaan mää-
ritä täydellisesti tutkimuksen poliittisuutta ja vaikutuksia. Kriittis-eman-
sipatorinen tutkimus voi olla kriittistä ja emansipatorista juuri siksi, että 
tutkija käyttää sopivassa kontekstissa ymmärtävän tai selittävän tutkimuk-
sen menetelmiä. Esimerkiksi positivismia, joka on Habermasin esimerkki 
teknisestä tiedonintressistä, voitiin pitää alkujaan emansipatorisena tietee-
nä sen vapauttaessa ihmisiä uskonnollisesta ja metafyysisestä ajattelusta. Se 
kuitenkin muuttui yhteiskuntatieteilijöiden ja byrokraattien käsissä kon-
servatiiviseksi yhteiskuntasuunnitteluksi. (Smith 1999, 82–83.) Voimme 
myös arvioida muslimeja koskevan ymmärtävän tutkimuksen muuttavan 
mediamaailman muslimikuvia, mikä voi olla kriittisen tutkijan tavoite. 
Myös ns. kriittiset menetelmät voivat osoittautua valtasuhteita ylläpitävik-
si. Esimerkiksi psykoanalyysi, joka on ideologiateorian ohella Habermasin 
esimerkki kriittis-emansipatorisesta näkökulmasta, voidaan tulkita itses-
sään osana 1800-luvun ”seksuaalikoneiston” yleistymistä (Foucault 1998, 
erit. 94–95) tai haluvirrat katkovina, perheeseen sijoittavana koneistona, 
joka tuki aikansa kapitalismia edistäviä oidipaalisia rakenteita (Deleuze & 
Guattari 1983).



236

Viitteet

15	 Myöhemmissä kirjoituksissaan McCutcheon ei ole jatkanut kahden tason 
tutkimuksen ajatuksen kehittelyä, mutta jako toimii ennen muuta huomio-
na siitä, että uskontotieteilijän toimenkuvaa ei voida rajata vain ensimmäi-
selle tasolle. Jaon sisällön purkaminen vaatisi muutenkin huolellisempaa 
analyysia. Tasolle (i) voitaisiin sijoittaa muitakin tutkimustapoja kuin hy-
poteesien testaaminen. Esimerkiksi Habermasin tiedonintressiteorian ym-
märtävässä näkökulmassa hypoteesien testaamista vastaa tekstien tulkinta 
(Habermas 1976, 132). McCutcheon ei täsmällisemmin käsittele, hyväk-
syykö hän tällaista vaihtoehtoa. Tosin hän ehdottaa sellaisten tutkimusta-
pojen poissulkemista uskontotieteestä, joissa oletetaan jonkin yliluonnolli-
sen ja epähistoriallisen olemassaolo ja joissa menetelmän oletetaan takaavan 
täydellisen tiedon ilmiöstä (McCutcheon 2003, 153).

16	 Eroa lähempänä kahden tason tutkimusta olevan Frankfurtin koulu-
kunnan kriittisen teorian ja lähempänä tasojen yhdistämistä olevan 
foucault’laisen näkökulman välillä havainnollistaa Foucault’n oma vas-
taus. Hän kertoo olevansa pettynyt Frankfurtin koulukunnan kriitti-
sen teorian tapaan viitata muiden, lähinnä marxilaisesta näkökulmasta 
kirjoittamiin historioihin, koska näin kritiikki rakentuu pitkälti näiden 
jo kirjoitettujen historioiden avulla. Foucault itse näki tehtäväkseen kir-
joittaa uusia kriittisiä, filosofisesti oppineita historioita. (Ks. Foucault 
2001, 276–277.) Tasojen yhdistäminen näkyy myös Lawrence Gross-
bergin teoksessa We Gotta Get Out of This Place (1992), jossa tarkas-
tellaan samanaikaisesti populaarikulttuurin kehityslinjojen suhdetta 
yhteiskunnallisen ja poliittisen elämän lisääntyvään konservatismiin Yh-
dysvalloissa, kulttuurintutkijoiden teoreettisten välineiden kykyä hah- 
mottaa sitä ja tutkijoiden mahdollisuuksia vaikuttaa tilanteeseen.

2. Retoriset dikotomiat ja keskustelu uskonnontutkijan
intellektuaalisista rooleista

1	 Myös suomalaista keskustelua on jäsennetty Habermasin tiedonintressiteo-
rian pohjalta. Ks. erityisesti Gothóni toim. 2005; Fingerroos & al. toim. 
2004; Ketola & al. 1999; Sjöblom & Utriainen 2004. 

2	 ”Väärinlukeminen” perustuu sille ajatukselle, että dialogit ovat usein käy-
tännössä monologeja (ajattele Platonin ”dialogeja”) tai polemiikkeja. Slavoj 
Žižek huomauttaakin, että käytännössä kaikki filosofian historian suuret 
dialogit ovat väärinymmärryksiä: ”Aristoteles väärinymmärsi Platonin, 
Tuomas Akvinolainen väärinymmärsi Aristoteleen, Hegel väärinymmärsi 
Kantin ja Schellingin, Marx väärinymmärsi Hegelin… (…) eikö koko ana-
lyyttinen filosofia ilmaannu varhaisen Wittgensteinin väärinlukemisesta?” 
(Žižek 2004, ix.) Polemiikista Foucault totesi, että siinä syntyy harvoin 
uusia ajatuksia, koska toinen rakentuu väärässä olevaksi ja harmilliseksi vi-
holliseksi, jonka olemassaolo on uhka itselle (Foucault 2000a, 112).



237

Viitteet

3	 Asetelma ei tarkoita myöskään Wieben projektin kattavaa arviointia, koska 
hänen kritiikillään on muita ja erilaisia kohteita kuin McCutcheon. Mc-
Cutcheonin omasta vastauksesta Wiebelle ks. McCutcheon 2006. En käsit-
tele vastinetta, koska olen hahmottanut tässä esitetyt väittämät McCutche-
onin vastineesta riippumatta, ennen sen lukemista.

4	 Kulttuuri- ja kirjallisuusteoreetikko Terry Eagleton esittää Wieben käsit-
teistölle vastakkaisesti, että Englannissa intressittömyyden käsite rakentui 
1700-luvulla vastakohdaksi omakohtaiselle intressille, ei intressille sinänsä. 
Kysymys ei ollut siitä, oliko jollakin intressejä, vaan siitä, millaisia intressit 
olivat. Intressittömyyden käsite oli radikaalisti poliittinen, ”isku varhaisen 
keskiluokkaisen yhteiskunnan egoistiselle individualismille” (Eagleton 
2003, 133–134).

5	 Suomalaisessa keskustelussa McCutcheonin paikantamisen vaikeus näkyy 
konkreettisesti Tom Sjöblomin ja Terhi Utriaisen keskustelussa (Sjöblom 
& Utriainen 2004, 23–27). Sjöblom hahmottaa McCutcheonin puolusta-
van naturalistista tutkimusohjelmaa postmodernistisia (ja osin kriittisiä) 
näkemyksiä vastaan, kun taas Utriainen esittää McCutcheonin kritisoivan 
universalisoivia ja idealistisia tutkimusohjelmia. Tosiasiassa McCutcheon 
yrittää varhaisessa työssään (1997; 2001) yhdistää hypoteesien testaamisen 
ja ”postmodernin” metakritiikin, mutta myöhemmin (esim. 2003; 2005b) 
hän on alkanut selvemmin kehittää diskurssiteoreettista ja ”postmodernia” 
metateoreettista tutkimusotetta.

6	 En tarkoita, että kriittisen tutkimuksen ”kolmas tila” olisi tyystin avoimen 
poliittisten tutkijoiden asuttama tai että poliittisten tarkoitusperien tuli-
si kyllästää tutkimustyö. Sen sijaan tärkeä kysymys on, millä tavoin mikä 
tahansa analyysi tulee artikuloiduksi poliittisiin projekteihin ja mahdolli-
suuksiin.

7	 Kirjassaan Caught in the Crossfire Grossberg (2005, erit. 273–289) ei tyydy 
toteamaan muuttumatonta kantaansa, vaan analysoi, miten Yhdysvalloissa 
on hyökätty tiedon tuotantoa vastaan, ja millaisia vaikutuksia sillä on kult-
tuuriin. Tämä ei tarkoita poliittisen projektin heikentymistä, pikemmin-
kin päinvastoin, mikä vain korostaa Wieben kantaa vastaan, että tiedon 
ja vallan likeisen suhteen hyväksymisestä ei seuraa automaattisesti tiedon 
arvonalennus.

8	 McCutcheonin esittämän työnjaon kritiikistä ks. Masuzawa (2000) ja Hul-
sether (2004, 361). Nämä kritiikit perustuvat näkemyksiin kriittis-eman-
sipatoristen ja valtasuhteisiin keskittyvän tutkimuksen mahdollisuuksista. 
Niissä pyritään pikemminkin jatkamaan ja uudelleen artikuloimaan kuin 
hylkäämään McCutcheonin näkemyksiä. 

9	 Käytäntöjen korostaminen on olennaista, koska silloin ei kysytä herme-
neutiikan tavoin, mitä ihmiset tarkoittavat, tai kognitiivisen tutkimuksen 
mukaisesti, miten he ajattelevat. Silloin kysytään, miten uskonnolliset ja 
kulttuuriset käytännöt operoivat sosiokulttuurisen kontekstin osana, esi-



238

Viitteet

merkiksi diskursiivisina käytäntöjen luokittajina tai kanavana erityisten 
intressien manipuloinnissa, kontrolloinnissa ja edistämisessä.

10	 On huomattava, että esimerkkini tulee Jeremy Carrettelta ja Richard 
Kingiltä. McCutcheon on esittänyt, että hänen projektinaan, toisin kuin 
esimerkiksi Carrettella, ei ole poliittisesti operatiivisen henkisyyden löy-
täminen (McCutcheon 2003, 8–9, 172–173, 233–235, 240). Tämä on 
merkittävä ero, mutta se ei tee tyhjäksi pyrkimystäni havainnollistaa sa-
mankaltaisuutta kritiikin muodossa, vaikka täsmällisenä McCutcheonin 
tarkoituksena on hahmottaa, miten on mahdollista, että ”uskonnosta” yli-
päätään tulee joillekin ihmisille tai yhteiskunnille merkityksellinen ja ope-
ratiivinen luokittelija.

11	 Toivon ja affektiivisuuden politiikasta ja pedagogiikasta ks. Grossberg 
1992, 1997a; 1997b; Massumi 2003. Affektiivisuuden pedagogiikkaa ha-
vainnollistaessaan Grossberg erottaa sen kolmesta muusta mallista: ylhääl-
tä-alas -mallista, dialogimallista, taitojen tarjoamisen mallista. Hän ehdot-
taa, että affektiivisuuden pedagogiikka kieltäytyy olettamasta, että joko 
teoria tai politiikka, teoreettinen tai poliittinen korrektius voitaisiin tietää 
etukäteen. Tavoitteena on pikemminkin toimintakykyistää opiskelijoita 
(tai keitä tahansa kuulijat tai lukijat ovatkaan) rekonstruoimalla ja kuvitte-
lemalla heidän maailmansa ja mahdollisuutensa uudella tavalla. (Grossberg 
1997a, 384–390). Tällainen kolmatta tilaa kuvaava kanta, joka on suoraan 
sovitettavissa pedagogiikasta yleiseen keskusteluun tutkimuksellisista pro-
jekteista, ei ole suunnattu tiedon tuotantoa vastaan. Sen ”vihollisena” on 
ihmisten vaikeus ymmärtää sosiaalisia ja poliittisia sijainteja ja niiden vai-
kutuksia. Siksi en näe syytä yhtyä Wieben (2005, 34) kantaan, jonka mu-
kaan McCutcheonin ja samanmielisten kriittisten projektien tulisi sijaita 
kolmannen sektorin instituutioissa akateemisen maailman sijaan. 

12	 Grossberg (1997a, 379–380) hylkää erityisen intellektuellin käsitteen. Hän 
pitää intellektuaalista työtä pragmaattisempana ja kontekstuaalisempana 
kuin erityisosaamiseen ja sitä koskevaan aineistoon perustuvaa intellek-
tuaalista työtä. Olen periaatteessa samaa mieltä, mutta koska Grossbergin 
muotoilu ”kontekstuaalisesta ja pragmaattisesta” intellektuellista on lieväs-
ti poeettinen, en pidä tarpeellisena vaihtaa Foucault’n termiä. Foucault’n 
osalta on huomattava, että hän ei pitänyt intellektuelli-termistä. Erityises-
ti haastatteluissa hän puhuu paljon intellektuellin rooleista, mutta saattaa 
seuraavassa hetkessä sekoittaa pakan täysin. Hän esittää, että ei ole koskaan 
tavannut intellektuellia, mutta on kuullut heidän syyllistyvän liki kaikkeen 
– puhumiseen, vaikenemiseen, toimettomuuteen, kaikkeen sotkeutumi-
seen (Foucault 2000a, 322). Foucault’n kanta resonoi hyvin nykypäivän 
uskontotieteen alalla, koska jälleen ”intellektuellit” ovat syyllisiä, tällä ker-
ralla akateemisen uskontotieteen (kenties tulevaan) rappioon.

13	 Uskontotieteellisestä käsitegenealogisesta tutkimuksesta ks. esim. maail-
manuskonnoista (Masuzawa 2005), kungfutselaisuudesta (Jensen 1997; 



239

Viitteet

Sun 2013), shintolaisuudesta (Josephson, 2012; Thal 2002), hindulaisuu-
desta (Almond 1988; King 1999; Lorenzen 2008), sikhiläisyydestä (Man-
dair 2009), juutalaisuudesta (Batnitzky 2011), esimodernista uskonnon kä-
sitteestä (Nongbri 2013), mystiikasta (King 1999), henkisyydestä (Carrette 
& King 2005), uskonnosta ja sekulaarista (Asad 1993; 2003; Dubuisson 
2003; Fitzgerald 2007). Kaikissa esimerkeissä tutkimusaineistona on muu-
takin kuin uskonnontutkijoiden esityksiä.

3. Maallistumisparadigma murroksessa

1	 http://en.wikipedia.org/wiki/Funeral_of_Pope_John_Paul_II
2	 Keskustelun lähtökohdista ks. Jenkins 2007, 1–25; Nielsen 2011. Ennuste 

muslimien lukumäärän muutoksista, ks. http://pewforum.org/The-Future-
of-the-Global-Muslim-Population.aspx.

4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja näkökulmia

1	 Vasta 2010-luvulla sosiologisen aikalaisdiagnoosin keskeisnimistä Ulrich 
Beck (2010) ja Zygmunt Bauman (2012, 62–63) ovat käsitelleet nykykult-
tuurin uskonnollisuutta rajoittumatta fundamentalismiin, tavalla, joka on 
hyvin samansuuntainen oman, varhaisemman analyysini kanssa (Taira 
2006a).

5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

1	 Jossain toisessa tilanteessa ja yhteiskunnassa uskonnolliseksi luokitetun ja 
muun sosiokulttuurisen arvoerottelun ero voi olla selkeämpi. Tässä asiayh-
teydessä kaksi elementtiä näyttää kuitenkin olevan kytketty toisiinsa (kyt-
kentöjä tarkastelevasta artikulaationäkökulmasta ks. Grossberg 1995; Slack 
1996; Taira 2006b, 22–27 sekä luvut 1 ja 4 tässä teoksessa).

2	 Näitä ovat esimerkiksi haudanvakava, haudassa kääntyminen ja haudan 
hiljaisuuteen katoaminen. Haudanvakava on poikkeuksellisen vakava. 
Haudassa kääntyvän arvokkuutta, käsityksiä tai mieltymyksiä on loukattu 
räikeästi. Haudan hiljaisuus viestii kuoleman lisäksi ainakin etäisyydestä, 
joka erottaa ”pyhän tilan” arjen kiireestä ja melusta. En tule käsittelemään 
näitä erilaisia metaforia tarkemmin tässä yhteydessä, mutta ne vihjaavat 
muissa kirjoituksissa esiintyviin käsityksiin, joiden mukaan hautausmaa-
han liittyy vakavuus, arvokkuus ja kunnioitus. 

3	 Jonathan Z. Smithin (2004, 24–25) erottelua seuraten homologia on ”re-
aalinen” ja analogia ”ideaalinen”. Homologia tarkastelemani teeman ja 
Alasuutarin käsittelemien teemojen merkityksellistämisessä viittaa histori-



240

Viitteet

alliseen kontaktiin. Vertailu analogiana ei oleta historiallista suhdetta ver-
tailtavien elementtien välille. 

4	 Luterilaisuuden puolustaminen kulttuuriperintöön ja -perinteeseen vetoa-
malla näyttäisi olevan tavallista kilpailullisuuden vaiheessa. Tämä on tyy-
pillistä sille, miten hegemonisessa asemassa olevat uskonnot puolustautuvat 
perinteiden rapautuessa. Eräänä esimerkkinä on se, että 1990-luvun lopulla 
ja korostetusti vuonna 2003 säädetyn uuden uskonnonvapauslain aikana 
ilmaantui puhe luterilaisuudesta ja kristinuskosta kulttuuriperintönä us-
konnon sijaan. Tällä tavalla pyrittiin säilyttämään etuoikeutettu asema 
erityisesti koulusysteemissä. Ks. Taira 2007.

5	 Jälkitraditionaalinen yhteiskunta on hajakeskitetty suhteessa vanhoihin 
auktoriteetteihin ja siinä traditioita vaaditaan perustelemaan itsensä. Gid-
densin mukaan ”traditiot säilyvät vain niin pitkään, kuin ne on mahdollista 
perustella diskursiivisesti, ja ne ovat valmiita käymään avoimeen keskuste-
luun sekä muiden traditioiden että vaihtoehtoisten toimintatapojen kanssa” 
(Giddens 1995, 147, kursivointi alkuperäinen).

6	 Sitä, mitä kutsutaan ”pyhäksi” tyypillisesti myös varjellaan epäpuhtaudelta 
ja saastumiselta kielloin ja säännöin. Viime kädessä silloin varjellaan sosi-
aalisia luokituksia ja yhteisön moraalisia normeja. (Ks. erityisesti Douglas 
2000; Anttonen 1996, 88.) Tämä pätee myös hautaamiseen ja hautausmai-
hin.

6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

1	 Olen koonnut Helsingin Sanomien uskontoa käsittelevät tekstit pää- ja mie-
lipidekirjoituksista joka toiselta vuodelta. Näiltä parillisilta vuosilta olen 
koonnut kaikki tekstit, mutta tässä keskitytään vain islamiin. Pääkirjoituk-
sia, joissa islam on ensisijainen teema, löytyy tämän luvun ajanjaksolta 116 
kappaletta. Niiden lisäksi olen käsitellyt tekstejä, joissa islam on toissijai-
nen teema sekä Israelin ja Palestiinan konfliktia, jonka yhteydessä islamia 
ei aina mainita. Esimerkiksi vuosien 1996 ja 2010 välisenä aikana (joka 
toinen vuosi) pääkirjoituksia on yhteensä 340 kappaletta, mikä tarkoittaa 
keskustelun voimistuneen tämän luvun aikarajauksen jälkeisenä aikana. 
Mielipidekirjoituksia en ole laskenut jokaiselta vuodelta, mutta niissä isla-
mia käsitellään hyvin harvoin ennen 1990-lukua, lukuun ottamatta Israe-
lin ja Palestiinan konfliktia. Kirjoitusten lukumäärien tarkastelu vahventaa 
käsitystä siitä, että islamista tulee selvästi näkyvä osa suomalaista julkis-
ta keskustelua vasta 1990-luvulla. Laadullisessa analyysissa olen pyrkinyt 
hahmottamaan keskustelujen, kehysten ja artikulaatioiden (keskustelun 
sisäisten sekä laajempien yhteiskunnallisten elementtien niveltymisten) 
muutoksia ja jatkuvuuksia. Islamin käsittelystä länsimaisessa mediassa ylei-
sesti ks. esim. Allievi 2003b; Baker & al. 2013; Elgamri 2011; Hokka & 



241

Viitteet

al. 2013; Morey & Yaqin 2011; Männistö 1999; Niemelä 2013; Petley & 
Richardson toim. 2011; Poole 2002; Poole & Richardson toim. 2006; Said 
1997; Knott, Poole & Taira 2013a. Tuoreimmat julkaisut keskittyvät pää-
osin tämän luvun rajausta myöhempään ajankohtaan.

2	 En pyri vertailemaan aineistoa systemaattisesti muihin suomalaisiin tai ul-
komaisiin islam-kuvauksiin. Vertailen vain satunnaisesti, ymmärtääkseni 
paremmin Suomen vaikutusvaltaisimman sanomalehden keskustelua ja 
kirjoittelua.

3	 Egyptin johtaja Gamal Abdel Nasser edustaa tässä arabisosialistista liikettä, 
johon Egyptin lisäksi kuului Syyria ja Irak. ”Muhamettilaisen” liiton muo-
dostivat Saudi-Arabia, Kuwait, Persia ja Jordania (pk, 24.2.1966).

4	 Iranin vallankumouksen kesto ja kannatus oli yllätys erityisesti Yhdysval-
loille ja ilmeisesti sitä myötä myös Helsingin Sanomille. Männistö kirjoittaa, 
että ”Yhdysvallat pysyi Teheranissa miltei vuoden tammi-helmikuussa ta-
pahtuneen vallankumouksen jälkeen, eivätkä edes tiedusteluviranomaiset 
uskoneet vakavan selkkauksen mahdollisuuteen” (Männistö 2003, 126).

5	 Islamin nousu ei rajoitu yksinomaan Iraniin. Jo mainittujen lisäksi kirjoi-
tuksissa käsitellään myös ”islamin politisoimista” Saudi-Arabiassa ja musli-
miveljeskunnan nimiin menevää Syyrian muslimikapinaa.

6	 Somalien yhteydessä puhutaan usein islamista, kun taas Jugoslavian tilan-
teessa käytetään termiä muslimi. Balkanilla muslimi voi toki viitata joko 
uskontoon tai etniseen ryhmään (ks. Huttunen 2005, 146–148; 2006, 57, 
79), mutta islam tuntuisi liittyvän selvemmin yleistäviin, objektivoiviin ja 
kielteisiin näkökantoihin kuin muslimi-sanan käyttö. Esimerkiksi Venäjäl-
lä islamiin suhtaudutaan yleisesti kielteisemmin kuin muslimeihin (Kääri-
äinen 2004, 86), kun kyselytutkimuksissa termit eivät suoraan kohdennu 
mihinkään valtioon, kansallisuuteen tai etniseen ryhmään. Helsingin Sano-
missa Jugoslavian alueen muslimeista ei kirjoiteta negatiiviseen sävyyn, ja 
silloin käytetään muslimi-sanaa. Pakolaiskeskustelussa somaleihin kohdis-
tuvien kielteisten ja Jugoslavian alueelta tulleisiin liittyviin neutraalimpien 
käsitysten eroa saattaa selittää osittain se, että Somaliasta tultiin Suomeen 
turvapaikanhakijoina ja Jugoslavian alueelta kiintiöpakolaisina (Tuomas 
Martikaisen huomio henkilökohtaisessa keskustelussa), joskin ”islam” ja 
”muslimi” vaikuttavat olevan muuallakin eriarvoisia termejä.

7	 Huomio ei ole ristiriidassa maahanmuuttoa ja maahanmuuttajia koskevan 
keskustelun ns. talouskeskeisen ensimmäisen ja etnisyys- sekä kulttuurikes-
keisen toisen vaiheen jaottelun kanssa (jaosta ks. Forsander 2002, 17–22). 
Maahanmuuttajista puhutaan etnisesti, kulttuurisesti ja uskonnollisesti eri-
laisina, mutta sen lisäksi erityiskysymyksenä nousee esiin kysymys talou-
desta varsinkin somalipakolaisten yhteydessä.

8	 Kriisin tuottamisessa myös vähemmän ajankohtaiset keskustelunaiheet pa-
laavat julkisuuteen. Erityisesti keskustelut ympärileikkauksista, fatwoista ja 



242

Viitteet

Saatanallisten säkeiden tapauksesta tulevat yhä uudelleen esiin odottamat-
tomissakin yhteyksissä. Ne toimivat ikään kuin kansallisena muistivarasto-
na, joka aktualisoituu silloin kun islamia arvioidaan julkisessa keskustelus-
sa.

9	 Samanaikaisesti Suomen menneisyydestä alettiin yleisesti puhua etnisesti 
homogeenisenä. Olennaista ei ole, ettei näin olisi ollut, vaan se, että ka-
donnut etninen yhtenäisyys nousi keskeiseksi kategoriaksi, jonka valossa 
nykyisyyttä ymmärretään. Näin luodaan vastakohtaisuutta homogenisoi-
dun suomalaisuuden ja etnisesti tai uskonnollisesti toisenlaisten välille. 
Vastaavasta asetelmasta Tanskan julkisissa diskursseissa, joissa rakennettiin 
antagonismi islamin ja etnisesti homogeenisen Tanskan välille ks. Yilmaz 
2007, 203–204.

10	 Arabi tai ”palestiinalaississi” niveltyvät islamiin julkisessa keskustelussa, 
vaikka kaikki arabit tai palestiinalaiset eivät ole muslimeja eivätkä aivan 
kaikki palestiinalaiset ole arabeja.

11	 Tässä yhteydessä asetelma rakentuu kaksinapaisuuksien varaan. Yhdellä 
puolella ovat sissit ja toisella puolella armeija. Tällä legitimoidaan Israelin 
voimatoimia, ikään kuin armeijan nimissä tehdyt toimet olisivat laillisia ja 
oikeudenmukaisia ja sissitoiminta laitonta ja epäoikeudenmukaista.

12	 Esimerkkejä ”muhamettilaisten” emootioiden kuvauksista Algerian itse-
näistymiskamppailussa: ”Tämä [tulitauko] ei kuitenkaan merkitse sitä, 
että olot levottomassa Algeriassa lähiaikoina rauhoittuisivat. Elleivät mu-
hamettilaiset saa takeita maansa täydestä itsenäisyydestä, vie oman aikan-
sa, ennen kuin heidän kiihkeimmät edustajansa saadaan rauhoittumaan” 
(20.2.1962). ”Seitsemän vuotta kestäneen kapinoinnin jälkeen on odot-
tamatonta, että Algerian kansalliskiihkoiset muhamettilaiset ovat valmiit 
hyväksymään näin maltillisen sopimuksen” (1.3.1962). ”Terroristiliikkeen 
[OAS:n] […] ajatuksena on etupäässä muhamettilaisia ja rauhansopimuksen 
kannattajia murhaamalla nostattaa viime kuukausina rauhallisena pysyneen 
muhamettilaisen väestön viha eurooppalaisia vastaan niin suureksi, etteivät 
eurooppalaiset katso olevan enää muuta mahdollisuutta kuin asettuminen 
kannattamaan täysin mitoin vallankaappausta […]” (6.3.1962), ”[…] mutta 
se [OAS] toivoo voivansa estää sen [itsenäistymisen] siten, että se hirmute-
oillaan saa muhamettilaiset menettämään hermonsa ja vastaamaan terroriin 
samalla mitalla kohdistamalla vihansa Algerian eurooppalaisiin, jolloin 
Ranskan armeijan olisi puututtava tapahtumien kulkuun…”, ”Kansallis-
mieliset muhamettilaiset eivät ole vielä puuttuneet rauhoitustoimenpitei-
siin odottaen yllättävän maltillisesti Ranskan armeijalta sille kuuluvan tehtä-
vän loppuunsaattamista ja laskien, ettei muutamien satojen ihmishenkien 
menetyskään saa häiritä lopullisen suunnitelman toteuttamista” (6.5.1962), 
”muhamettilainen väestö on omien johtajiensa kehotuksia noudattaen hil-
linnyt halunsa kostaa samalla ja kovemmalla mitalla…” (16.5.1962). Kursi-
voinnit lisätty.



243

Viitteet

13	 Hayden White (1987, 191) esittää jalon villin stereotypiasta hieman toisen-
laisen tulkinnan. Hän korostaa, että jalon villin idea ei edusta niinkään 
alkuasukkaiden aseman kohottamista tai idealisointia kuin koko jalouden 
idean alentamista. Jalous tulee hyökkäyksen kohteeksi modernina ja kolo-
nialistisena aikana.

14	 Fabian kirjoittaa kronopolitiikasta antropologian oppihistoriassa: ”Antro-
pologia ilmaantui ja vakiinnutti itsensä allokronisena diskurssina; se on 
tiede toisista ihmisistä toisessa ajassa. Se on diskurssi, jonka referentti on 
siirretty pois puhuvan/kirjoittavan subjektin nykyajasta. Tämä ’kivettynyt 
suhde’ on skandaali. Antropologian toisena ovat lopultakin toiset ihmiset, 
jotka ovat aikalaisiamme.” (Fabian 1983, 144.)

15	 Sama asetelma on luettavissa myös esimerkiksi brittiläisen median islam-
representaatiosta, vaikka niitä tutkinut Elizabeth Poole (2002) ei kirjoita-
kaan geopolitiikan ja kronopolitiikan kytkennästä.

16	 Kilpailutalouden kehyksessä ymmärrettynä uskonnot tavallaan kilpailevat 
markkinoilla yksilöiden valinnoista. Tällainen käsitys on yleistynyt aineis-
tossa, mutta se ei ole tarkoittanut valtauskonnon etuoikeutetun aseman 
päättymistä. Suurta muutosta voitaisiinkin jäsentää Anthony Giddensin 
käsityksellä jälkitraditionaalisuudesta. Sen mukaan itsestään selvinä pi-
detyt traditiot, esimerkiksi luterilaisuuden asema suomalaisuuden osana, 
joutuvat ”diskursiivisen perusteltavuuden” tilaan. Tällöin myös entisten 
valtatraditioiden täytyy oikeuttaa julkisessa keskustelussa oma (erityis-)ase-
mansa (Giddens 1995, 147; Giddens & Pierson 1998, 127–130; ks. myös 
luku 5). Siinä tehtävässä luterilainen kirkko on toistaiseksi onnistunut mui-
ta ryhmiä paremmin.

7. Uutinen uskonnosta: tyytymättömyyden tae?

1	 Tämä ei tarkoita, että uskontoa koskeva uutisointi olisi kokonaisuudessaan 
kielteistä. Suuret uskontouutiset liittyvät usein konfliktiin, mutta arkinen 
uutisointi on varsinkin valtakirkkojen osalta verrattain myönteistä. Kieltei-
nen uutisointi jää kuitenkin paremmin mieleen.  

2	 Olen tutkinut Helsingin Sanomien uskontokirjoittelua pitkällä aikavälillä 
useiden vuosien ajan sekä brittimediaa, erityisesti sanomalehtiä ja suosi-
tuimpia televisiokanavia työskennellessäni Leedsin yliopistossa 2008–2010. 
Esimerkiksi seuraavissa seminaareissa esitetyt näkemykset ovat vaikutta-
neet tässä esittämiini käsityksiin: Media and the Transformation of Reli-
gion (kesäkuu 2009, Manchester), Religion and the News (lokakuu 2009, 
Windsor), Religion and Media (maaliskuu 2010, Leeds), Social Media and 
the Sacred (kesäkuu 2010, Lontoo), Media, Religion and Culture (elokuu 
2010, Toronto). Tapahtumiin osallistui tutkijoita, toimittajia ja uskonnol-
listen yhteisöjen edustajia. Muutamissa seminaareissa sovittiin, että esillä 



244

Viitteet

olleet asiat saa kertoa, mutta asianosaisten nimien mainitsemisessa on käy-
tettävä erityistä harkintaa. Siksi kirjoitan toisinaan mainitsematta nimiä.

3	 Vuonna 2014 edellä mainituista kukaan ei jatka tehtävässään. Viimeisenä 
työtehtäväänsä vaihtoi Ruth Gledhill, joka siirtyi kirjoittamaan katoliseen 
The Tablet -lehteen sen jälkeen kun The Times irtisanoi hänet.

4	 Uskonnonharjoittamisen aktiivisuuden heikentyminen Euroopassa on to-
dettu useissa empiirisissä tutkimuksissa. Sen sijaan uskonnon medianäky-
vyyden kasvua on tutkittu vain vähän. Tutkimusprojektimme kuitenkin 
osoitti brittimedian uskontoviitteiden yleisen kasvun, joka ei selity yksin-
omaan islamin näkyvyyden lisääntymisellä (Knott, Poole & Taira 2013a; 
Taira, Poole & Knott 2012). Lisäksi kokoamani aineisto Helsingin Sano-
mista osoittaa, että pääkirjoituksissa ja yleisönosastossa uskontoaiheet ovat 
kasvaneet tasaisesti vuosikymmeneltä toiselle 40-luvulta nykypäivään.

5	 Tarvetta edustavien äänien löytymiseen ei yleensä problematisoida. Toimit-
tajat haluavat löytää edustavan äänen ja yhteisöjen sekä uskontoperinteiden 
sisällä kamppaillaan puhemiehen roolista. Tällöin sivuutetaan kysymys sii-
tä, mitä tapahtuisi, jos pyrittäisiin saamaan erilaisia kantoja esiin sen sijaan 
että etsittäisiin yhteisön edustajaa.

8. Fanius ja uskonto

1	 Hasidismi on juutalainen liike, jossa mystinen perinne yhdistyy Too-
ran keskeisyyteen ja vahvaan uskonnolle omistautumiseen. Se kehittyi 
1700-luvulla erityisesti Puolassa ja Liettuassa talonpoikaisväestön parissa. 
Sen perustajana pidetään karismaattiseksi parantajaksi kuvattua Israel ben 
Eliezeriä (1700–1760) (Baal Shem Tovia), joka painotti tanssilla ja laululla 
ilmaistavan ilon merkitystä rukouksessa ja palvonnassa sekä jumalasuhteen 
läsnäoloa arkisissa askareissa. Hasidismi ei ole keskeinen niinkään aat-
teenmuodostuksen kannalta kuin tunnetason joukkoliikkeenä. Nykyään 
Yhdysvallat on Israelin ohessa keskeistä hasidismin vaikutusaluetta. (Bow-
ker 2002, 413–414, 481–482; Martola 1998, 138–144; Pilkington 2003, 
61–62.) Tällaisista yleisistä luonnehdinnoista voi päätellä, että Grossbergin 
käsityksillä faniudesta, rockmuodostumassa tuotetusta toimintakykyisty-
misestä ja mielihyvästä on yhteys hasidismiin. En kuitenkaan väitä sen ole-
van ainoa tai edes tärkein konteksti.

2	 Luvun loppuosassa pohditaan tarkemmin, miten ajatus uskonnosta pysy-
vänä tai absoluuttisena panostuksena ei kuvaa erityisen kattavasti nykyai-
kaa. Uskontoihin sitoudutaan erilaisilla voimakkuuksilla ja kohdetta joskus 
vaihtaen, joten siinä mielessä uskonnoksi ja faniudeksi nimettyjen ilmiöi-
den suhde on nykykulttuurissa lähentynyt.

3	 Grossbergin käsitys faniuden hetkellisyydestä näyttää noudattavan Michel 
de Certeaun käsitystä tekstuaalisen sieppaamisen (poaching) luonteesta. 



245

Viitteet

Toisaalta fanitutkimuksen kentällä Henry Jenkinsin käsitys eroaa tästä, 
koska hän korostaa faniuden pitkäkestoisuutta ja fanien tapaa tuottaa itse 
aineistoa. (Ks. de Certeau 1988; Jenkins 1992; Brooker 1998, 117–118.)

4	 Fanin käsite tulee temppeliä ilmaisevasta sanasta ”fanum”. ”Fanaticus” 
tarkoitti inspiroitunutta, temppelille omistautunutta henkilöä. (Webster’s 
Comprehensive Dictionary; Vogler & Schwartz 1993, 159; Lehtonen 1996, 
204.)

5	 Käsittelen vasta luvun lopussa vielä yhtä ratkaisua: sitä, ettei uskontoa käy-
tetä analyyttisena kategoriana, vaan tutkitaan sitä, miten puhe faniudesta 
sisältää toistuvasti rinnastuksia uskontoon (tai satunnaisesti myös puhe us-
konnosta rinnastuksia faniuteen). 

6	 Kuitenkaan esimerkiksi jalkapalloseuran kannattamisessa siirtymä suku-
polvelta toiselle tai vanhemmilta lapsille ei ole mitenkään poikkeuksellista.

7	 Maffesolin teos Le Temps des tribus, Time of the Tribes, ”Heimojen aika”, 
voitaisiin otsikoida myös nimellä ”Kulttisten miljöiden aika”, jolloin yhteys 
angloamerikkalaisen uskontososiologian yhteisötypologioihin tulisi selväk-
si.

8	 Oivaltavasta näkemyksestä huolimatta tekstin sävy on ylimielinen wicca-
laisuutta kohtaan. Kyseessä on Titus Hjelmin toimittaman kirjan Mitä wic-
ca on? arvio. Wiccat kirjoittivat vastineen, jota ei julkaistu lehdessä. http://
web.archive.org/web/20051231104200/http://www.pakanaverkko.fi/me-
dia/turunsanomat1-05.shtml

9	 Myös esimerkiksi laulaja Tori Amosin fanisivuilla on usein linkkejä wicca-
sivustoille (ks. Laitinen 2003, 48). 

10	 Populaarikulttuuriset viitteet wiccalaisuuteen synnyttävät myös asetelman, 
jossa wicca jaetaan harjoittajiensa toimesta ”epäaitoon” tai ”pinnalliseen” ja 
”aitoon”. Esimerkiksi televisiosarja Buffy, vampyyrintappaja tai elokuva The 
Craft saatetaan nimetä epäaidoiksi ja siten korostetaan oman uskonnolli-
suuden aitoutta. Silti wiccalaisuuden suosio vaikuttaisi osittain riippuvan 
juuri media- ja populaarikulttuurin keskusteluista ja tuotteista.

9. Jumalan käsi: Miksi uskonnosta puhutaan ja vaietaan
jalkapallon yhteydessä?

1	 The Church of Maradonia -dokumentti, josta osa on saatavilla YouTubesta. 
http://www.youtube.com/watch?v=bt71u6KJAes

2	 Viralliselta nimeltä La Bombonera, suklaarasia tai karkkirasia, on Estadio 
Alberto J. Armando.

3	 http://www.newser.com/story/92329/uk-tabs-crucify-goalie-hand-of-clod.
html



246

Viitteet

4	 Pienaar: The angels guide me, SOS: School of Science. http://www.sos1878.
co.uk/everton-news/pienaar-the-angels-guide-me/

5	 Puolen tunnin mittainen ohjelma lähetettiin Isossa-Britanniassa 7. heinä-
kuuta 2013. Siinä mainittiin ohimennen tässä käsitelty sponsoriasia. Kyse 
oli enemmän ohjelmasta, jonka tarkoituksena oli lisätä suvaitsevaisuutta 
ja integraatiota. Sen viesti oli, että jalkapallo tuo ihmiset yhteen ja ylittää 
rodulliset ja uskonnolliset erot – ainakin jos kyse on maltillisesta, riittäväs-
ti brittiläistyneistä muslimeista. Dokumentti saattoi olla avartava joillekin 
futisfaneille, mutta muutama julkkismuslimi ei välttämättä muuta mitään 
paikallistasolla. Vasta kun naapurilähiön muslimi on kaupungin normaali 
asukas siinä missä muutkin, vikoineen ja kykyineen, voidaan puhua onnis-
tuneesta yhteiselosta monimuotoisessa yhteiskunnassa. Lisäksi muslimien 
uskonto kuvattiin uskomuksiksi, kielloiksi ja säännöiksi. Jos ohjelmaa oli-
si uskominen, jokainen muslimi rukoilisi viisi kertaa päivässä, paastoaisi 
ramadanin aikana, antaisi almuja ja kieltäytyisi alkoholista. Tämä ei yk-
sinkertaisesti pidä paikkaansa. Lisäksi, tällaisissa kuvauksissa uskonto ole-
muksellistetaan ja yhtenäistetään sen sijaan että kuvattaisiin käytäntöjen 
kirjavuutta. Valioliigassa pelaa noin 40 muslimia ja he tulevat eri puolilta 
maapalloa. He eivät ole yhdenmukainen joukko ihmisiä vain siksi, että he 
pitävät itseään muslimeina. Miten tämän voisi ottaa huomioon ohjelmaa 
tehdessä on haaste, jota BBC:n tuotos ei ota vakavasti. Silti tämän tekstin 
kannalta tärkeintä on painottaa, että ohjelma teki uskonnon, tässä tapauk-
sessa islamin, näkyväksi Englannin pääsarjassa, jossa parikymmentä vuotta 
pelasi tiettävästi kaksi muslimia.



247

Kirjallisuus

Ahmed, Sara 2003. Pelon politiikka. Mikko Lehtonen & Olli Löytty (toim.), Erilaisuus. 
Suom. Laura Huttunen. Tampere: Vastapaino, 189–211. 
Alasuutari, Pertti 1996. Toinen tasavalta: Suomi 1946–1994. Tampere: Vastapaino.
Alasuutari, Pertti 1999a. Laadullinen tutkimus. 3. uudistettu painos. Tampere: Vasta-
paino. 
Alasuutari, Pertti 1999b. Cultural Studies as a Construct, European Journal of Cultural 
Studies 2(1): 91–108.
Aldridge, Alan 2000. Religion in the Contemporary World: A Sociological Introduction. 
Cambridge: Polity Press.
Allievi, Stefano 2003a. Relations and Negotiations: Issues and Debates on Islam. Bri-
gitte Maréchal, Stefano Allievi, Felice Dassetto & Jørgen Nielsen (toim.), Muslims in the 
Enlarged Europe. Leiden: Brill, 331–368.
Allievi, Stefano 2003b. The Media. Brigitte Maréchal, Stefano Allievi, Felice Dassetto 
& Jørgen Nielsen (toim.), Muslims in the Enlarged Europe. Leiden: Brill, 289–330.
Almond, Philip C. 1988. The British Discovery of Buddhism. Cambridge: Cambridge 
University Press.
Altizer, Thomas J. J. 1966. The Gospel of Christian Atheism. Philadelphia: Westminster 
Press.
Anderson, Benedict 1996. Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread 
of Nationalism. London: Verso.
Ang, Ien 1996. Living Room Wars: Rethinking Media Audiences for a Postmodern World. 
London: Routledge.
Anttonen, Veikko 1992. Uskonto ihmisen elämässä ja kulttuurin rakenteessa. Juha Pen-
tikäinen & Katja Pentikäinen (toim.), Uskonnot maailmassa. Helsinki: WSOY, 10–30.
Anttonen, Veikko 1993. Pysy Suomessa pyhänä – onko Suomi uskonto? Teppo Kor-
honen (toim.), Mitä on suomalaisuus. Helsinki: Suomen Antropologinen Seura, 33–67.
Anttonen, Veikko 1996. Ihmisen ja maan rajat. ’Pyhä’ kulttuurisena kategoriana. Hel-
sinki: SKS.
Anttonen, Veikko 2010. Uskontotieteen maastot ja kartat. Helsinki: SKS.
Anttonen, Veikko & Taira, Teemu 2004. Uskontotiede uskonnollisuuden paikantajana. 
Outi Fingerroos, Minna Opas & Teemu Taira (toim.), Uskonnon paikka. Kirjoituksia 
uskontojen ja uskontoteorioiden rajoista. Helsinki: SKS, 18–50.



248

Kirjallisuus

Arnal, William E. & McCutcheon, Russell T. 2013. The Sacred is the Profane: The Poli-
tical Nature of ”Religion”. Oxford: Oxford University Press.
Arweck, Elisabeth & Beckford, James A. 2012. Social Perspectives. Linda Woodhead 
& Rebecca Catto (toim.), Religion and Change in Modern Britain. London: Routledge, 
352–372. 
Asad, Talal 1993. Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of Power in Christianity 
and Islam. Baltimore: The John Hopkins University Press.
Asad, Talal 2003. Formations of the Secular: Christianity, Islam, Modernity. Stanford: 
Stanford University Press. 
Axner, Marta 2013. Public Religions in Swedish Media: A Study of Religious Actors on 
Three Newspaper Debate Pages 2001–2011. Uppsala: Uppsala University.
Bailey, Edward 1998. Implicit Religion: An Introduction. London: Centre for the Study 
of Implicit Religion and Contemporary Spirituality.
Baker, Paul, Gabrielatos, Costas & McEnery, Tony 2013. Discourse Analysis and Media 
Attitudes: The Representation of Islam in the British Press. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.
Barrett, Justin L. 2004. Why Would Anyone Believe in God? Lanham: AltaMira Press.
Barrett, Justin L. 2012. Born Believers: The Science of Children’s Religious Belief. New 
York: Free Press.
Barthes, Roland 1991 [1957]. Mythologies. New York: The Noonday Press.
Bataille, Georges 1988a. Attraction and repulsion I: Tropism, sexuality, laughter and 
tears. Denis Hollier (toim.), The College of Sociology 1937–1939. Minneapolis: Minne-
sota University Press, 103–112. 
Bataille, Georges 1988b. Attraction and repulsion II: Social structure. Denis Hollier 
(toim.), The College of Sociology 1937–1939. Minneapolis: Minnesota University Press, 
113–124. 
Batnitzky, Leora 2011. How Judaism Became a Religion: An Introduction to Modern Jew-
ish Thought. Princeton: Princeton University Press. 
Bauman, Zygmunt 1973. Culture as Praxis. London: Routledge.
Bauman, Zygmunt 1987. Legislators and Interpreters: On Modernity, Post-Modernity and 
Intellectuals. Cambridge: Polity.
Bauman, Zygmunt 1997 [1990]. Sosiologinen ajattelu. Suom. Jyrki Vainonen. Tampere: 
Vastapaino.
Bauman, Zygmunt 2001. Community: Seeking Safety in an Insecure World. Cambridge: 
Polity.
Bauman, Zygmunt 2002 [2000]. Notkea moderni. Suom. Jyrki Vainonen. Tampere: Vas-
tapaino.
Bauman, Zygmunt 2012. This is Not a Diary. Cambridge: Polity Press.
Beal, Timothy K. 2005. Roadside Religion: In Search of the Sacred, the Strange, and the 
Substance of Faith. Boston: Beacon Press.
Beck, Ulrich 2010 [2008]. A God of One’s Own: Religion’s Capacity for Peace and Poten-
tial for Violence. Cambridge: Polity Press.
Beckford, James A. 2003a. Social Theory and Religion. Cambridge. Cambridge Univer-
sity Press.



249

Kirjallisuus

Beckford, James A. 2003b. Social Movements as Free-floating Religious Phenomena. 
Richard K. Fenn (toim.), The Blackwell Companion to Sociology of Religion. Oxford: 
Blackwell, 229–248.
Beckford, James A. 2010. The Return of Public Religion? A Critical Assessment of a 
Popular Claim, Nordic Journal of Religion and Society 23(2): 121–136.
Bell, Catherine 1997. Ritual: Perspectives and Dimensions. New York: Oxford University 
Press.
Bellah, Robert 1969 [1968]. Civil Religion in America. Donald R. Cutler (toim.), The 
World Year Book of Religion: The Religious Situation Volume 1. London: Evans Brothers 
Limited, 331–356.
Benavides, Gustavo 2000. What Raw Materials Are Used in the Manufacture of Reli-
gion, Culture and Religion 1(1): 113–122.
Berger, Peter L. 1967. The Sacred Canopy: Elements of a Sociological Theory of Religion. 
Garden City: Doubleday.
Berger, Peter L. 1999. The Desecularization of the World: A Global Overview. Peter L. 
Berger (toim.), The Desecularization of the World: Resurgent Religion and World Politics. 
Grand Rapids: Eerdmans, 1–18.
Berger, Peter L., Berger, Brigitte & Kellner, Hansfried 1973. The Homeless Mind: Moder-
nization and Consciousness. Middlesex: Penguin.
Berger, Peter L., Davie, Grace & Fokas, Effie 2008. Religious America, Secular Europe? A 
Theme and Variations. Aldershot: Ashgate.
Beyer, Peter 1994. Religion and Globalization. London: Sage.
Beyer, Peter 1998. The Religious System of Global Society: A Sociological Look at Con-
temporary Religion and Religions, Numen 45: 1–29.
Beyer, Peter 2006. Religions in Global Society. London: Routledge.
Bhabha, Homi K. 1990. The Third Space, interview with Jonathan Rutherford. Jona-
than Rutherford (toim.), Identity: Community, Culture, Difference. London: Lawrence 
& Wishart, 207–221.
Billig, Michael 2002. Banal Nationalism. London: Sage.
Borges, Jorge Luis 2001 [1969]. Haarautuvien polkujen puutarha. Suom. Matti Rossi. 
Helsinki: WSOY.
Bowker, John (toim.) 2002. The Oxford Dictionary of World Religions. Oxford: Oxford 
University Press.
Boyer, Pascal 2002. Religion Explained: The Human Instincts that Fashion Gods, Spirits 
and Ancestors. London: Vintage.
Brooker, Will 1998. Cultural Studies. London: Hodder & Stoughton.
Brown, Andrew 2012. Cumberland Blues. Jolyon Mitchell & Owen Gower (toim.), 
Religion and the News. Farnham: Ashgate, 117–125.
Brown, Callum 2009. The Death of Christian Britain: Understanding Secularisation 
1800–2000. Toinen laitos. Alk. 2001. London: Routledge.
Brown, Callum & Lynch, Gordon 2012. Cultural Perspectives. Linda Woodhead & 
Rebecca Catto (toim.), Religion and Change in Modern Britain. London: Routledge, 
329–351.



250

Kirjallisuus

Bruce, Steve 1996. Religion in the Modern World: From Cathedrals to Cults. Oxford: 
Oxford University Press.
Bruce, Steve 2002. God is Dead: Secularization in the West. Oxford: Blackwell.
Bruce, Steve 2011. Secularization: In Defence of an Unfashionable Theory. Oxford: Ox-
ford University Press.
Campbell, Colin 1972. The Cult, Cultic Milieu and Secularization, A Sociological Year-
book in Britain 5, 119–136.
Carey, George & Carey, Andrew 2012. We Don’t Do God: The Marginalization of Public 
Faith. Oxford: Monarch Books.
Carrette, Jeremy R. 2000. Foucault and Religion: Spiritual Corporeality and Political 
Spirituality. London: Routledge.
Carrette, Jeremy R. 2001. Foucault, Strategic Knowledge and the Study of Religion: a 
Response to McCutcheon, Fitzgerald, King and Alles, Culture and Religion 2(1): 127–
140.
Carrette, Jeremy R. & King, Richard 2005. Selling Spirituality: The Silent Takeover of 
Religion. London: Routledge.
Casanova, José 1994. Public Religions in the Modern World. Chicago: The University of 
Chicago Press.
Cavicchi, Daniel 1998. Tramps Like Us: Music and Meaning Among Springsteen Fans. 
Oxford: Oxford University Press.
Certeau, Michel de 1988 [1984]. The Practice of Everyday Life. Berkeley: The University 
of California Press.
Chaves, Mark & Gorski, Philip S. 2001. Religious Pluralism and Religious Participati-
on, Annual Review of Sociology 27: 261–281.
Chidester, David 1996. Savage Systems: Colonialism and Comparative Religion in South-
ern Africa. Charlottesville: University Press of Virginia.
Chidester, David 2000. Colonialism. Willi Braun & Russell T. McCutcheon (toim.), 
Guide to the Study of Religion. London: Cassell, 423–437. 
Chidester, David 2005. Authentic Fakes: Religion and American Popular Culture. Berke-
ley: University of California Press.
Chidester, David 2014. Empire of Religion: Imperialism and Comparative Religion. Chi-
cago: The University of Chicago Press.
Chopra, Deepak 1994 [1993]. Iätön ruumis, ajaton mieli. Suom. Eija Pokkinen. Helsin-
ki: WSOY.
Chow, Rey 1993. Writing Diaspora: Tactics of Intervention in Contemporary Cultural 
Studies. Bloomington: Indiana University Press.
Clark, Lynn Schofield 2007. Why Study Popular Culture? Or, How to Build a Case 
for Your Thesis in a Religious Studies or Theology Department. Gordon Lynch (toim.), 
Between Sacred and Profane: Researching Religion and Popular Culture. London: I. B. 
Tauris, 5–20.
Colebrook, Claire 2002. Gilles Deleuze. London: Routledge.
Couldry, Nick 2012. Media, Society, World: Social Theory and Digital Media Practice. 
Cambridge: Polity Press.



251

Kirjallisuus

Davie, Grace 1994. Religion in Modern Britain since 1945: Believing without Belonging. 
Oxford: Blackwell. 
Davie, Grace 1999. Europe: The exception that proves the rule? Peter L. Berger (toim.), 
The Desecularization of the World. Grand Rapids: Eerdmans, 65–83.
Davie, Grace 2002. Europe: The Exceptional Case: Parameters of Faith in the Modern 
World. London: Darton, Longman & Todd.
Davie, Grace 2007. Vicarious religion: A Methodological Challenge. Nancy T. Am-
merman (toim.), Everyday Religion: Observing Modern Religious Lives. Oxford: Oxford 
University Press, 21–36.
Deleuze, Gilles 1994 [1968]. Difference and Repetition. New York: Columbia University 
Press.
Deleuze, Gilles 1998 [1993]. Essays Critical and Clinical. London: Verso.
Deleuze, Gilles 2004 [2002]. Desert Island and Other Texts 1953–1974. New York: 
Semiotext(e).
Deleuze, Gilles & Guattari, Félix 1983 [1972]. Anti-Oedipus: Capitalism and Schizophre-
nia. Minneapolis: University of Minnesota Press.
Deleuze, Gilles & Guattari, Félix 1993 [1991]. Mitä filosofia on? Suom. Leevi Lehto. 
Helsinki: Gaudeamus.
Deleuze, Gilles & Guattari, Félix 1998 [1980]. A Thousand Plateaus: Capitalism and 
Schizophrenia. Minneapolis: Minnesota University Press.
Derrida, Jacques 1997 [1967]. Of Grammatology. Baltimore: The Johns Hopkins Uni-
versity Press.
Derrida, Jacques 2004 [1967]. Writing and Difference. London: Routledge.
Dobbelaere, Karel 2002. Secularization: An Analysis at Three Levels. Bruxelles: Peter 
Lang.
Douglas, Mary 2000 [1966]. Puhtaus ja vaara. Ritualistisen rajanvedon analyysi. Suom. 
Virpi Blom & Kaarina Hazard. Tampere: Vastapaino.
Dubuisson, Daniel 2003 [1998]. The Western Construction of Religion: Myths, Knowledge, 
and Ideology. Baltimore: The Johns Hopkins University Press.
Durkheim, Émile 1980 [1912]. Uskontoelämän alkeismuodot. Suom. Seppo Randell. 
Helsinki: Tammi.
Durkheim, Émile 1994 [1899]. Concerning the Definition of Religious Phenomena. W. 
S. F Pickering (toim.), Durkheim on Religion. Georgia: Scholars Press, 74–99.
Eagleton, Terry 1997 [1996]. Kirjallisuusteoria. Johdatus. 2. uudistettu painos. Suom. 
Mikko Lehtonen & al. Tampere: Vastapaino.
Eagleton, Terry 2003. After Theory. London: Allen Lane.
Edwards, Luke 2012. Newcastle United’s Muslim players told wearing Wonga-sponso-
res shirts infringes Sharia Law. The Daily Telegraph 10.10.2012. http://www.telegraph.
co.uk/sport/football/teams/newcastle-united/9598023/Newcastle-Uniteds-Muslim-
players-told-wearing-Wonga-sponsored-shirts-infringes-Sharia-law.html
Elgamri, Elzain 2011. Islam in the British Broadsheets: The Impact of Orientalism on Rep-
resentations of Islam in the British Press. Reading: Ithica Press.
Engstrand, Magnus 2003. Fotboll och religion. Stockholm: Proprius Förlag.



252

Kirjallisuus

Esposito, John L. 2003. Introduction: Modernizing Islam and Re-Islamization in Glob-
al Perspective. John L. Esposito & François Burgat (toim.), Modernizing Islam: Religion 
in the Public Sphere in Europe and the Middle East. London: Hurst & Company, 1–14.
Fabian, Johannes 1983. Time and the Other: How Anthropology Makes Its Object. New 
York: Columbia University Press.
Fairclough, Norman 1992. Discourse and Social Change. Cambridge: Polity Press.
Featherstone, Mike, Lash, Scott & Robertson, Roland (toim.) 1995. Global Modernities. 
London: Sage.
Field, Clive 2011. BBC Staff Religion, British Religion in Numbers. http://www.brin.
ac.uk/news/2011/bbc-staff-religion/
Fingerroos Outi, Opas, Minna & Taira, Teemu (toim.) 2004. Uskonnon paikka. Kirjoi-
tuksia uskontojen ja uskontoteorioiden rajoista. Helsinki: SKS.
Fitzgerald, Timothy 2000a. The Ideology of Religious Studies. Oxford: Oxford University 
Press.
Fitzgerald, Timothy 2000b. Experience. Willi Braun & Russell T. McCutcheon (toim.), 
Guide to the Study of Religion. London: Cassell, 125–139.
Fitzgerald, Timothy 2007. Discourse on Civility and Barbarity: A Critical History of Reli-
gion and Related Categories. Oxford: Oxford University Press.
Fitzgerald, Timothy 2011. Religion and Politics in International Relations: The Modern 
Myth. London: Continuum.
Flood, Gavin 1999. Beyond Phenomenology: Rethinking the Study of Religion. London: 
Cassell.
Flood, Gavin 2000. Response to Editorial, Culture and Religion 1(1): 27–28. 
Forsander, Annika 2002. Luottamuksen ehdot: Maahanmuuttajat 1990-luvun suomalai-
silla työmarkkinoilla. Helsinki: Väestöliiton Väestöntutkimuslaitos.
Forward, Martin 2001. Religion: A Beginners Guide. Oxford: Oneworld.
Foucault, Michel 1980. Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Writings 1972–
1977. Brighton: Harvester.
Foucault, Michel 1994. Dits et écrits 1954–1988. Paris: Éditions Gallimard.
Foucault, Michel 1998. [1976, 1984, 1984]. Seksuaalisuuden historia. Tiedontahto. Nau-
tintojen käyttö. Huoli itsestä. Suom. Kaisa Sivenius. Helsinki: Gaudeamus.
Foucault, Michel 2000a. Ethics, Subjectivity and Truth. Essential Works of Michel Fou-
cault 1954–1984, Vol. 1. James D. Faubion (toim.). London: Penguin.
Foucault, Michel 2000b. Aesthetics, Method and Epistemology. Essential Works of Michel 
Foucault 1954–1984, Vol. 2. James D. Faubion (toim.). London: Penguin.
Foucault, Michel 2000c [1975]. Tarkkailla ja rangaista. Suom. Eevi Nivanka. Helsinki: 
Otava.
Foucault, Michel 2001. Power. Essential Works of Michel Foucault 1954–1984, Vol. 3. 
James D. Faubion (toim.). London: Penguin.
Fox, Judith 2005. Secularization. John R. Hinnels (toim.), The Routledge Companion to 
the Study of Religion. London: Routledge, 291–305. 
Friedman, Jonathan 1995. Global System, Globalization and the Parameters of Moder-



253

Kirjallisuus

nity. Mike Featherstone, Scott Lash & Roland Robertson (toim.), Global Modernities. 
London: Sage, 69–90.
Gardella, Peter 1998. Domestic Religion: Work, Food, Sex and Other Commitments. 
Cleveland: The Pilgrim Press.
Geaves, Ron 2000. The Sufis of Britain: An Exploration of Muslim Identity. Cardiff: Car-
diff Academic Press.
Gennep, Arnold  van 1960 [1909]. The Rites of Passage. London: Routledge.
Giddens, Anthony 1995 [1994]. Elämää jälkitraditionaalisessa yhteiskunnassa. Ulrich 
Beck, Anthony Giddens & Scott Lash, Nykyajan jäljillä. Suom. Leevi Lehto. Tampere: 
Vastapaino, 83–152.
Giddens, Anthony 1997. Sociology. 3. laitos. Cambridge: Polity.
Giddens, Anthony & Pierson, Christopher 1998. Conversations with Anthony Giddens. 
Cambridge: Polity.
Gill, Robin 2003. The ’Empty’ Church Revisited. Aldershot: Ashgate.
Giroux, Henry A. 2001 [1997]. Kasvatuksen diskurssin rajat uusiksi. Modernismi, post-
modernismi ja feminismi. Henry A. Giroux & Peter McLaren, Kriittinen pedagogiikka. 
Suom. Jyrki Vainonen. Tampere: Vastapaino, 153–218.
Gledhill, Ruth 2012. Mirrors to the World. Jolyon Mitchell & Owen Gower (toim.), 
Religion and the News. Farnham: Ashgate, 89–98.
Gold, Ann Grodzins 2000. Everywhere You Go…, Culture and Religion 1(1): 13–18.
Gombrich, Richrad F. 1971. Precept and Practice: Traditional Buddhism in the Rural 
Highlands of Ceylon. Oxford: Clarendon Press. 
Gombrich, Richard F. 1996 [1988]. Theravada Buddhism: A Social History from Ancient 
Benares to Modern Colombo. London: Routledge.
Goñi, Uki 2007. Fans buy burial plots fit for football kings, The Guardian 15.11.2007. 
http://www.guardian.co.uk/world/2007/nov/15/football.argentina
Goodhew, David (toim.) 2012. Church Growth in Britain: 1980s to the Present. Farn-
ham: Ashgate.
Gothóni, René (toim.) 2005. How to Do Comparative Religion: Three Ways, Many Goals. 
Berlin: De Gruyter.
Gramsci, Antonio 1982 [1975]. Vankilavihkot. Valikoima 2. Suom. Martti Berger, Mi-
kael Böök & Leena Talvio. Helsinki: Kansankulttuuri OY.
Grossberg, Lawrence 1992. We Gotta Get Out of This Place: Popular Conservatism and 
Postmodern Culture. New York: Routledge.
Grossberg, Lawrence 1995. Mielihyvän kytkennät. Risteilyjä populaarikulttuurissa. Suom. 
Juha Koivisto & al. Tampere: Vastapaino.
Grossberg, Lawrence 1997a. Dancing in spite of Myself: Essays on Popular Culture. Dur-
ham: Duke.
Grossberg, Lawrence 1997b. Bringing It All Back Home: Essays on Cultural Studies. Dur-
ham: Duke.
Grossberg, Lawrence 2000. Contexts of Cultural Studies? Sirpa Leppänen & Joel 
Kuortti (toim.), Inescapable Horizon: Culture and Context. Jyväskylä: Nykykulttuurin 
tutkimusyksikkö, 27–49.



254

Kirjallisuus

Grossberg, Lawrence 2005. Caught in a Crossfire: Kids, Politics, and America’s Future. 
Boulder: Paradigm.
Grossberg, Lawrence 2010. Cultural Studies in the Future Tense. Durham: Duke Uni-
versity Press.
Guattari, Félix 1996. Soft Subversions. New York: Semiotext(e).
Gullestad, Marianne 2004. The Scholar as a Public Intellectual: Reflections Based on 
Anthropological Studies in Norway. Ene Koresaar & Art Leete (toim.), Studies in Folk 
Culture, Volume 3. Everyday Life and Cultural Patterns: International Festschrift for Elle 
Vunder. Tartu: Tartu University Press, 303–328.
Habermas, Jürgen 1972. Knowledge and Human Interest. London: Heinemann.
Habermas, Jürgen 1976. Tieto ja intressi. Raimo Tuomela & Ilkka Patoluoto (toim.), 
Yhteiskuntatieteiden filosofiset perusteet osa 1. Helsinki: Gaudeamus, 123–141.
Hall, Gary 2002. Culture in Bits: The Monstrous Future of Theory. London: Continuum.
Hall, Stuart 1992. Kulttuurin ja politiikan murroksia. Suom. ja toim. Juha Koivisto & 
al. Tampere: Vastapaino.
Hall, Stuart 1999. Identiteetti. Suom. ja toim. Mikko Lehtonen & Juha Herkman. Tam-
pere: Vastapaino.
Hall, Stuart 2001. Identiteettikysymys globalisoituvassa maailmassa, Stuart Hallin 
haastattelu. Haastattelijoina Erkki Karvonen ja Juha Koivisto, Tiedotustutkimus 24 (3): 
100–114.
Hanegraaff, Wouter J. 1996. New Age Religion and Western Culture: Western Esotericism 
in the Mirror of Secular Thought. New York: SUNY.
Hardt, Michael & Negri, Antonio 2000. Empire. Cambridge: Harvard University Press.
Hargreaves, Ian 2005. Journalism. Oxford: Oxford University Press.
Harvey, Graham 2013. Food, Sex  and Strangers: Understanding Religion as Everyday Life. 
Durham: Acumen.
Heelas, Paul & Woodhead, Linda with Benjamin Seel, Bronislaw Szerszynki & Karin 
Tusting 2005. The Spiritual Revolution: Why Religion is Giving Way to Spirituality. Ox-
ford: Blackwell.
Heinonen, Harri 2003. Kaukokannattajat ruudun äärellä. Englantilaisen jalkapallo-
joukkue Evertonin suomalaiset fanit. Urpo Kovala & Tuija Saresma (toim.), Kulttikirja. 
Tutkimuksia nykyajan kultti-ilmiöistä. Helsinki: SKS, 55–84.
Heinämäki, Elisa 2008. Tyhjä taivas. Georges Bataille ja uskonnon kysymys. Helsinki: 
Tutkijaliitto.
Heiskala, Risto 1994. Sosiologia modernin yhteiskunnan itsetietoisuutena ja kansalli-
sena traditiona. Risto Heiskala (toim.), Sosiologisen teorian nykysuuntauksia. Helsinki: 
Gaudeamus, 9–37.
Herbert, David 2011. Theorizing Religion and Media in Contemporary Societies: An 
Account of Religious ’Publicization’, European Journal of Cultural Studies 14(6): 626–
648.
Herbert, David 2012. Why Has Religion Gone Public Again?: Towards a Theory of 
Media and Religious Re-Publicization. Gordon Lynch, Jolyon Mitchell & Anna Strhan 
(toim.), Media, Religion and Culture: A Reader. London: Routledge, 89–97.



255

Kirjallisuus

Hills, Matt 2000. Media Fandom, Neoreligiosity, and Cult(ural) Studies. The Velvet 
Light Trap: A Critical Journal of Film & Television 46, Fall, 73–84.
Hills, Matt 2001. Intensities Interviews Henry Jenkins, Intensities: The Journal of Cult 
Media. http://www.cult-media.com/issue2/CMRjenk.htm
Hills, Matt 2002. Fan Cultures. London: Routledge.
Hirsjärvi, Irma 2008. Fandom ja maailmankuva. Suomalaisten Science fiction -fanien 
suhteita uskontoon. Kaarina Nikunen (toim.), Fanikirja. Tutkimuksia nykykulttuurin 
fani-ilmiöistä. Jyväskylä: Nykykulttuuri, 142–157.
Hjarvard, Stig 2012. Three Forms of Mediatized Religion: Changing the Public Face 
of Religion. Stig Hjarvard & Mia Lövheim (toim.), Mediatization and Religion: Nordic 
Perspectives. Gothenburg: Nordicom, 21–44.
Hjarvard, Stig 2013. The Mediatization of Culture and Society. London: Routledge.
Hjelm, Titus 2005a. Saatananpalvonta, media ja suomalainen yhteiskunta. Helsinki: 
Yliopistopaino.
Hjelm, Titus (toim.) 2005b. Mitä wicca on? Helsinki: Like.
Hjelm, Titus & Sohlberg, Jussi 2004. Jumalattaren helmassa: wicca nuorten uskonnol-
lisena liikkeenä, Nuorisotutkimus 22 (2): 3–19.
Hokka, Jenni, Valaskivi, Katja, Sumiala, Johanna & Laakso, Suvi 2013. Suomalaiset 
sanomalehdet uskonnollisen maiseman tuottajina: Uskontojournalismi Helsingin Sano-
missa, Ilkassa, Kalevassa ja Karjalaisessa vuosina 2007–2011, Media & viestintä 36(2): 
6–21.
Holmes, Nigel 2010. Religious Television: A Background Paper. Church of England 
General Synod: Private Member’s Motion. Julkaisematon käsikirjoitus.
Honko, Lauri 1972. Uskontotieteen näkökulmia. Helsinki: WSOY.
Hoover, Stewart 1998. Religion in the News: Faith and Journalism in American Public 
Discourse. London: Sage.
Horkheimer, Max 1991. Traditionaalinen ja kriittinen teoria. Theodor W. Adorno, Max 
Horkheimer & Herbert Marcuse, Järjen kritiikki. Suom. Jussi Kotkavirta. Tampere: 
Vastapaino, 5–58.
Hovi, Tuija, Nenola, Aili, Sakaranaho, Tuula & Vuola, Elina (toim.) 1999. Uskonto ja 
sukupuoli. Helsinki: Helsinki University Press.
Hulme, Peter 1986. Colonial Encounters: Europe and the Native Caribbean 1492–1797. 
London: Methuen.
Hulsether, Mark 2004. New Approaches to the Study of Religion and Culture. Pe-
ter Antes, Armin W. Geertz & Randi R. Warne (toim.), New Approaches to the Study 
of Religion. Volume 1: Regional, Critical and Historical Approaches. Berlin: De Gruyter, 
345–381.
Hunt, Stephen 2005. Religion and Everyday Life. London: Routledge.
Hunter, James Davison 1991. Culture Wars: The Struggle to Define America. New York: 
Basic Books.
Huttunen, Laura 2005. Etnisyys. Anna Rastas, Laura Huttunen & Olli Löytty (toim.), Suo-
malainen vieraskirja: Kuinka käsitellä monikulttuurisuutta. Tampere: Vastapaino, 117–160.



256

Kirjallisuus

Huttunen, Laura 2006. Bosnialainen diaspora ja transnationaali eletty tila. Tuomas 
Martikainen (toim.), Ylirajainen kulttuuri: Etnisyys Suomessa 2000-luvulla. Helsinki: 
SKS, 55–82.
Hyman, Gavin 2010. A Short History of Atheism. London: I. B. Tauris.
Idinopulos, Thomas A. & Yonan, Edward A. (toim.) 1994. Religion and Reductionism: 
Essays on Eliade, Segal, and the Challenge of the Social Sciences for the Study of Religion. 
Leiden: Brill.
Jenkins, Henry 1992. Textual Poachers: Television Fans & Participatory Culture. New 
York: Routledge.
Jenkins, Philip 2007. God’s Continent: Christianity, Islam, and Europe’s Religious Crisis. 
Oxford: Oxford University Press.
Jensen, Jeppe Sinding 2003. The Study of Religion in a New Key: Theoretical and Philo-
sophical Soundings in the Comparative and General Study of Religion. Århus: Aarhus UP.
Jensen, Lionel M. 1997. Manufacturing Confucianism: Chinese Tradition and Universal 
Civilization. Durham: Duke.
Jindra, Michael 2005. It’s about Faith in Our Future: Star Trek Fandom as Cultural 
Religion. Bruce David Forbes & Jeffrey H. Mahan (toim.), Religion and Popular Culture 
in America. Revised edition. Berkeley: University of California Press, 159–173.
Josephson, Jason Ānanda 2012. The Invention of Religion in Japan. Chicago: The Uni-
versity of Chicago Press.
Joy, Morny 2001. Postcolonial Reflections: Challenges for Religious Studies, Method 
and Theory in the Study of Religion 13(2): 177–195.
Junnonaho, Martti 2000. On Religious Otherness in Finnish Discourse. Jeffrey Kaplan 
(toim.), Beyond the Mainstream: The Emergence of Religious Pluralism in Finland, Estonia 
and Russia. Helsinki: Finnish Literature Society, 191–199.
Juschka, Darlene M. (toim.) 2001. Feminism in the Study of Religion. A Reader. London: 
Continuum.
Kaartinen, Marjo 2004. Neekerikammo: Kirjoituksia vieraan pelosta. Turku: K&H.
Kallunki, Valdemar 2013. Kansallisen kollektiivin jäljillä. Siviili- ja varusmiespalvelus 
sosiaalisen integraation, järjestelmäintegraation ja yhteiskuntauskonnon näkökulmista, 
Sosiologia 50(2): 135–151.
Kant, Immanuel 1995. Vastaus kysymykseen: Mitä on valistus? Juha Koivisto, Markku 
Mäki & Timo Uusitupa (toim.), Mitä on valistus? Tampere: Vastapaino, 76–86.
Kantola, Anu 2001. Markkinakuri ja managerivalta. Poliittinen hallinta Suomen 
1990-luvun talouskriisissä. Helsinki: Loki-kirjat.
Kemppainen, Ilona 2006. Isänmaan uhrit. Sankarikuolema Suomessa toisen maailmanso-
dan aikana. Helsinki: SKS.
Kepel, Gilles 1994 [1991]. The Revenge of God: The Resurgence of Islam, Christianity and 
Judaism in the Modern World. Cambridge: Polity.
Ketola, Kimmo, Korkee, Simo, Pesonen, Heikki, Pyysiäinen, Ilkka, Sakaranaho, Tuula 
& Sjöblom, Tom 1997. Näköaloja uskontoon. Uskontotieteen ajankohtaisia suuntauksia. 
Helsinki: Yliopistopaino.
Ketola, Kimmo, Pesonen, Heikki, Sakaranaho, Tuula & Sjöblom, Tom 1999. Uskonto-



257

Kirjallisuus

jen tutkimus – historiaa, kysymyksiä, lähestymistapoja. Katja Hyry & Juha Pentikäinen 
(toim.), Uskonnot maailmassa. Helsinki: WSOY, 9–31.
Keucheyan, Razmig 2014. The Left Hemisphere: Mapping Critical Theory Today. London: 
Verso. 
King, Richard 1999. Orientalism and Religion: Postcolonial Theory, India and ‘The Mystic 
East’. London: Routledge. 
King, Ursula (toim.) 1995. Religion and Gender. Oxford: Blackwell.
Kinnunen, Taina 2001. Pyhät bodarit. Yhteisöllisyys ja onni täydellisessä ruumiissa. Hel-
sinki: Gaudeamus.
Knott, Kim 1984. Media Portrayals of Religion and their Reception: Final Report. Leeds: 
University of Leeds.
Knott, Kim 2000. Hinduism: A Very Short Introduction. Oxford: Oxford University 
Press.
Knott, Kim 2005. The Location of Religion: A Spatial Analysis. London: Equinox.
Knott, Kim, Poole, Elizabeth & Taira, Teemu 2013a. Media Portrayals of Religion and 
the Secular Sacred. Farnham: Ashgate.
Knott, Kim, Poole, Elizabeth & Taira, Teemu 2013b. Christianity, Secularism and Re-
ligious Diversity in the British Media. Marie Gillespie, David Herbert & Anette Green-
hill (toim.), Social Media and Religious Change. Berlin: De Gruyter, 37–58.
Kovala, Urpo 2001. Anchorages of Meaning: The Consequences of Contextualist Approaches 
to Literary Meaning Production. Frankfurt am Main: Peter Lang.
Kovala, Urpo & Saresma, Tuija (toim.) 2003. Kulttikirja: tutkimuksia nykyajan kultti-
ilmiöistä. Helsinki: SKS.
Kuper, Simon 2000. Matka pallon ympäri. Suom. Sami Sillanpää. Helsinki: Nemo.
Kyyrö, Jere 2012. Tekemällä tapettu kansakunta: kansalaisuskonto ja kansakunnan 
purku Smedsin Tuntemattomassa ja sanomalehdistön reaktiossa, Kulttuurintutkimus 
29(1): 19–30.
Kääriäinen, Kimmo 2004. Ateismin jälkeen: Uskonnollisuus Venäjällä. Tampere: Kirkon 
tutkimuskeskus.
Kääriäinen, Kimmo, Niemelä, Kati & Ketola, Kimmo 2003. Moderni kirkkokansa: Suo-
malaisten uskonnollisuus uudella vuosituhannella. Tampere: Kirkon tutkimuskeskus.
Laitila, Teuvo 2006. Ihmisen jumalat. Johdatus uskontotieteeseen. Joensuu: Joensuun yli-
opiston täydennyskoulutuskeskus.
Laitinen, Katja 2001. Jalalliset korvat. Tori Amos ja fanit verkossa. Tarja Kupiainen, 
Katja Laitinen & Sinikka Vakimo (toim.), Minä? Missä? Milloin? Kolmetoista tulkintaa 
identiteeteistä. Helsinki: SKS, 214–232.
Laitinen, Katja 2003. Keijukaiskuningatar ja hänen hovinsa: laulaja Tori Amos ja Inter-
net rockkultin keskiönä. Urpo Kovala & Tuija Saresma (toim.), Kulttikirja: tutkimuksia 
nykyajan kultti-ilmiöistä. Helsinki: SKS, 38–54.
Lampinen, Tapio 1995. Uskonto ja politiikka. Neljä tapausta ja niiden yleinen tausta. 
Helsinki: STKS.
Lampinen, Tapio 2006. Kansalaisuskonto vai yhteiskuntauskonto. Anne Birgitta Yeung, 
Heikki Pesonen & Susan Sundback (toim.), Rajojen ylityksiä. Uskonto, kirkko, sosiologia. 
Helsinki: STKS, 108–116.



258

Kirjallisuus

Lehtonen, Mikko 1994a. Kyklooppi ja kojootti. Subjekti 1600–1900 -lukujen kulttuuri- 
ja kirjallisuusteorioissa. Tampere: Vastapaino.
Lehtonen, Mikko 1994b. Kulttuurintutkimus modernin kritiikkinä, Niin & näin 1/1994. 
http://www.netn.fi/194/netn_194_leht.html [05.06.2002]
Lehtonen, Mikko 1996. Merkitysten maailma: kulttuurisen tekstintutkimuksen lähtökoh-
tia. Tampere: Vastapaino. 
Lehtonen, Mikko 1998. Tutkainta vastaan. Kirjallisuuden- ja kulttuurintutkimuksen dia-
logeja. Helsinki: SKS.
Lincoln, Bruce 2012. Gods and Demons, Priests and Scholars: Critical Explorations in the 
History of Religions. Chicago: The University of Chicago Press.
Linjakumpu, Aini 1999. Poliittinen islam. Helsinki: Like.
Lodenius, Peter 2005. Islam ja nykyaika. Suom. Petri Stenman. Helsinki: Like.
Loomba, Ania 2001 [1998]. Colonialism/Postcolonialism. London: Routledge.
Lorenzen, David 2008. Who Invented Hinduism? Essay on Religion in History. New Del-
hi: Yoda Press.
Luckmann, Thomas 1967. The Invisible Religion: The Problem of Religion in Modern So-
ciety. New York: Macmillan.
Lynch, Gordon 2007. The New Spirituality: An Introduction to Progressive Belief in the 
Twenty-First Century. London: I. B. Tauris.
Lyon, David 2000. Jesus in Disneyland: Religion in Postmodern Times. Cambridge: Polity 
Press.
Lyotard, Jean-François 1984. The Postmodern Condition: A Report on Knowledge. Min-
neapolis: The University of Minnesota Press.
Löytty, Olli 2005. Toiseus. Anna Rastas, Laura Huttunen & Olli Löytty (toim.), Suoma-
lainen vieraskirja: Kuinka käsitellä monikulttuurisuutta. Tampere: Vastapaino, 161–189.
Mack, Burton L. 2001. The Christian Myth: Origins, Logic, and Legacy. New York: Con-
tinuum.
Maffesoli, Michel 1993. In the Shadow of Dionysus: A Contribution to the Sociology of 
Orgy. New York: SUNY.
Maffesoli, Michel 1995. Maailman mieli. Yhteisöllisen tyylin muodoista. Suom. Mika 
Määttänen. Helsinki: Gaudeamus.
Maffesoli, Michel 1996. The Time of the Tribes: The Decline of Individualism in Mass 
Society. London: Sage.
Mahlamäki, Tiina 2005. Naisia kansalaisuuden kynnyksellä. Eeva Joenpellon Lohja-sar-
jan tulkinta. Helsinki: SKS.
Malik, Kenan 2009. From Fatwa to Jihad: The Rushdie Affair and its Legacy. London: 
Atlantic.
Mandair, Arvind-Pal S. 2009. Religion and the Specter of the West: Sikhism, India, Posco-
loniality and the Politics of Translation. New York: Columbia University Press. 
Marcus, George E. & Fischer, Michael M. J. 1986. Anthropology as Cultural Critique: An 
Experimental Moment in the Human Sciences. Chicago: The University of Chicago Press.
Margulies, Philip (toim.) 2005. The Rise of Islamic Fundamentalism. Michigan: Green-
haven Press.



259

Kirjallisuus

Marshall, Paul, Gilbert, Lela & Ahmanson, Roberta Green (toim.) 2009. Blind Spot: 
When Journalists Don’t Get Religion. Oxford: Oxford University Press.
Martin, David 1978. A General Theory of Secularization. Oxford: Blackwell.
Martin, David 2005. On Secularization: Towards a Revised General Theory. Aldershot: 
Ashgate.
Martola, Nils 1998. Juutalainen mystiikka ja hasidismi. Tapani Harviainen & Karl-
Johan Illman (toim.) Juutalainen kulttuuri. Helsinki: Otava, 125–144.
Massumi, Brian 2003. Navigating Movements: an Interview, 21C Magazine http://
www.21cmagazine.com/issue2/massumi.html
Masuzawa, Tomoko 2000. The Production of ‘Religion’ and the Task of the Scholar: 
Russell McCutcheon Among the Smiths, Culture and Religion 1(1): 123–130.
Masuzawa, Tomoko 2005. The Invention of World Religions: Or, How European Univer-
salism was Preserved in the Language of Pluralism. Chicago: The University of Chicago 
Press.
Mauss, Marcel 2002 [1923–1924]. Lahja. Vaihdannan muodot ja periaatteet arkaaisissa 
yhteiskunnissa.  Suom. Jouko Nurmiainen & Jyrki Hakapää. Helsinki: Tutkijaliitto.
May, Todd 1993. Between Genealogy and Epistemology: Psychology, Politics and Knowl-
edge in the Thought of Michel Foucault. Pennsylvania: The Pennsylvania State University 
Press.
May, Todd 1995. The Moral Theory of Poststructuralism. Pennsylvania: The Pennsylvania 
State University Press.
McCalla, Arthur 2006. The Creationist Debate: The Encounter between the Bible and the 
Historical Mind. London: Continuum.
McCauley, Robert N. 2011. Why Religion is Natural and Science is Not. Oxford: Oxford 
University Press.
McCleod, Hugh 2007. The Religious Crisis of the 1960s. Oxford: Oxford University 
Press.
McCutcheon, Russell T. 1997. Manufacturing Religion: The Discourse on Sui Generis Re-
ligion and the Politics of Nostalgia. Oxford: Oxford University Press.
McCutcheon, Russell T. 2000. A Brief Response from a Fortunate Man, Culture and 
Religion 1(1): 131–139.
McCutcheon, Russell T. 2001. Critics Not Caretakers: Redescribing the Public Study of 
Religion. New York: SUNY. 
McCutcheon, Russell T. 2003. The Discipline of Religion: Structure, Meaning, Rhetoric. 
London: Routledge.
McCutcheon, Russell T. 2005a. Affinities, Benefits, and Costs: The ABCs of Good 
Scholars Gone Public, Method and Theory in the Study of Religion 17(1): 27–43.
McCutcheon, Russell T. 2005b. Religion and the Domestication of Dissent: Or, How to 
Live in a Less than Perfect Nation. London: Equinox.
McCutcheon, Russell T. 2006. A Response to Donald Wiebe from an East-Going Zax, 
Temenos: Nordic Journal of Comparative Religion 42(2): 93–110.
McGarry, Ian 2008. City fans think I’m a god. The Sun 4.10.2008.
McGuire, Meredith B. 2008. Lived Religion: Faith and Practice in Everyday Life. Oxford: 
Oxford University Press.



260

Kirjallisuus

Micklethwait, John & Wooldridge, Adrian 2009. God is Back: How Global Rise of Faith 
is Changing the World. London: Allen Lane.
Miles, Robert & Brown, Malcolm 2003. Racism. 2nd edition. London: Routledge.
Moberg, Marcus 2009. Faster for the Master! Exploring Issues of Religious Expression and 
Alternative Christian Identity within the Finnish Christian Metal Music Scene. Åbo: Åbo 
Akademi.
Morey, Peter & Yaqin, Amina 2011. Framing Muslims: Stereotyping and Representation 
after 9/11. Cambridge, MA: Harvard University Press.
Morris, Meaghan 1997. A Question of Cultural Studies. Angela McRobbie (toim.), Back 
to Reality? Social Experience and Cultural Studies. Manchester: Manchester University 
Press, 36–57.
Moynihan, Leo 2012. Nice Guys Finish Last, Shortlist, 15.11.2012, 50–54.
Multanen, Pertti 2002. Arabinationalismista islamismiin. Hannu Juusola & Heidi 
Huuhtanen (toim.), Uskonto ja politiikka Lähi-idässä. Helsinki: Gaudeamus, 120–146.
Murdoch, Graham 1997. Cultural Studies at the Crossroads. Angela McRobbie (toim.), 
Back to Reality? Social Experience and Cultural Studies. Manchester: Manchester Univer-
sity Press, 58–73.
Murphy, Tim 2007. Representing Religion: Essays in History, Theory and Crisis. London: 
Equinox.
Murphy, Tim 2010. The Politics of Spirit: Phenomenology, Genealogy, Religion. Albany: 
SUNY.
Mutanen, Annikka 2009. To Do, or Not to Do God: Faith in British and Finnish Jour-
nalism. Oxford: Reuters Institute. http://reutersinstitute.politics.ox.ac.uk/fileadmin/
documents/Publications/fellows__papers/2008-2009/Mutanen_-_To_do__or_not_
do_God.pdf (luettu 5.2. 2010).
Männistö, Anssi 1999. Islam länsimaisessa hegemonisessa diskurssissa: Myyttis-ideologinen 
ja kuva-analyyttinen näkökulma sivilisaatioiden kohtaamiseen. Tampere: Tapri. 
Männistö, Anssi 2003. Islam, länsi ja kylmän sodan perintö. Anssi Männistö (toim.), 
Miksi soditaan? Tampere: Vastapaino, 122–134.
Nederveen Pieterse, Jan 1995. Globalization as Hybridization. Mike Featherstone, Scott 
Lash & Roland Robertson (toim.), Global Modernities. London: Sage, 45–68.
Nenola, Aili 1986. Miessydäminen nainen. Naisnäkökulmia kulttuuriin. Helsinki: SKS.
Nielsen, Jørgen S. 2011. Islamin nousu Euroopassa. Tuomas Martikainen & Tuula Sa-
karanaho (toim.), Mitä muslimit tarkoittavat? Suom. Maija Mäkinen. Turku: Savukei-
das, 11–30.
Niemelä, Kati 2013. Sanomalehdet uskonnollisen muutoksen edelläkävijöinä – uskonto 
pohjoismaisessa lehdistössä 1988–2008, Media & viestintä 36(2): 53–67. 
Nietzsche, Friedrich 2002 [1908]. Ecce homo. Suom. Tuikku Ljunberg. Helsinki: Unio 
mystica.
Nietzsche, Friedrich 2004 [1882]. Iloinen tiede. Suom. J. A. Hollo. Helsinki: Otava.
Nongbri, Brent 2013. Before Religion: A History of a Modern Concept. New Haven: Yale 
University Press.
Norris, Pippa & Inglehart, Ronald 2004. Sacred and Secular: Religion and Politics World-
wide. Cambridge: Cambridge University Press.



261

Kirjallisuus

Nye, Malory 2000a. Religion, Post-Religionism, and Religioning: Religious Studies 
and Contemporary Cultural Debates, Method and Theory in the Study of Religion 12(4): 
447–476.
Nye, Malory 2000b. Editorial: Culture and Religion, Culture and Religion 1(1): 5–12.
Nye, Malory 2003. Religion: The Basics. London: Routledge.
Nye, Malory & Weller, Paul 2012. Controversies as a Lens on Change. Linda Wood-
head & Rebecca Catto (toim.), Religion and Change in Modern Britain. London: Rout-
ledge, 34–54.
Nynäs, Peter, Lassander, Mika & Utriainen, Terhi (toim.) 2012. Post-Secular Society. 
New Brunswick: Transaction Publishers.
O’Farrell, Clare 1993. Foucault: Historian or Philosopher? London: Macmillan.
Olkowski, Dorothea 1999. Gilles Deleuze and the Ruin of Representation. Berkeley: Uni-
versity of California Press.
Orsi, Robert A. 2002 [1985]. The Madonna of 115th Street: Faith and Community in Ital-
ian Harlem, 1880–1950. New Haven: Yale University Press.
Orsi, Robert A. 2005. Between Heaven and Earth: The Religious Worlds People Make and 
the Scholars who Study Them. Princeton: Princeton University Press.
Paden, William E. 2000. Sacred order, Method and Theory in the Study of Religion 12(1–
2), 207–225.
Pals, Daniel L. 1996. Seven Theories of Religion. Oxford: Oxford University Press.
Pentikäinen, Juha (toim.) 1986. Uskonto, kulttuuri ja yhteiskunta. Kirjoituksia uskontoso-
siologian alalta. Helsinki: Gaudeamus.
Pentikäinen, Juha & Pentikäinen, Katja (toim.) 1992. Uskonnot maailmassa. Helsinki: 
WSOY.
Pesonen, Heikki 1997. Uskonto ja vaietut naiset. Feministinen näkökulma uskontotie-
teessä. Kimmo Ketola, Simo Korkee, Heikki Pesonen, Ilkka Pyysiäinen, Tuula Sakaran-
aho, Tom Sjöblom. Näköaloja uskontoon. Uskontotieteen ajankohtaisia suuntauksia. Hel-
sinki: Yliopistopaino, 161–195.
Pesonen, Heikki (toim.) 1997. Uskontotieteen ikuisuuskysymyksiä. Helsinki: Helsingin 
yliopiston uskontotieteen laitos.
Pesonen, Heikki 2004. Vihertyvä kirkko. Suomen evankelisluterilainen kirkko ympäristö-
toimijana. Helsinki: Suomen tiedeseura.
Pesonen, Heikki, Lehtinen, Elina, Myllärniemi, Nelli, Blom, Minja (toim.) 2011. Elo-
kuva uskonnon peilinä. Uskontotieteellisiä tarkennuksia länsimaiseen populaarielokuvaan. 
Helsinki: Helsingin yliopiston uskontotieteen laitos.
Petley, Julian & Richardson, Robin (toim.) 2011. Pointing the Finger: Islam and Muslims 
in the British Media. Oxford: OneWorld.
Phillips, John 2000. Contested Knowledge: A Guide to Critical Theory. London: Zed 
Books.
Pilkington, C. M. 2003. Judaism. London: Hodder & Stoughton.
Pollack, Detlef, Müller, Olaf & Pickel, Gert (toim.) 2012. The Social Significance of Reli-
gion in Enlarged Europe. Farnham: Ashgate.



262

Kirjallisuus

Poole, Elizabeth 2002. Reporting Islam: Media Representations of British Muslims. Lon-
don: I. B. Tauris.
Poole, Elizabeth & Richardson, John E. (toim.) 2006. Muslims and the News Media. 
London: I. B. Tauris.
Pulkkinen, Risto 1997. Reduktionismi ja antireduktionismi. Heikki Pesonen (toim.), 
Uskontotieteen ikuisuuskysymyksiä. Helsinki: Uskontotiede, 95–113.
Puuronen, Anne 2004. Rasvan tyttäret. Etnografinen tutkimus anorektisen kokemustiedon 
kulttuurisesta jäsentymisestä. Helsinki: Nuorisotutkimusverkosto.
Pyysiäinen, Ilkka 2002. Miksi uskonnot erottavat ihmisiä? Ulrica Gabrielsson (toim.), 
Uskonnot ja yhteiskunta. Tutkas-julkaisuja 3/2002, 2–8.
Pyysiäinen, Ilkka 2006. Jumalten keinu. Kiertoajelu uskontotieteessä. Helsinki: Gaude-
amus.
Rahkonen, Juho 2007. Kirkko median kuvastimessa. Kristinuskon ja kirkollisten asioiden 
käsittely sanomalehdissä. Tampere: Kirkon tutkimuskeskus, www-julkaisuja.
Raittila, Pentti 2004. Venäläiset ja virolaiset suomalaisten Toisina: Tapaustutkimuksia ja 
analyysimenetelmien kehittelyä. Tampere: Tampere University Press.
Rajchman, John 1985. Michel Foucault: The Freedom of Philosophy. New York: Columbia 
University Press.
Readings, Bill 1996. The University in Ruins. Cambridge: Harvard University Press.
Reysen, Stephen 2006. Secular Versus Religious Fans: Are They Different?: An Empiri-
cal Examination, Journal of Religion and Popular Culture Vol. XII, Spring 2006, http://
www.usask.ca/relst/jrpc/articles12.html
Robinson, John A. T. 1963. Honest to God. London: SCM Press.
Rorty, Richard 1989. Contingency, Irony, and Solidarity. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.
Rorty, Richard 1991. Objectivity, Relativism and Truth: Philosophical Papers Volume 1. 
Cambridge: Cambridge University Press. 
Rorty, Richard 2006. Take Care of Freedom and Truth Will Take Care of Itself. Stanford: 
Stanford University Press.
Rousseau, Jean-Jacques 1998 [1762]. Yhteiskuntasopimuksesta eli valtio-oikeuden johtavat 
aatteet. Suom. J. V. Lehtonen. Hämeenlinna: Karisto.
Roy, Oliver 2006. Islam in the West or Western Islam: The Disconnect of Religion and 
Culture, The Hedgehog Review 8(1–2): 127–132.
Roy, Oliver 2010. Holy Ignorance: When Religion and Culture Part Ways. London: Hurst 
& Company.
Ruuska, Petri 1999. Muuttuva käsitys kansakunnasta. Pertti Alasuutari & Petri Ruuska, 
Post-Patria? Globalisaation kulttuuri Suomessa. Tampere: Vastapaino, 71–107.
Saarnivaara, Minna 2002. Hamas ja Islamilainen jihad: Palestiinalaisten islamistien 
vaihtoehto. Hannu Juusola & Heidi Huuhtanen (toim.), Uskonto ja politiikka Lähi-idäs-
sä. Helsinki: Gaudeamus, 237–263.
Said, Edward W. 1983. The World, the Text, and the Critic. London: Faber & Faber.
Said, Edward W. 1997. Covering Islam: How the Media and the Experts Determine How 
We See the Rest of the World. Fully Revised Edition with a New Introduction. London: 
Vintage. 



263

Kirjallisuus

Said, Edward W. 2001 [1994]. Ajattelevan ihmisen vastuu. Suom. Matti Savolainen. Hel-
sinki: Loki-kirjat.
Said, Edward W. 2003. Orientalism. London: Penguin.
Said, Edward W. 2005. Power, Politics and Culture: Interviews with Edward W. Said. 
Edited and with an introduction by Gauri Viswanathan. London: Bloomsbury.
Sakaranaho, Tuula 1998. The Complex Other: A Rhetorical Approach to Women, Islam, 
and Ideologies in Turkey. Helsinki: Department of Comparative Religion/University of 
Helsinki.
Saler, Benson 2000. Conceptualizing Religion: Immanent Anthropologists, Transcendent 
Natives, and Unbounded Categories. With new preface. New York: Berghahn Books.
Sevänen, Erkki & Kupiainen, Jari (toim.) 1994. Kulttuurintutkimus. Johdanto. Helsinki: 
SKS.
Sharf, Robert H. 1998. Experience. Mark C. Taylor (toim.), Critical Terms for Religious 
Studies. Chicago: The University of Chicago Press, 94–116.
Simmel, Georg 1999. The Stranger. Charles Lemert (toim.), Social Theory: Multicultural 
and Classical Readings. Boulder: Westview Press, 184–188.
Sjö, Sofia 2007. Spelar kön någon roll när man radar världen? Kvinnor, kvinnligheter och 
messiasmyter i SF-film. Åbo: Åbo Akademi.
Sjöblom, Tom (toim.) 1997. Tutkija, tekstit ja uskonto. Helsinki: Helsingin yliopiston 
uskontotieteen laitos.
Sjöblom, Tom 2000. Contemporary Paganism in Finland. Jeffrey Kaplan (toim.), Be-
yond the Mainstream: The Emergence of Religious Pluralism in Finland. Helsinki: SKS, 
223–240.
Sjöblom, Tom & Utriainen, Terhi 2004. Uskonto – mysteeri vai arvoitus. Tom Sjöblom 
& Terhi Utriainen (toim.), Mikä ihmeen uskonto? Suomalaisten tutkijoiden puheenvuoroja 
uskonnosta. Helsinki: Uskontotieteen laitos, 9–33.
Slack, Jennifer Daryl 1996. Theory and method of articulation in cultural studies. Da-
vid Morley & Kuan-Hsing Chen (toim.), Stuart Hall: Critical Dialogues in Cultural 
Studies. London: Routledge, 112–127.
Smith, Dennis 1999. Zygmunt Bauman: The Prophet of Postmodernity. Cambridge: Po-
lity.
Smith, Jonathan Z. 1982. Imagining Religion: From Babylon to Jonestown. Chicago: The 
University of Chicago Press.
Smith, Jonathan Z. 2004. Relating Religion: Essays in the Study of Religion. Chicago: The 
University of Chicago Press.
Smith, Jonathan Z. 2013. On Teaching Religion. Oxford: Oxford University Press.
Smith, Philip 2001. Cultural Theory: An Introduction. Oxford: Blackwell.
Spivak, Gayatri Chakravorty 1987. Can the Subaltern Speak? Cary Nelson & Lawrence 
Grossberg (toim.), Marxism and the Interpretation of Culture. Basingstoke: Macmillan, 
271–313.
Spivak, Gayatri Chakravorty 1996 [1987]. Maailmasta kolmanteen. Suom. Jyrki Vaino-
nen. Tampere: Vastapaino.
Stark, Rodney 1999. Secularization R.I.P., Sociology of Religion 60, 249–273.



264

Kirjallisuus

Stark, Rodney & Finke, Roger 2000. Acts of Faith: Explaining the Human Side of Religi-
on. Berkeley: University of California Press.
Stausberg, Michael (toim.) 2009. Contemporary Theories of Religion: A Critical Compa-
nion. London: Routledge.
Sulkunen, Irma 1986. Raittius kansalaisuskontona. Helsinki: Suomen historiallinen seu-
ra.
Sun, Anna 2013. Confucianism as a World Religion: Contested Histories and Contemporary 
Realities. Princeton: Princeton University Press.
Sundback, Susan 1983. ’Civil Religion’ i Finland efter andra världskriget. Åbo: Åbo Aka-
demi.
Suojanen, Päivikki 2000. Uskontotieteen portailla. Historiaa ja tutkimussuuntia. Helsin-
ki: SKS.
Söderholm, Stig 1990. Liskokuninkaan mytologia. Rituaali ja rocksankarin kuolema: Jim 
Morrison -kultin etnografinen tulkinta.  Helsinki: SKS. 
Taira, Teemu 2002. Uskonto ja kulttuurintutkimus. Kytköksen poissaolo ja mahdolli-
suus, Kulttuurintutkimus 19(3): 21–26.
Taira, Teemu 2006a. Notkea uskonto. Turku: Eetos.
Taira, Teemu 2006b. Työkulttuurin arvomuutos työttömien kerronnassa. Helsinki: SKS.
Taira, Teemu 2006c. Islam kirjajulkisuudessa, Uskonnontutkija 1(1). www.uskonnon-
tutkija.fi
Taira, Teemu 2007. The discourse on religion and secularity in educational context: 
a case study of Finnish newspaper Helsingin Sanomat (1946–2006). Secularism and 
Beyond: Comparative Perspectives, 28.5–1.6. 2007, Copenhagen, Denmark.
Taira, Teemu 2008. Nykyaikaa tutkimassa. Kirsti Lempiäinen, Olli Löytty & Merja 
Kinnunen (toim.), Tutkijan kirja. Tampere: Vastapaino: 231–242.
Taira, Teemu 2010. Religion as a Discursive Technique: The Politics of Classifying Wic-
ca, Journal of Contemporary Religion 25(3): 379–394.
Taira, Teemu 2012a. New Atheism as Identity Politics. Mathew Guest & Elisabeth 
Arweck (toim.), Religion and Knowledge: Sociological Perspectives. Farnham: Ashgate, 
97–113.
Taira, Teemu 2012b. More Visible but Limited in Its Popularity: Atheism (and Atheists) 
in Finland, Approaching Religion 2(1): 21–45. 
Taira, Teemu 2013a. Making Space for Discursive Study in Religious Studies, Religion 
43(1): 26–45.
Taira, Teemu 2013b. The Category of ’Invented Religion’: A New Opportunity for  
Studying Discourses on ’Religion’, Culture and Religion 14(4): 477–493.
Taira, Teemu 2013c. Vähemmistöuskontojen hallinta Ison-Britannian ”suuressa yhteis-
kunnassa”. Tuomas Martikainen & Marja Tiilikainen (toim.), Islam, hallinta ja turval-
lisuus. Turku: Eetos, 159–183.
Taira, Teemu 2014a. Väärin uskottu. Ateismin uusi näkyvyys. Turku: Eetos.
Taira, Teemu 2014b. Uskonto suomalaisissa sanomalehdissä tavallisena päivänä, Us-
konnontutkija 2/2014. http://uskonnontutkija.fi/2014/12/06/uskonto-suomalaisissa-
sanomalehdissa-tavallisena-paivana/



265

Kirjallisuus

Taira, Teemu 2015. Media and the Nonreligious. Kennet Granholm, Marcus Moberg 
& Sofia Sjö (toim.), Religion, Media and Social Change. New York: Routledge, 110–125.
Taira, Teemu, Poole, Elizabeth & Knott, Kim 2012. Religion in the British Media To-
day. Jolyon Mitchell & Owen Gower (toim.), Religion and the News. Farnham: Ashgate, 
31–43.
Taylor, Charles 2007. A Secular Age. Cambridge: The Belknap Press of Harvard Uni-
versity Press.
Taylor, Louise 2012. Alan Pardew keeping the faith in the Newcastle United revolution, 
The Observer 5.5.2012. http://www.guardian.co.uk/football/2012/may/05/alan-pardew-
newcastle-united-manchester-city
Thal, Sarah 2002. A Religion That Was Not a Religion. Derek Peterson & Darren 
Walhof (toim.), The Invention of Religion: Rethinking Belief and Politics in History. New 
Brunswick: Rutgers Press, 100–115. 
Tremlett, Paul-François 2004. On the Formation and Function of the Category ’Reli-
gion’ in Anarchist Writing, Culture and Religion 5(3): 367–381.
Tuomaala, Salome 2011. Keskeytyksiä elämässä. Naisten toimijuudet aborttikertomuksissa. 
Helsinki: Helsingin yliopiston uskontotieteen laitos.
Turner, Victor 1969. The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. London: Rout-
ledge.
Tweed, Thomas A. 2006. Crossing and Dwelling: A Theory of Religion. Cambridge: Har-
vard University Press.
Utriainen, Terhi 1999. Läsnä, riisuttu, puhdas. Uskontoantropologinen tutkimus naisista 
kuolevan vierellä. Helsinki: SKS.
Viney, Rachel 1999. Religious Broadcasting on UK Television: Policy, Public Perception 
and Programmes, Cultural Trends 36: 4–28.
Virtanen, Leea 1974. Magiaa nykykulttuurissa. Hannu Launonen & Kirsti Mäkinen 
(toim.), Folklore tänään. Helsinki: SKS, 38–50.
Voas, David & Bruce, Steve 2007. The Spiritual Revolution: Another False Dawn for the 
Sacred. Kieran Flanagan & Peter C. Jupp (toim.), A Sociology of Spirituality. Aldershot: 
Ashgate, 43–61. 
Vogler, Conrad C. & Schwartz, Stephen E. 1993. The Sociology of Sport: An Introduction. 
New Jersey: Prentice Hall.
Ward, Graham & Hoelzl, Michael (toim.) 2008. The New Visibility of Religion. London: 
Continuum.
Warner, Rob 2010. Secularization and its Discontents. London: Continuum.
Warner, R. Stephen 1993. Work in Progress Toward a New Paradigm for the Sociologi-
cal Study of Religion in the United States, American Journal of Sociology 98: 1044–1093.
Warner, R. Stephen 2008. Parameters of Paradigms: Toward a Specification of the U.S 
Religion Market System, Nordic Journal of Religion and Society 21(2): 129–146.
Weaver, David H., Beam, Randal A., Brownlee, Bonnie J., Voakes, Paul S. & Wilhoit, 
G. Cleveland 2007. The American Journalist in the 21st Century: U.S. News People at the 
Dawn of the Millennium. Mahwah: Lawrence Erlbaum Associates. 
Weber, Max 1990 [1904–1905]. Protestanttinen etiikka ja kapitalismin henki. Suom. 
Timo Kyntäjä. Helsinki: WSOY.



266

Kirjallisuus

Weller, Paul 2008. Religious Diversity in the UK: Contours and Issues. London: Conti-
nuum.
Weller, Paul 2009. A Mirror for Our Times: ”The Rushdie Affair” and the Future of Mul-
ticulturalism. London: Continuum.
White, Hayden 1987. Tropics of Discourse: Essays in Cultural Criticism. Baltimore: Johns 
Hopkins University Press.
Wiebe, Donald 2004. The Reinvention or Degradation of Religious Studies? Tales from 
the Tuscaloosa Woods, Reviews in Religion and Theology 11(1): 3–14. 
Wiebe, Donald 2005. The Politics of Wishful Thinking? Disentangling the Role of the 
Scholar-Scientist from that of the Public Intellectual in the Modern Academic Study of 
Religion, Temenos: Nordic Journal of Comparative Religion 41(1): 7–38.
Wilhelmsson, Putte 2005. Keksi oma uskonto!, Turun Sanomat 22.5.2005.
Williams, Raymond 1993. Culture is Ordinary. Ann Gray & Jim McGuigan (toim.), 
Studying Culture: An Introductory Reader. London: Edward Arnold, 5–14.
Wilson, Bryan 1966. Religion in Secular Society. Harmondsworth: Penguin.
Winston, Diane & Green, John 2012. Most American Say Religion Coverage Too Sensa-
tionalized.  http://annenberg.usc.edu/~/media/PDFs/winston-bliss.ashx
Woodhead, Linda 2012. Introduction. Linda Woodhead & Rebecca Catto (toim.), Re-
ligion and Change in Modern Britain. London: Routledge, 1–33.
Woodhead, Linda & Heelas, Paul (toim.) 1999. Religion in Modern Times: An Interpre-
tive Anthology. Oxford: Blackwell.
Wright, Handel Kashope 2001. ‘What’s Going on?’ Larry Grossberg on the Status Quo 
of Cultural Studies, Cultural Values 5(2): 133–162.
Wyett, Charlie 2008. Scolari prayer works a miracle, The Sun 3.10.2008. http://www.
thesun.co.uk/sol/homepage/sport/football/1766551/Phil-Scolari-believes-Chelsea-ha-
ve-been-helped-by-God.html
Yilmaz, Ferruh 2007. Religion as Rhetorical Discourse: The Muslim Immigrant in 
(Danish) Public Discourse. Lynn Schofield Clark (toim.), Religion, Media, and the Mar-
ketplace. New Brunswick: Rutgers University Press, 198–223.
Young, Lawrence (toim.) 1997. Rational Choice Theory and Religion: Summary and Assess-
ment. New York: Routledge.
Žižek, Slavoj 1997. The Plague of Fantasies. London: Verso.
Žižek, Slavoj 2001a. On Belief. London: Routledge.
Žižek, Slavoj 2001b. Fragile Absolute: Or, Why is the Christian Legacy Worth Fighting for? 
London: Verso.
Žižek, Slavoj 2003. The Puppet and the Dwarf: The Perverse Core of Christianity. Cam-
bridge, MA: The MIT Press. 
Žižek, Slavoj 2004. Organs without Bodies: On Deleuze and Consequences. New York: 
Routledge.
Žižek, Slavoj 2005 [1994]. The Metastases of Enjoyment: Six Essays on Women and Causal-
ity. London: Verso.



267

Hakemisto

Abu-Hanna, Umayya 172
Ahmed, Sara 177
Aikalaisdiagnoosi 13, 17, 31, 128, 

239v1
Alasuutari, Pertti 37, 50, 141–145, 180, 

239–240v3
Althusser, Louis 16, 132
Altizer, Thomas J. J. 95
Alton, Roger 187
Ameobi, Sammy 229
Ameobi, Shola 229
Amos, Tori 213, 245v9
Anderson, Benedict 149 
Anttonen, Veikko 16, 42, 44, 137, 147, 

154, 159, 216–217  
Arafat, Jasser 173
Arfa, Hatem Ben 229
Aristoteles 236v2
Artikulaatio 48, 57, 61–64, 126–127, 

131–134, 151, 159, 233v7, 239v1, 
240v1 

Asad, Talal 124, 129–130 
Ateismi 33, 95, 100, 116, 118, 

188–189, 201

Ba, Demba 229
Bal Shem Tov ks. Israel ben Eliezer
Bahtin, Mihail 15
Bailey, Edward 203–204 
Balotelli, Mario 229
Barthes, Roland 13
Bataille, Georges 147
Bauman, Zygmunt 17, 52–53, 56, 90, 

125–126, 239v1   
Beal, Timothy 28

Beamis, Gregg 152
Beck, Ulrich 17, 117, 239v1
Beckett, Samuel 171
Beckford, James 208
Beckford, Martin 187, 191
Bell, Catherine 129–130, 204
Bellah, Robert N. 122
Berger, Peter L. 98, 107–108  
Beyer, Peter 234v11
Bhabha, Homi K. 75
Bourdieu, Pierre 16
Bowker, John 130
Brown, Andrew 188, 195
Bruce, Steve 109–113
Buddhalaisuus 21, 51, 54, 61, 65, 208, 

224
Buffy, vampyyrintappaja 208, 245v10
Butler, Judith 16
Butt, Riazat 187

Campbell, Colin 211
Carrette, Jeremy 14, 87, 233v6, 238v10 
Carter, Stephen 85
Casanova, José 104–105, 116, 123 
Cavicchi, Daniel 201
Certeau, Michel de 244–245v3
Chidester, David 29, 54–55, 67, 213 
Chopra, Deepak 87–88
Church of Maradonia, The 245v1
Cicero 201
Cisse, Papiss 229 
Clough, Brian 223
Comte, Auguste 97
Craft, The 245v10



268

Hakemisto

Daily Telegraph 187, 191
Davie, Grace 103–104, 106–107, 158 
Dawkins, Richard 33
Dean, William 87
Defamiliarisointi 28
Dekonstruktio 13, 15, 232v3
Dekulturaatio 102
Deleuze, Gilles 16, 27, 31, 178, 233v7, 

234v10
Dempsey, Clint 224
Deprivatisaatio 104–105, 116, 

123–125, 228
Derrida, Jacques 13, 15, 16, 84
Desekularisaatio 107, 116–117
Diskordianismi 33
Dobbelaere, Karel 103
Dowd, Mark 192
Drogba, Didier 226
Durkheim, Émile 13, 24, 97, 217–219

Eagleton, Terry 14, 69–70, 93, 
128–129, 237v4 

Eliezer, Israel ben 244v1
Etnisyys 10, 61, 101, 125, 130, 133, 

169, 189, 241v6–7, 242v9
Etnografia 16, 18–22, 50–52, 69, 73, 

128–130, 208  
Evankelikaalisuus 101, 227
Evankelis-luterilainen kirkko ks. 

luterilaisuus
Explore: From Istanbul to Anatolia 194

Fabian, Johannes 178, 243v14
Fairclough, Norman 26
Fanon, Franz 17
Feministinen tutkimus 15–16, 51, 

67–68, 133, 231–232v2, 235v13
Fenomenologia ks. uskontofenome-

nologia
Ferguson, Alex 223–224 
Fingerroos, Outi 16
Fischer, Michael M. J. 28
Fitzgerald, Timothy 15, 67, 231v2, 

233v6
Flood, Gavin 15, 47–48, 74, 231v2, 

233v6
Fokas, Effie 107
Fortuyn, Pim 99
Forward, Martin 129–130 

Foucault, Michel 14–16, 24–25, 27, 
29, 31, 66–67, 69–70, 80, 84, 
90–94, 129–130, 132, 233v6, 
236v2, 236v16, 238v12

Frankfurtin koulukunta 13, 29, 70, 
236v16  

Frazer, James G. 24, 232v4
Freud, Sigmund 13, 24, 29–30, 232v4, 

233v5

Gaddafi, Muammar 166
Gardner, Gerald B. 210
Gaulle, Charles de 164, 176
Geertz, Clifford 13
Giddens, Anthony 17, 128, 145, 

240v5, 243v16
Gledhill, Ruth 187, 244v3
Globalisaatio 10, 32, 65, 79, 99–101, 

107, 122–123, 165, 171, 190, 
234v11

Gogh, Theo van 99
Gramsci, Antonio 32, 129–130, 132 
Green, Robert 224
Grossberg, Lawrence 25, 30, 39, 

72, 81, 82, 92, 131, 198–200, 
206–207, 233v7, 233–234v8, 
236v16, 237v7, 238v11–12, 244v1, 
244–245v3  

Guardian, The 187, 195, 229
Guattari, Félix 10–11, 31, 178

Habermas, Jürgen 16, 29–30, 67, 70, 
74, 75, 235v14, 236v1, 236v15 

Hall, Stuart 16, 60, 66, 129–130, 133 
Hamas 175, 178
Hanegraaff, Wouter 211
Hardt, Michael 123
Hargreaves, Ian 190
Hasidismi 199, 244v1
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 64, 

236v2
Heinonen, Harri 205, 220
Helluntailaisuus 101
Helsingin Sanomat 42, 117, 138–139, 

151–152, 158, 160, 161, 165, 167, 
172, 175, 178, 180, 187–188, 
193, 240v1, 241v4, 241v6, 243v2, 
244v4 

Henkisyys 87–88, 101–102, 114, 120–
121, 213, 238v10, 238–239v13



269

Hakemisto

Hermeneutiikka 13, 29, 63, 67, 75, 
233v6, 235v14, 237–238v9

Hills, Matt 197, 201, 212
Hindulaisuus 234v9, 234v11, 

234–235v12, 238–239v13
Hitchens, Peter 188
Hjelm, Titus 245v8
Homoilta 185, 196
Honko, Lauri 9, 16
Horkheimer, Max 29, 70, 72
Hulsether, Mark 237v8
Huomenna hän tulee 171

Ideologia 15, 26, 29, 133, 199–200, 
207, 210, 231v1, 235v14  

Implisiittinen uskonnollisuus 121, 
203–204

Independent, The 187–188 
Inglehart, Ronald 111
Internet 10, 32, 85, 189, 191–192, 195
Iranin vallankumous 98–99, 167–168, 

181, 193–194, 241v4
Islam 21, 42–43, 47, 51–52, 61, 64–

65, 92, 99, 101–102, 125, 132, 157, 
161–183, 187, 190–191, 193–194, 
208, 228–229, 234–235v12, 
235v14, 239v2, 240–242v1–12, 
243v15, 244v4, 246v5 

Islam-Keskus Säätiö 157
Israelin ystävät ry. 172

Jainalaisuus 47
Jedismi 33
Jehovan todistajat 128
Jenkins, Henry 197–198, 200, 202, 

207–208, 213, 244–245v3
Jensen, Jeppe Sinding 81
Jindra, Michael 204
Johnston, Maurice 226
Juva, Mikko 174
Juutalaisuus 21, 101, 157, 169, 171–

175, 199, 207–208, 216, 233v5, 
238–239v13, 244v1 

Jälkitraditionaalisuus 141, 145, 149, 
153–154, 240v5, 243v16

Kaká, Ricardo 227–228 
Kansalaisuskonto 121–122, 203
Kant, Immanuel 26, 29, 176, 236v2 

Karhun kansa 33
Katolilaisuus, 47, 99–100, 221–222, 

225–226, 234v12, 244v3 
Kekkonen, Urho Kaleva 151
Kepel, Gilles 101
Ketola, Kimmo 16
Khomeini, Ajatolla 99, 167–168, 193 
King, Martin Luther 201
King, Richard 14, 87, 231v2, 233v6, 

238v10
Knott, Kim 44
Kognitiivinen uskontotiede 13–14, 17, 

55, 67–68, 113–114, 135, 231v1, 
237–238v9 

Koivisto, Mauno 151
Kontekstualismi 23–25, 30, 39, 

47–48, 51–52, 57–74, 92, 93, 
130, 131–134, 231v1, 232v3–8, 
237–8v9 

Kopimismi 33
Kristeva, Julia 15
Kultti 209–212, 245v7 
Kulttuuri 54–57
Kungfutselaisuus 54, 234v11, 

238–239v13
Kuper, Simon 226

Lacan, Jacques 16, 128
Laclau, Ernesto 16
Lactantius 201
Lahko 211
Laitila, Teuvo 16
Laitinen, Katja 213
Lévi-Strauss, Claude 13
Liminaalisuus 205–206, 219
Lincoln, Abraham 121
Lincoln, Bruce 92
Luterilaisuus 33, 42, 122, 137–160, 

173–174, 180–182, 188, 190, 196, 
240v4, 243v16  

Lyon, David 115

Maallistuminen 21, 34, 36–37, 40–41, 
95–118, 120, 124, 189

Mack, Burton L. 86–87, 93
Maffesoli, Michel 209, 245v7
Mannerheim, Carl-Gustav Emil 122
Maradona, Diego 215–216, 220–222, 

224



270

Hakemisto

Marcus, George E. 28
Martikainen, Tuomas 241v6
Martin, David 103
Marx, Karl 13, 24, 29–30, 49–51, 54, 

93, 97, 132, 231–232v2, 232v3, 
232v4, 233v5, 236v2, 236v16

Masuzawa, Tomoko 237v8
Mauss, Marcel 28
May, Todd 26
McCutcheon, Russell T. 14, 39–40, 

67, 70–72, 75–94, 231v2, 233v6, 
236v15, 237v3, 237v5, 237v8, 
238v10, 238v11

Media 10, 12, 17–21, 36–38, 42–44, 
51, 79, 92, 99–100, 116–117, 
125, 133, 138–140, 149, 161–183, 
184–196, 206, 207, 209, 223–230, 
231v1, 232v3, 235v14 240v1, 
243v2, 243v15, 244v4, 245v8, 
245v10, 246v5

Mediatisaatio 36, 232v3
Meri, Lennart 152
Micklethwait, John 100
Moberg, Marcus 19
Mol, Hans 216
Monikulttuurisuus 10, 125, 129–130
Morrison, Jim 19, 205, 209
Murphy, Tim 17
Murray, Margaret 210
Muslim Driving School 194
Muslim Premier League, The 229–230, 

246v5
Muslimi ks. islam
Muslimielämää 194
Mutanen, Annikka 187–188
Mystiikka 51, 234v9, 238–239v13
Myytti 13, 19, 121, 150–151, 153–154, 

197–198, 212, 225

Nasri, Samir 228–229
Nasser, Gamal Abdel 164–165, 241v3
Nationalismi 54, 61, 113, 121, 138, 

140, 144, 148–154, 159–160, 
163–164, 166, 170–171, 177, 181, 
234v9, 234–235v12, 241–242v8, 
242v12  

Negri, Antonio 123
News of the World 224
Nietzsche, Friedrich 44, 96

Norris, Pippa 111
Nurmi, Paavo 122
Nye, Malory 129–131, 231–232v2

Observer, The 229
Opas, Minna 16
Ortodoksisuus 33, 157

Paavali 128
Paavi Benedictus XVI 99, 191
Paavi Franciscus 99
Paavi Johannes Paavali II 99–100 
Pahlevi, Reza 167
Pardew, Alan 229
Parrinder, George 130
Pastafarismi 33
Pentikäinen, Juha 9, 16
Perennialismi 63, 243v9
Pesonen, Heikki 16, 19
Phillips, John 26
Pienaar, Steven 228
Platon 236v2
PLO 173–175, 178
Poole, Elizabeth 44, 243v15
Populaarikulttuuri 10, 18–20, 36, 

43–44, 52, 129–130, 197, 203, 
206–207, 212–213, 236v16, 
245v10

Positivismi 13, 15, 29, 75, 235v14
Postkolonialismi 17, 51, 60, 129, 

231–231v2
Postmarxismi 13, 51, 93, 231–232v2
Postmoderni 13, 31, 51, 60, 71, 84, 

115, 125–126, 206, 231–231v2, 
233v6, 237v5

Poststrukturalismi 13, 16, 26, 51, 60, 
93 

Privatisaatio 104, 116, 123–126
Pyhä järjestys 153

Raamattu 157, 173, 221
Rajchman, John 91
Rationaalisen valinnan teoria 105–107
Reduktionismi 12–14, 68, 71–72, 130, 

233v6
Ringgren, Helmer 9
Rituaali 21, 34, 44, 92, 104, 121, 130, 

148, 203–206, 209–210, 213, 
217–218, 220, 227, 231v1 



271

Hakemisto

Robinho 223
Robinson, John A. T. 95
Rooney, Wayne 227–228
Rorty, Richard 26–27
Rousseau, Jean-Jacques 121
Rushdie, Salman 99

Saatanalliset säkeet 99, 170, 241–242v8
Said, Edward 14, 16, 77, 83–84, 

90–93, 175–177
Sakralisaatio 120–121
Saler, Benson 216
Sanders, Alex 210
Sartre, Jean-Paul 91
Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph 

236v2
Schwartz, Stephen 201
Scolari, Luiz Felipe 226
Scotsman  228
Segal, Robert 15
Sekularisaatio ks. maallistuminen
Sekularismi 130, 185, 187, 191 
Shilton, Peter 224
Shintolaisuus 238–239v13
Shortlist 227
Sijaisuskonnollisuus 104, 158–159
Sikhiläisyys 47, 190–191, 238–239v13
Sillanpää, F. E. 151
Sjö, Sofia 19
Sjöblom, Tom 237v5
Šklovski, Viktor 28
Smart, Ninian 54, 130
Smith, Jonathan Z. 21, 84, 93, 

129–130, 239–240v3
Smith, Philip 60
Smith, Wilfred Cantwell 130
Soma, Omar al 228
Spivak, Gayatri Chakravorty 16
Strukturalismi 13, 16
Sun, The 223–224, 226 
Sunday Mirror, The 224
Suojanen, Päivikki 16
Suomen Islamilainen Yhdyskunta 157
Suomen Vapaa Wicca -yhdyskunta 83
Söderholm, Stig 19, 205, 209

Tablet, The 244v3
Taru sormusten herrasta 212

Tiedonintressiteoria 11, 26, 29, 67–68, 
74–75, 235v14, 236v1, 236v15 

Tieteidenvälisyys 11–17, 48, 57–59, 73, 
129–130, 233v6 

Time 95, 96, 99, 100, 118
Times, The 187, 223, 244v3
Tioté, Cheikh 229
Topelius, Zacharias 151
Totemismi 218
Tremlett, Paul-François 85
Turner, Victor 13, 205–206, 219
Tweed, Thomas 17
Tylor, Edward B. 24, 232v4
Tähtien sota 212

Uskontodiskurssi 14, 21–22, 37, 
42–45, 65, 85, 92, 112–113, 119, 
131, 162, 213, 233v6, 234v11 

Uskontofenomenologia 12–16, 23, 25, 
58, 63–65, 67–68, 75, 129–130, 
205, 216, 233v6  

Uskontoteoria 17, 23–25, 59–61, 67, 
71, 73–74, 106, 232v4, 233v5 

Utriainen, Terhi 237v5
Uusheimot 125, 209, 245v7

Virolainen, Johannes 151
Vivekananda, Swami 234–235v12
Vogler, Conrad 201

Warner, R. Stephen 106
Washington, George 121
Weber, Max 13, 97–98, 132, 232v4
West, Kanye 33
White, Hayden 243v13
Wiccalaisuus 83, 210, 212, 245v8–10
Wiebe, Donald 15, 40, 75–94, 

237v3–4, 237v7, 238v11 
Wilhelmsson, Putte 212
Williams, Raymond 48, 55, 129–130 
Wilson, Bryan 98
Wittgenstein, Ludwig 236v2
Wooldridge, Adrian 100

Yeezianity 33

Žižek, Slavoj 128–129, 236v2



Eetos-julkaisuja

Eetos 1: Vastarintaa nykyisyydelle: näkökulmia Gilles Deleuzen ajatteluun. Toim. 
Teemu Taira ja Pasi Väliaho (2004). E-julkaisu 2015.

Eetos 2: Teemu Taira: Notkea uskonto (2006). E-julkaisu 2015.
Eetos 3: Katve-Kaisa Kontturi: Feminismien ristiaallokossa. Keskusteluja taiteen ja 

teorian kytkennöistä (2006). E-julkaisu 2015.
Eetos 4: Pornoakatemia! Toim. Harri Kalha (2007).
Eetos 5: Jukka-Pekka Puro: Minä viestii. Tutkielma viestivän ihmisen teoriasta ja 

tulkinnasta (2007).
Eetos 6: In medias res. Hakuja mediafilosofiaan. Toim. Olli-Jukka Jokisaari, Jussi 

Parikka ja Pasi Väliaho (2008).
Eetos 7: Jukka Sihvonen: Idiootti ja samurai. Tuntematon sotilas elokuvana (2009). 

3. painos.
Eetos 8: Hanna Väätäinen: Liikkeessä pysymisen taika. Etnografisia kokeiluja yhteisö-

tanssiryhmässä (2009).
Eetos 9: Lasse Kekki: Pervo parrasvaloissa. Queer-draamaa Teksasista Kokkolaan.

Toim. Pia Livia Hekanaho ja Jarmo Haapanen (2010).
Eetos 10: Kaisa Kurikka: Algot Untola ja kirjoittava kone (2013). 2. painos.
Eetos 11: Jukka Sihvonen: Aivokuvia. Elokuva, teoria, Deleuze (2013). E-julkaisu 

2015.
Eetos 12: Islam, hallinta ja turvallisuus. Toim. Tuomas Martikainen ja Marja Tiili-

kainen (2013). 2. painos.
Eetos 13: Toisin sanoin. Taiteentutkimusta representaation jälkeen. Toim. Ilona Hon-

gisto ja Kaisa Kurikka (2013). 2. painos. E-julkaisu 2016.
Eetos 14: Teemu Taira: Väärin uskottu? Ateismin uusi näkyvyys (2014). 2. painos. 

E-julkaisu 2017.
Eetos 15: Posthumanismi. Toim. Karoliina Lummaa ja Lea Rojola (2014). 5. painos.
Eetos 16: Susanna Paasonen: Pornosta (2015). 2. painos.
Eetos 17: Teemu Taira: Pehmeitä kumouksia. Uskonto, media, nykyaika (2015).
Eetos 18: Rasismi ja filosofia. Toim. Jani Sinokki (2017). 2. painos.
Eetos 19: Mielikuvituksen maailmat. Tieteidenvälisiä tutkimuksia kirjallisuudesta. 

Toim. Merja Polvinen, Maria Salenius ja Howard Sklar (2017).
Eetos 20: Uskontososiologia. Toim. Kimmo Ketola, Tuomas Martikainen ja Teemu 

Taira (2018). 2. painos.
Eetos 21: Kuulumisen reittejä taiteessa. Toim. Kaisa Hiltunen ja Nina Sääskilahti 

(2019).
Eetos 22: Anna Helle: Todellisuus pahoinpiteli runon. Yhteiskunnallisuus ja tunteet 

suomenkielisessä kokeellisessa nykyrunoudessa (2019).

Yhteistyössä Faros-kustannus Oy:n kanssa:  
Charlie Gere: Digitaalinen kulttuuri (2006). 



 

EETOS 17

Pehmeitä 
kumouksia

Uskonto, media, nykyaika

Pehmeitä kumouksia: Uskonto, media, nykyaika käsittelee uskontoa ja 
sen tutkimista nykyajan mediavetoisessa kulttuurissa. Uskontotieteen 

menetelmällisten kysymysten lisäksi teos analysoi nykykulttuurin 
uskonnollisuutta ja siihen vaikuttavia laajempia yhteiskunnallisia 
prosesseja. Teos hahmottaa kriittisiä kulttuurintutkimuksellisia ja 

uskontososiologisia lähestymistapoja yhdistellen ”pehmeitä kumouksia” 
uskontotieteen tutkimusperinteisiin ja -kohteisiin. Yksittäisten lukujen 

kohdennukset liikkuvat tieteenalan menetelmiä ja mahdollisuuksia 
luotaavista kysymyksistä uskontoa koskevien mediakeskustelujen 

kautta faniuteen ja populaarikulttuuriin. 

Teemu Taira on uskontotieteen dosentti Turun yliopistossa

Pehm
eitä kum

ouksia   Taira

17

teemu taira




