Pehmeit'e.i
kumouksia

Uskonto, media, nykyaska




Pehmeiti kumouksia
Uskonto, media, nykyaika






Pehmeiti kumouksia
Uskonto, media, nykyaika

Teemu Taira

{e=)



Vuonna 2004 perustettu Eetos on yhdistys, jonka tarkoituksena on ylldpitid, tukea
ja edistid monitieteellistd ja kriittistd humanistisen alan toimintaa ja tutkimusta.
Eetos-yhdistyksen toiminnallisena lihtokohtana on asettua tieteen, taiteen ja filo-
sofian solmukohtiin.

Eetoksen e-julkaisut

Teemu Taira ja Pasi Viliaho (toim.): Vastarintaa nykyisyydelle: nikikulmia Gilles
Delenzen ajatteluun. 2015 (nid. 2004, Eetos-julkaisuja 1).

Teemu Taira: Notkea uskonto. 2015 (nid. 2006, Eetos-julkaisuja 2).

Katve-Kaisa Kontturi: Feminismien ristiaallokossa. Keskusteluja taiteen ja teorian
kytkenndgisti. 2015 (nid. 2006, Eetos-julkaisuja 3).

Jukka Sihvonen: Aivokuvia. Elokuva, teoria, Deleuze. 2015 (nid. 2013, Eetos-jul-
kaisuja 11).

Ilona Hongisto ja Kaisa Kurikka (toim.): Toisin sanoin. Taiteentutkimusta represen-
taation jilkeen. 2016 (nid. 2013, Eetos-julkaisuja 13).

Teemu Taira: Vidrin uskottu? Ateismin uusi nikyvyys. 2017 (nid. 2014, Eetos-jul-
kaisuja 14).

Teemu Taira: Pehmeiti kumouksia. Uskonto, media, nykyaika. 2019 (nid. 2015, Ee-
tos-julkaisuja 17).

VERTAISARVIOITU
k KOLLEGIALT GRANSKAD
' PEER-REVIEWED

www.tsv.fi/tunnus

Eetos-julkaisuja 17
http://www.eetos.org

© 2015 & 2019 Teemu Taira

ISBN 978-952-7385-00-5 (PDF)
ISBN 978-952-67966-8-0 (nid.)
ISSN 2343-1210 (PDF)
ISSN 1795-3014 (nid.)



Sisdllys

Kiitokset

Johdanto: Pehmeiti kumouksia

L.

Uskonnolliset kdytdnnot ja kulttuuriset kontekstit:
Uskontotieteen ja kulttuurintutkimuksen rajankiyntid

Retoriset dikotomiat ja keskustelu uskonnontutkijan
intellektuaalisista rooleista

Maallistumisparadigma murroksessa
Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja nikokulmia

Suomalais-luterilainen modernisaatio
hautaamiskeskusteluissa

Islamin muuttuva julkisuuskuva
Uutinen uskonnosta: tyytymittdmyyden tae?
Fanius ja uskonto

Jumalan kisi: Miksi uskonnosta puhutaan ja vaietaan

jalkapallon yhteydessi?

Viitteet
Kirjallisuus
Hakemisto

47

75
95

119

137
161
185

197

215

231
247
267






Kiitokset

Teos on erddnlainen retrospektiivi tavoistani hahmottaa uskonto-
tiedettd 20 vuoden aikana. Aloitin uskontotieteen opinnot Turun
yliopistossa 20-vuotiaana vuonna 1994. Viittelin filosofian toh-
toriksi vuonna 2006 ja vuonna 2010 minulle myonnettiin Turun
yliopiston uskontotieteen dosentin arvonimi. Vuonna 2014 tiy-
tin 40-vuotta, joten teos on koottu titd juhlistaen. Varhaisimman
tekstin ensimmaiinen versio on kirjoitettu 2000-luvun alussa ja
tuorein vuonna 2013. Valikoidut tekstit on julkaistu vuosien 2004
ja 2014 vilisend aikana. Haluan kiittdi tekstien alkuperiisiin ver-
sioihin vaikuttaneita tutkijoita, vertaisarvioitsijoita ja muita eri
vaiheissa kommentoineita kollegoja. Olen vakuuttunut, etti asian-
osaiset tunnistavat itsensi ja apunsa jiljet teoksen sivuilta, joten en
edes yritd mainita kaikkia nimeltd. Osan nimistd voi lukea alku-
periisistd julkaisutiedoista.

Kiitin kollektiivisesti Turun yliopiston uskontotieteen oppi-
aineen henkil6kuntaa ja muita tutkijoita tydyhteisostd. Vuosien
2007 ja 2010 vilisend aikana tyoskentelin suurimman osan ajas-
tani Leedsin yliopiston uskontotieteen oppiaineessa. Kiitin mi-
nua sielld tukenutta tutkijayhteisod. Kiitos Jyviskylin yliopiston
Nykykulttuurin tutkimuskeskukselle, jonka kutsuista pari tekstid
sai alkunsa. Nimeltd haluan erikseen kiittad Turun yliopiston us-
kontotieteen professori Veikko Anttosta, Lancasterin yliopiston
professori Kim Knottia ja Tampereen yliopiston sosiologian pro-
fessori Pertti Alasuutaria. Ilman heiddn suosituksia ja muuta tukea
osa teksteistd olisi jadnyt tekemittd. Suomen Akatemia, Suomen



Kiitokset

Kulttuurirahasto ja Kulttuuristen tulkintojen tutkijakoulu ovat
tukeneet hankkeitani taloudellisesti vihintddn vuoden ajan timin
teoksen tekstien alkuperidisind kirjoitusajankohtina, joskin suu-
rin osa niistd teksteistd on syntynyt padasiallisen tutkimustyon
sivutuotteena. Myos Kirkon tutkimuskeskus myodnsi pienen apu-
rahan vuonna 2005. Sen avulla tehty ty6 nikyy parissa timin
teoksen tekstissi. Varhaisimman timin teoksen tekstin kirjoitin
toimiessani yliopistolehtorin viransijaisena Turun yliopiston us-
kontotieteen oppiaineessa vuosien 2001 ja 2003 viliseni aikana.
Kiitos kaikille tukijoille. Viimeistelyssd sain apua Turun yliopis-
ton uskontotieteen tutkijoilta Anna Haapalaiselta, Jere Kyyrolti ja
Tuomas Aystolti. Eetos-yhdistysti kiitin limpimisti siitd, etti se
suostui ottamaan teoksen julkaisuohjelmaansa.

Turussa tammikuun toisena pdiviand 2015

Teemu Taira



Johdanto: Pehmeita kumouksia

Suomessa uskontotiede on ollut puoli vuosisataa yliopistollinen
oppiaine. Ensimmiinen alan professuuri perustettiin Abo Akade-
min yhteyteen. Siihen kutsuttiin Helmer Ringgren vuonna 1960.
Joulukuussa vuonna 1962 Turun yliopistoon perustettiin vertai-
levan kansanrunoudentutkimuksen ja uskontotieteen professuuri,
johon nimitettiin Lauri Honko (1932-2002). Kolmas professuuri
perustettiin Helsingin yliopistoon vuonna 1970, ja viranhaltijaksi
valittiin Juha Pentikdinen (Anttonen 2010, 71.) Kuten Hongon
professorinimike osoittaa, suomalaisen uskontotieteen institu-
tionalisoitumisen varhaisvaiheissa suhde folkloristiilkkaan — joka
tunnettiin aikaisemmin kansanrunoudentutkimuksena — ja yli-
padtdin perinteentutkimukseen on ollut liheistd. Niin on ollut
erityisesti Turun yliopistossa, jossa uskontotieteen ja folkloristii-
kan professuurit eriytyivit vuonna 1992, kun perustettiin my6-
hemmin professuuriksi muutettu folkloristiikan apulaisprofes-
suuri. Eriytyminen sai symbolisen paitepisteensi Hongon jddtyd
elikkeelle vuoden 1996 lopussa, vaikka oppiaineet olivatkin jo
olleet itseniisii. Helsingin yliopistossa ja Abo Akademissa suhde
ei ole ollut yhtd vahvasti institutionalisoitu, mutta kokonaisuutena
voidaan sanoa, ettd suomalainen uskontotiede on kehittynyt yh-
teisty0ssd niin sanottujen kansallisten tieteiden kanssa.
Vuosikymmenten aikana suomalainen yhteiskunta ja muu
maailma on muuttunut, mutta niin on myds uskontotiede. Aloi-
tin yliopisto-opiskeluni vuonna 1994. Monet timin teoksen aja-
tuksista itivit jo 1990-luvulla, joskin ne saivat tdssd teoksessa esi-



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

tetyn muotonsa 2000-luvulla. Tuona aikana internetin ja muun
kommunikaatioteknologian kehittyminen ja arkipiiviistyminen
muuttivat tapaamme olla tekemisissd toisten kanssa ja saada tie-
toa asioista. Globalisoituminen, muuttoliikkeet ja monikulttuuris-
tuminen muuttivat arkiset kokemus- ja elinympirist6t etnisesti,
kulttuurisesti ja uskonnollisesti kirjavammiksi. Nykypdivin nuo-
ret kasvavat myos populaari- ja mediakulttuurin kyllastimassd
ympiristossd aivan toisella tavalla kuin vaikkapa suomalaisen us-
kontotieteen varhaisvaiheessa.

Vaikka uskontotiede on kantanut mukanaan oppialan klas-
sikoiden perintéd ja niiden hahmottelemia tutkimusongelmia,
tieteenala on reagoinut yhteiskunnallisiin muutoksiin. Suurta
yksimielisyyttd ei kuitenkaan ole muodostunut siitd, millaiseksi
tieteenalan tulisi muodostua pysyikseen relevanttina my6s tule-
vaisuudessa. Sen sijaan on olemassa erilaisia rinnakkain eldvid pe-
rinteitd ja uusia nikdkulmia, jotka tieteenalan sisdisten teoria- ja
metodologiakeskustelujen lisiksi muotoutuvat suhteessa myos tut-
kimuskohteisiin ja "kentin” muutoksiin. Tdmin teoksen aiheena
on uskonto ja sen tutkiminen nykyajan mediakulttuurissa. Se tar-
joaa yhden nikokulman tai — koska luvut on kirjoitettu eri aikoi-
na ja julkaistu erilaisissa yhteyksissd — on ehki asianmukaisempaa
sanoa, etti kokonaisuudesta muodostuu muutamia uskontotieteel-
lisid avauksia nykyajan mediakulttuuriin.

Teoksen luvut kisittelevit laajasti ottaen kahta suurta kysymys-
ti: Miten tutkia "uskontoa” — miten ikini se miiritellidnkiin —
nykyajan mediakulttuurissa ja miten "uskonnon” asemaa voitaisiin
tulkita nykyajan mediakulttuurin luomissa puitteissa? Ensimmai-
seen kysymykseen sisiltyy myos itsereflektiivinen ulottuvuus. Se,
miten tutkitaan, on liheisessd yhteydessi myos siihen, millaisia
rooleja tutkijoilla on tiedon tuottajina. Nimi ovat lihtkohtia,
mutta niihin ei tarjota yksiselitteisid vastauksia. Sen sijaan teokses-
sa ehdotetaan muutamia "pehmeitd kumouksia”.

Vuosia sitten Koéopenhaminassa poikkesin kirjakauppaan, josta
tarttui mukaan Félix Guattarin haastatteluista ja lyhyistd artik-
keleista koostuva Soft Subversions. Olen pitinyt teoksen otsikosta,

10



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

koska se sopi Guattarin muuhun ajatteluun. Pehmeiti kumouksia
on siis kumarrus Guattarin suuntaan, mutta olen antanut sille
tissd teoksessa omanlaisen tulkinnan. Englannin kielen sanan
“subversion” (lat. subvertere) lihimmit suomenkieliset vastineet
ovat "kumous” ja “mullistus”. Sanakirjamiirittelyissi “subver-
sion” viittaa tyypillisesti sosiaalisen jirjestyksen valtarakenteiden
kumoamiseen ja erityistapauksissa jopa valtiovallan vikivaltaiseen
kukistamiseen. Kriittisessi kulttuuriteoriassa termii on kiytetty
viittaamaan kulttuurin muutokseen ja muuttamiseen, joka voi ta-
pahtua esimerkiksi haastettaessa hegemonisia merkitysrakenteita.
Guattarin ilmaisussa on kuitenkin mukana miire "pehmed”, joka
vihjaa, ettei kumouksen kohteena ole vilttaimitti jokin suuri ko-
konaisuus, kuten valtio, talous tai kansakunta, vaan kyse on yhti
lailla vihittdisestd vaikuttamisesta niihin tekijoihin, joista suuret
kokonaisuudet rakentuvat. Guattari (1996, 111) perddnkuulut-
ti omaan innostavaan tyyliinsi analyysia, joka johtaa vihitellen
maailmaa muuttaviin pehmeisiin kumouksiin ja huomaamatto-
miin vallankumouksiin.

Ajatus pehmeistd kumouksista pyrkii taiteilemaan kahden 3-
ripdan vililld: tavoitteena on vilttdd yhediled kisitys, jonka mu-
kaan tieteenalan oppi-isit sanoivat jo kaiken tirkein, kunhan vain
tulkitaan sopivalla tavalla ja toisaalta myos uudistamisinnostuk-
sesta toisinaan ldpikuultava oppihistoriallinen muistinmenetys ja
retorinen hyperbola. Edelliseen tuskin syyllistyn, mutta mikili
teoksessa on merkkejd jalkimmadisestd, se kertoo ensisijaisesti siitd,
miten erindiset tutkijat ovat vaikuttaneet merkittavisti ajatteluuni.
Ajatus pehmeistd kumouksista kuitenkin kuvaa titd teosta ainakin
kuudella eri tavalla: (i) se kehittelee uskontotieteelle uusia tietei-
denvilisia muodostelmia hylkddmattd vanhaa; (ii) se laajentaa pe-
rinteisid ja tyypillisid aineistoja ja tutkimuskohteita tuomalla vaih-
toehtoja osaksi nykypdivin uskontotiedettd; (iii) se hahmottelee
kontekstisidonnaista teoretisointia perinteisten universaaliteorioi-
den rinnalle — ja joissain tapauksissa haastajaksi; (iv) se korostaa
kriittisen uskontotieteen tirkeyttd ymmartivin jaselittdvin tiedon-
intressin tdydentdjani ja pohtii, mitd “kriittisyys” voisi tarkoittaa

11



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

ja olla kdytinndssd; (v) se ehdottaa, ettd yhteiskunnalliset muutok-
set ja sen myotd kiinnostus ajankohtaisiin aiheisiin muokkaavat
uskontotieteen perinnetti ja kysymyksenasetteluja; (vi) se esittdd,
ettd medialla on entistd merkittdvimpi rooli uskontotieteessi siten,
ettd se ei ole pelkistdin vaihtoehtoinen tutkimuksellisen erikoistu-
misen kohde, vaan olennainen osa minki tahansa uskonnon toi-
mintaymparistod.

Uundet tieteidenviiliset muodostelmat

Ensiksi teoksen luvuissa rakennetaan tieteidenvilistd uskontotie-
dettd. Uskontotiede on ollut aina tieteidenvilinen, mutta se tapa,
jolla tdssd tuodaan uskontotiedettd tekemisiin kriittisen kulttuu-
rintutkimuksen, uskontososiologian ja mediatutkimuksen valikoi-
tujen teoreettisten keskustelujen kanssa, on mahdollista mieltdd
“pehmeiksi kumoukseksi” tai kdinnokseksi kohti yhdenlaista
versiota, joka ei viitd olevansa ainoa mahdollisuus, mutta pyrkii
osoittamaan oman merkittdvyytensi nyky-yhteiskunnassa. Se,
missd mdirin muut nikevit "kumouksen”, riippuu heidin kisi-
tyksistddn siitd, mitd uskontotiede on ollut. Siksi kyse on osittain
henkilohistoriallisesta asiasta — tutkijan asemoitumisesta ja uskon-
totieteen perinteestd, johon hinet on koulutettu.

Tapaani hahmottaa uskontotiedetti on vaikuttanut 1990-lu-
vun keskeiset teoriakeskustelut, joille oli tyypillistd ankara uskon-
tofenomenologisen tutkimusperinteen kritiikki sen epitieteelli-
syyden ja piiloisen teologisuuden vuoksi. Vastaavasti valikoituja
selittdvid teorioita arvosteltiin siitd, ettd ne palauttavat uskovien
kisitykset, kokemukset ja merkitykset johonkin perustavampaan
todellisuuden osaan ja nidin myds hankaloittavat yrityksid ym-
mirtdd uskovien elimismaailmaa. Tétd keskustelua kiytiin “an-
tireduktionismin” ja “reduktionismin” vililld. (Idinopulos & Yo-
nan toim. 1994. Kotimaisesta keskustelusta ks. Pulkkinen 1997,
95-113; Pyysidinen 2006, 74—84; myos Anttonen 1996, 160v5.)

Yleisesti ottaen kiista koski sitd, millaista uskontotieteen tulisi olla

12



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

— merkitysten ja kokemusten ymmirtimiseen tihtidviid herme-
neuttis-fenomenologista tutkimusta vai (jilki)positivistista selittd-
vid hypoteeseja testaavaa yhteiskuntatiedetti.

Keskustelusta puuttui kidytinndssi kokonaan se, mistd puhuin
muita humanistisia aloja opiskelevien kavereideni kanssa. Kyse oli
kulttuuri- ja taideteoriasta, osin my6s yhteiskuntateoriasta, ylipa-
tdidn siitd, miki tunnettiin kriittiseni tutkimuksena tai ”Teoria-
na” (sama “Teoria” kriisiytyi sen harjoittajien mukaan 2000-lu-
vun alussa, mutta se tarkoitti rutinoitumista pikemminkin kuin
rappiota). Toisin sanoen uskontotieteen teoriakeskusteluja eivit
hallinneet postkolonialismi, poststrukturalismi, postmodernismi,
Frankfurtin koulukunta, dekonstruktionismi, brittiliinen kult-
tuurintutkimus, postmarxismi ja sosiologinen aikalaisdiagnoosi.
Jos katsotaan esimerkiksi 1990-luvun ja 2000-luvun alun kult-
tuuriteoreettisia johdantoteoksia, niissi kisitellyistd tutkijoista
uskontotieteessi tulivat tutuiksi lihinni Clifford Geertz, Victor
Turner ja klassikot Sigmund Freud, Emile Durkheim ja Max We-
ber. Karl Marxia ei opetettu kdytinndssi lainkaan, vaikka hinet
mainittiin luennoilla ja esiteltiin kurssikirjallisuudessa. Struktura-
lismia ja Claude Lévi-Straussin myyttiteoriaa opetettiin, mutta ei
esimerkiksi toisen ranskalaisen, Roland Barthesin (1991) versiota
eikd strukturalismin ja Lévi-Straussin teoreettisia olettamuksia
ruotivia ranskalaisfilosofi Jacques Derridan 1960-luvun lopulla
kirjoittamia poststrukturalistisia kritiikkejd (esim. Derrida 1997,
101-140; 2004, 351-370).

On yksi asia esittdd, ettd uskontotieteen keskusteluista puuttui
1990-luvun alkupuolella iso osa kulttuuriteorian keskeisnimisti ja
toinen viittdd, ettd timi teki uskontotieteestd jotenkin vajavaista.
Edellinen pitdi paikkansa, jilkimmaiinen on lihempini makuasi-
aa. Kriittisen kulttuuriteorian sijaan uskontotieteessi vahvistuivat
jalkipositivistiset selittdvit lihestymistavat. Esimerkiksi 1990-lu-
vun lopulla ja 2000-luvun alussa kognitiivinen uskontotiede nou-
si voimakkaasti niin Suomessa kuin kansainvilisesti. Se vetosi
(luonnon)tieteellisyyden ihanteeseen ja luonnontieteen 16ydésten
hyddyntimiseen kritisoidessaan erityisesti uskontofenomenolo-

13



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

gista perinnettd. Se vastusti sitd, mitd uskontotieteessd tuolloin
kutsuttiin merkitysten ymmartimiseen tihtidviksi “antireduketi-
onismiksi”, jossa kiistettiin ajatus uskonnon palauttamisesta jo-
honkin perustavampaan sosiaaliseen, psyykkiseen tai biologiseen
tekijadn. Kognitiivisissa lihestymistavoissa etsittiin evoluutiossa
kehittyneestd ihmisen kognitiosta selityksid esimerkiksi uskonnol-
listen ajatusten alkuperille, ylikulttuuriselle toistuvuudelle, levii-
miselle ja sdilymiselle. Siitd on tullut vihitellen yksi uskontotieteen
suuntaus muiden joukossa ja varhaisvaiheen valloitusretoriikka
on maltillistunut. Vaikka olen hyddyntinyt joitain kognitiivisen
tutkimuksen nikemyksii ja pyrin edelleen seuraamaan suuntauk-
sen parissa kiytdvdi keskustelua, itsedni eniten kiinnostaviin ky-
symyksiin ne eivit tarjonneet sopivia tai kaikkein tehokkaimpia
tyokaluja ja vastauksia.

Jotain muutakin tapahtui 1990-luvun lopussa ja 2000-luvun
alussa. Kansainvilisesti tarkasteltuna uusi 1960-luvulla syntynei-
den sukupolvi sai ensimmaiiset kirjansa valmiiksi. Moni heistd
jakoi kiinnostukseni kulttuuriteoreettiseen keskusteluun. Kana-
dalaisen Russell T. McCutcheonin Manufacturing Religion, jossa
tunnistin jilkid esimerkiksi kirjallisuus- ja kulttuuriteoreetikko-
jen Terry Eagletonin ja Edward Saidin ajattelusta, ilmestyi vuon-
na 1997. Siind analysoitiin uskontotiedettd ja uskontodiskurs-
sia osana valtasuhteita ja kritisoitiin tutkijoiden tapoja rakentaa
uskonnosta ilmid, jolla on ylihistoriallinen olemus. Brittildisen
Richard Kingin Orientalism and Religion vuodelta 1999 oli jo ni-
mensi puolesta Saidista ja myos hineen kohdistuneesta kritiikistd
inspiroitunut. Siind ehdotettiin, ettd uskontotieteen tulisi mieltdd
itsensd  kulttuurintutkimukselliseksi alaksi pikemminkin kuin
teologian eriytyneeksi versoksi. King kisitteli uskontodiskurssin
kietoutumista valtasuhteisiin ja erityisesti kolonialismiin. Britti-
ldisen Jeremy Carretten Foucault and Religion vuodelta 2000 loi
linkkejd uskontotieteen ja itsedni kiinnostaneen ranskalaisfilosofi
Michel Foucaultn ajattelun vilille. Teos painottui erittelemdin
Foucaultn kirjoituksista teologisia ja uskonnollisia teemoja seki
pohtimaan, miten ne muuttavat uskonnollista ajattelua. Tutkimus

14



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

kuitenkin vakiinnutti kisitystd, jonka mukaan Foucault on myos
empiirisen uskontotieteen kannalta keskeinen ajattelija. Hieman
iakkdiampi britti Timothy Fitzgerald julkaisi paljon keskustelua
herittineen ensimmaiisen monografiansa 7he Ideology of Religious
Studies vuonna 2000. Siind hin kritisoi uskonnon kisitteen ana-
lyyttista kiyteod ja hahmotteli uskontotiedettd osana yleisempdd
kulttuurintutkimuksen viitekehystd. Jo aikaisemmin julkaissut
britti Gavin Flood sai valmiiksi teoksensa Beyond Phenomenology
vuonna 1999. Edelld mainittujen tutkijoiden painotuksista poike-
ten hin argumentoi dialogisen uskontotieteen puolesta ja uskonto-
fenomenologiaa kritisoidessaan painotti venilidisen kirjallisuus- ja
kultcuuriteoreetikko Mihail Bahtinin merkitystd uskontotieteelle.
Hin esitti, etteivdt esimerkiksi Robert Segalin ja Donald Wieben
hahmottelemat versiot puhtaasti selittivisti uskontotieteestd ol-
leet ainoita mahdollisia malleja, ja katsoi jilkipositivististen selittd-
vien lihestymistapojen olevan vain yksi tapa tulkita aineistoa siind
missd feministiset, narratiiviset ja postkolonialistiset nikokulmat.
Vaikka aikaisemmin olin tutustunut itseeni vaikutuksen tehnei-
siin uskontososiologisiin uskontoa ja modernisaatiota kisitteleviin
teoksiin, joiden jilkid nikyy my®s tissd teoksessa, edelld maini-
tut kolmen vuoden sisddn julkaistut monografiat olivat kdinteen-
tekevid omassa ajattelussani. Aikaisemmin alan marginaalissa
olleet lihestymistavat ja metodologiakeskustelut olivat yllittden
keskeinen, joskaan ei vilttdmictd hallitseva osa uskontotiedettd.
Ne tekivit uskontotieteestd entistd kiinnostavamman alan, jossa
puhuttiin omaksumaani teoreettista kieltd.

Suomalaisessa uskontotieteessd kriittinen kulttuuriteoria tuli
esiin hieman yllittden tekstianalyysia kisittelevissd oppikirjas-
sa Tutkija, tekstit ja uskonto (Sjoblom toim. 1997), jossa esiteltiin
Derridan ajatuksia dekonstruktiosta ja psykoanalyyttis-feministi-
sen semiootikon Julia Kristevan nikemyksii intertekstuaalisuu-
desta. Lisdksi esiteltiin diskurssianalyysia ja retoriikan tutkimus-
ta — molemmat menetelmii, joita on kiytetty paljon kriittisessd
tutkimuksessa. Uskonnon ja sukupuolen tutkimuksen julkaisuissa
puolestaan kiytiin jonkin verran keskustelua ideologian retorisesta

15



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

analyysista (Sakaranaho 1998) ja feministeistd, jotka ankkuroitui-
vat teoreettisesti esimerkiksi poststrukturalistiseen ajatteluun (va-
likoidut tekstit teoksessa Hovi & al. toim. 1999; myds Pesonen
1997). Lisiksi oppikirjoista Kimmo Ketolan ja kumppaneiden
Niikoaloja uskontoon (Ketola & al. 1997) sekd Heikki Pesosen toi-
mittama Uskontotieteen ikuisuuskysymyksii (Pesonen toim. 1997)
sisalsivit tekstejd, joissa tuotiin esiin kriittisten lihestymistapojen
kysymyksid erityisesti feministisen teorian innoittamana.

On tdysin mahdollista, ettd oman kokemuksellisen merkityksen
vuoksi liioittelen tuon ajankohdan painoarvoa, mutta itselleni se
oli kddnne ja kansainvilisesti tarkasteltuna ndyttdi siltd, ettd moni
muukin on kasvanut edelldi mainittujen kulttuuriteoreettisten
suuntausten keskelld. Vaikka mainituista “ismeistd” ei jatkuvasti
puhuta, uskontotieteellinen osaaminen on ehdottomasti sisdisti-
nyt niistd monia keskeisid nikemyksid. Enii ei tarvitse ylldttyi,
jos tutkimusten keskeisind teoreetikkoina on Adorno tai Althus-
ser, Bourdieu tai Butler, Deleuze tai Derrida, Fanon tai Foucault,
Habermas tai Hall, Laclau tai Lacan, Said tai Spivak. Kumouksen
pehmeydestid kertoo se, etteivit nimi suuntaukset, teoreetikot ja
niiden soveltaminen uskontotieteeseen ole syrjiyttineet tai korvan-
neet aikaisempien tieteidenvilisten yhdistelmien vahvuuksia, vaan
tarjonneet ajatuksia, joilla uskontotiedettd on muokattu. Uskonto-
antropologinen ja -etnografinen ajattelu, joka hallitsi oman opiske-
luaikani luentoja ja kurssikirjallisuutta ei ole kadonnut minnekiin.
Se on juonne, joka painottuu eri vuosikymmenilld ilmestyneissd
oppikirjoissa. Nitd ovat esimerkiksi Lauri Hongon Uskontotieteen
nékokulmia (1972), Juha Pentikiisen toimittama Uskonto, kulttuu-
ri ja yhteiskunta (1986) (vaikka teoksen alaotsikko olikin "Kirjoi-
tuksia uskontososiologian alalta”), osin my6s Kimmo Ketolan ja
muiden kirjoittama Nikdaloja uskontoon (1997), selvemmin jilleen
Paivikki Suojasen teos Uskontotieteen portailla (2000), Outi Fin-
gerroosin, Minna Oppaan ja Teemu Tairan toimittama Uskonnon
paikka (2004), Teuvo Laitilan my6s uskontofenomenologiaa pai-
nottava johdanto /hmisen jumalat (2006) ja Veikko Anttosen teos
Uskontotieteen maastot ja kartar (2010).

16



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

On tyypillistd, ettd esimerkiksi edelld mainittujen kulttuuri-
teoreetikkojen kiyttdd on sovellettu tutkimusaiheiden mukaises-
ti ja tuotu mukaan joko haastamaan tai tukemaan vakiintuneita
kisityksid. Niin on ollut myds omalla kohdallani. Silti edelleen
ilmestyy uskontoteorian oppikirjoja, joissa edelld mainitut suun-
taukset on sivuutettu. Hyvi esimerkki on uudehkoja, muutamien
vuosikymmenten aikana kehitettyjd uskontoteorioita esittelevi ja
arvioiva Contemporary Theories of Religion (Stausberg toim. 2009),
jonka 17 teoriasta noin 12 — hieman laskutavasta riippuen — pe-
rustuu evoluutioteoreettiseen ja/tai kognitiiviseen viitekehykseen.
Muut ovat sosiologisia ja antropologisia, mutta vain yksi — Thomas
Tweedin (20006) jasennys uskonnoista ilon ja kidrsimyksen, kodik-
si tekemisen ja rajanylityksen “orgaanis-kulttuurisina” virtoina
— ammentaa merkittdvissa middrin kriittisestd kulttuuriteoriasta.
Lienee oikein sanoa, ettd suurin anti tissi kuvatulla pehmeilld
kumouksella onkin ollut metateoreettiseen keskusteluun oppialan
itseymmirryksestd, sen historiasta ja tulevaisuudesta. Yksi valitet-
tavan vihille huomiolle jidnyt esimerkki on Tim Murphyn (2010)
postkolonialistis-genealoginen analyysi 7he Politics of Spirit, joka
argumentoi vakuuttavasti uskontofenomenologian — ja siten ison
osan oppialan historiasta — rakentuneen kolonialistisen merkitys-
jarjestelmin perustalle.

Omassa tyossani olen pyrkinyt luomaan tutkimuskohtaisesti
sopivia tieteidenvilisid yhdistelmid. Tutkimusaiheiden vuoksi var-
sinkin uskontososiologia, sosiologinen aikalaisdiagnoosi (erityises-
ti Zygmunt Bauman, Ulrich Beck ja Anthony Giddens) ja me-
diatutkimus ovat olleet tirkeitd keskustelukumppaneita. Aiheesta
riippuen ne ovat saaneet vaihtelevan painoarvon, mutta pohties-
sani lihestymistapaani — tai voitaisiin puhua myos lihestymista-
voistani — uskontotieteessi olen puolustanut sitd, mitd voidaan pa-
remman nimikkeen puutteessa kutsua yleisesti tieteidenviliseksi
kriittiseksi kulttuurintutkimukseksi, ja pyrkinyt sovittamaan sitd
osaksi uskontososiologisia keskusteluja.

17



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

Aineistot ja tutkimuskobteet

Toiseksi suomalainen uskontotiede on ollut etnografisesti orientoi-
tunutta. Tédssd on ollut yksi sen vahvuuksista erityisesti siksi, ettd
siind ovat painottuneet kdytinnét ja arki eivitkd vain oppijirjes-
telmit ja teologiset nyanssit. Toisaalta etnografinen ote esimerkik-
si opiskelujeni alkuvaiheessa tuntui ainakin opiskelijoiden jaetun
ymmirryksen mukaan tarkoittavan sité, ettd uskonnollisten yhtei-
sojen jasenten haastattelu ja havainnointi olivat toivottuja menetel-
mid. Muuta ei erityisesti suositeltu eikd opetettu yhti perusteelli-
sesti. T4ssi teoksessa analysoidut aineistot ovat kuitenkin olemassa
tutkijasta riippumatta ja niiden tuottajina eivit pddasiallisesti ole
uskonnolliset yhteisot. Sen sijaan empiirisissi tapaustutkimuksis-
sa aineistona ja kohteena on nykypidivin mediatekstit ja populaa-
rikulttuuri. Kumouksen “pehmeys” on siinid, ettd luodaan uusia
avauksia ja rakennetaan uusia tutkimusalueita luomatta mitdin
tarpeetonta kontrastia tavanomaisiin tai perinteisiin menetelmiin
ja kohteisiin.

Etnografisen painotuksen ehdoton etu on ollut siind, ettei us-
kontotiede ole rajoittunut pelkistdin uskontoperinteiden eliitin
ja johtajien tai pyhien tekstien tutkimiseen ikdan kuin ne olisivat
avain perinnettd seuraavien ihmisten eliminmuodon ymmairtimi-
seen. Uskontotiede on ottanut vakavasti mys niin sanotun taval-
lisen ihmisen ja hinen arkensa. Siksi moni suomalainen uskonto-
tieteilija on ollut himillddn, kun niin sanotun eletyn uskonnon”
tutkiminen on esitelty uutuutena kansainvilisessid keskustelussa.
Myonteisen innostunut vastaanotto kansainvilisissi keskusteluissa
selittynee silld, ettd kidsite on tuotu erityisesti uskontohistorialliseen
(Orsi 2002; 2005) ja uskontososiologiseen (McGuire 2008) kes-
kusteluun korostamaan, miten tirkedi on tutkia arkisia kdytinto-
jd, jos haluamme ymmirtdd, miksi ihmiset uskovat tiettyji asioita
ja osallistuvat uskonnollisiksi nimettyjen yhteisjen toimintaan. Se
kyseenalaistaa johtajiin ja instituutioihin keskittyneen tutkimuk-
sen hallitsevan aseman, mutta suomalaisessa uskontotieteessi on
painotettu pitkdin sitd, mitd toiset kutsuvat “eletyksi uskonnoksi”.

18



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

Etnografisen otteen etujen korostus jatkuu myds tissd teokses-
sa, joskin perinteestd poikkeavin painotuksin. Valikoidun yhteisén
parissa tehdyt kenttity6t, haastattelut ja havainnoinnit ovat vain
yksi mahdollinen aineistonkeruumenetelmi. Etnografisen perin-
teen omaleimaisuus — erityisesti arkisten kiytintojen korostami-
nen — voidaan yhdistdd my6s muihin aineistoihin ja menetelmiin.
Lisiksi Suomessa uskontotiede on kehittynyt liheisessi suhteessa
niin sanottuihin kansallisiin tieteisiin, joiden yhteni tehtdvini oli
tukea suomalaisen identiteetin muodostamista ja yllipitoa tutki-
muksellisin keinoin. Siten myds uskontotiede on ollut kiinnostu-
nut kansanperinteesti ja teollista aikaa edeltivistd populaarikult-
tuurista. Nykypdivin populaarikulttuuri on jidnyt koko oppialan
kansallisessa historiassa vihemmille huomiolle, jos ei lasketa
perusopiskelijoiden opinniytetsitd. Yhtend varhaisena poikkeuk-
sena viitoskirjatasolla on Stig Séderholmin populaarikulttuuria
kisittelevd uskontoantropologinen ja -etnografinen tutkimus edes-
menneen Doors-laulaja Jim Morrisonin ympirille kehittyneestd
kultista (S6derholm 1990). Tosin viime vuosina kiinnostus erityi-
sesti mediavetoiseen populaarikulttuuriin on kasvanut selkedsti
niin kotimaisessa kuin kansainvilisessid uskontotieteessd, joskin
populaarikulttuurin ilmididen valinta tutkimuskohteeksi vaatii
toisinaan erityisid perusteluja (ks. Clark 2007). Esimerkkeji suo-
malaisista mediavetoisen populaarikulttuurin uskontotieteellisistd
tutkimuksista ovat oma kirjani Notkea uskonto (Taira 2006a), jossa
analysoidaan populaarikulttuurin tuotteita elokuvista sarjakuviin,
Sofia Sjon viitdskirja, Spelar kin ndgon roll nir man riddar virl-
den? (2007), jossa tarkastellaan elokuvien messiasmyyttejd suku-
puolinikokulmasta, Marcus Mobergin kristillistd metallia kisitte-
levd viitoskirja Faster for the Master! (2009) sekd Heikki Pesosen ja
kumppaneiden toimittama Elokuva uskonnon peilind (2011).

Uskontotieteellinen nikékulma nykypidivin (mediavetoiseen)
populaarikulttuuriin ei endi entiseen tapaan palvele kansallisen
identiteetin rakentamista, vaan sen tutkiminen kertoo ihmisten
kiinnostuksia ja kdytint6jd ohjaavan ja muokkaavan ulottuvuuden
keskeisyydestd myos uskonnon tarkastelussa. Silld on kiinnosta-

19



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

vimmillaan my®s yhteys valtasuhteiden organisoitumiseen. Vaik-
ka yhteiskunnan muuttuessa myds populaarikulttuurin asema ja
merkitys muuttuvat (Grossberg 2010, 210), populaarikulttuurin
areenalla on kiyty kamppailua hallitsevan kulttuurin puolesta ja
sitd vastaan. Se on ollut mukauttamisen ja vastarinnan areena, jos-
ta hegemonia on osaltaan kohonnut ja jolla hegemonisia suhteita
on turvattu. (Hall 1992, 261.) Vihintdin populaarikulttuuri on
areena, jossa erilaiset ryhmit voivat vahventaa rivejiin ja polarisoi-
da suhdettaan muihin. Niin ajateltuna uskontotieteen perinteelld
ja nykypdivilld on ajatuksellinen yhteys arkisen, tavallisen ja po-
pulaarin asettumisessa mielenkiinnon kohteeksi, mutta motiivit,
oikeutus, aineistot, niiden hankinta- ja analyysimenetelmit seki
itse arki ovat jokseenkin muuttuneet.

Media- ja populaarikulttuurin nousu on omiaan muuttamaan
myos uskontotieteellisen erikoistumisen tapoja. Yksi mielenkiin-
toinen piirre uskontotieteen perinteessd onkin ollut — ja on osittain
edelleen — erikoistuminen, silli tavanomainen viyld on noudatta-
nut maailmanuskontoihin perustuvaa paradigmaa. Oli luontevaa
valita yksi uskonto tai maantieteellinen alue, jonka asiantuntijaksi
tutkija kasvoi. Mydhemmin oli mahdollista valita toinen uskon-
to, joka vahvensi mahdollisuutta tieteenalan nimessikin olevaan
vertailuun. Jos toinen valitsi saman uskonnon, hin asettui ikdin
kuin kilpailijaksi jo varatulle reviirille tai parhaassa tapauksessa
yhteistydkumppaniksi.

Vaikka erikoistuminen oli todellisuudessa paljon monimut-
kaisempi prosessi, silld aina on ollut myds “generalisteja”, jotka
rakentavat teoriaa erikoistumatta mihinkdian yksittdiseen uskon-
toperinteeseen, kuvaus tiivistid monien alalle tulleiden opiskelijoi-
den tuntemukset. Itse muistan useita muiden opiskelijoiden kans-
sa kiytyjd keskusteluja siitd, minkd uskonnon tai alueen valitsisi
omaksi erikoistumisalakseen. Tillaista erikoistumista heijasteli
useita vuosia padsykoekirjana ollut sininsi motivoiva ja kiinnos-
tusta herdttinyt Uskonnot maailmassa (Pentikdinen & Pentikiinen
1992), jonka luvuista valtaosa kisitteli yhtd uskontoperinnetti.

20



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

Tiéssd mielessd etnografinen ote niveltyi epasuorasti mutta ongel-
mallisesti maailmanuskontoparadigmaan.

Oma lihtokohtani on ollut, etti on olemassa muitakin rele-
vantteja erikoistumistapoja kuin yhden uskontoperinteen tai
maantieteellisen alueen valitseminen (Taira 2013a). Timi teos
osaltaan heijastaa kyseistd kisitystd. Lihden liikkeelle siitd, ettd
uskontotieteilija on mahdollisimman tiiviisti ja yksinkertaistetusti
ilmaistuna ennen kaikkea wuskonnon asiantuntija, uskonnon kate-
gorian ja siihen liittyvien kiytidntdjen erikoisosaaja. Tai hieman
toisin painotuksin ilmaistuna: uskontotieteiliji on yhteiskunnan
ja kulttuurin asiantuntija, mutta hinen ensisijainen ikkunansa yh-
teiskuntaan ja kulttuuriin on uskonnon kategoria ja siihen liitty-
vit kiytinn6t. Hin on toissijaisesti jonkin alueen (Japani, Intia,
Veniji), aikakauden (esihistoria, keskiaika, nykyaika), uskonnok-
si nimetyn perinteen (kristinusko, juutalaisuus, buddhalaisuus),
instituution (terveydenhuolto, kirkko, media), ilmién (konversio,
rituaali, maallistuminen), diskurssin (uskontodiskurssi, pyhan ka-
site, islaminvastaisuus), teorian (sosiologiset, psykologiset, antro-
pologiset), menetelmin (diskurssianalyysi, etnografinen kenttityo,
tilastollinen tutkimus) asiantuntija. Jonathan Z. Smith (2013, 49)
havainnollistaa titd esimerkilli American Academy of Religio-
nin (AAR) kyselysti, jossa kartoitettiin jisenten ensisijaista tut-
kimusalaa. Vaihtoehdot jakautuivat yhdeksdin maantieteelliseen
alueeseen, kahdeksaantoista perinteeseen, yhteentoista lihestymis-
tapaan ja lihes kolmeenkymmeneen aihealueeseen. Smith toteaa,
ettd jos vastaaja hinen tavoin piti uskontoa omana ensisijaisena
asiantuntijuuden alana, oli rastitettava vaihtoehto ”jokin muu”.

Koska timin teoksen luvut on kirjoitettu hieman yli kym-
menen vuoden aikavililld, jotkut ajatukset ovat muuttuneet ajan
kuluessa. Osa niistd koskee juuri tapaa hahmottaa uskontoa en-
sisijaisena asiantuntijuuden kohteena. Olen mychemmin raken-
tanut lihestymistapaa, jossa uskonnon miirittely siirtyy tutkijan
analyyttisesta ja tutkimusstrategisesta tehtivistd tutkimuksen
kohteeksi. Olen kutsunut sitd “diskursiiviseksi uskonnontutki-

21



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

mukseksi” (Taira 2010, 2013a, 2013b). Tissi teoksessa termii ei
juurikaan kiytetd, mutta keskeiset ajatukset siitd, ettd "uskonnon”
kisitteelld — silld mitd mairitetddn uskonnoksi ja mitd rajataan sen
ulkopuolelle — organisoidaan ja ohjaillaan yhteiskunnallisia kiy-
tintdjd ovat iduillaan my6s timin teoksen teksteissd. Tami on
yksi tapa jasentdd uskontoa, tdssi erityisesti uskontodiskurssia, en-
sisijaisena asiantuntijuuden kohteena.

Diskursiivisen uskonnontutkimuksen sisilld on erilaisia kisi-
tyksid siitd, tulisiko uskonnon kisitettd kiyttdd lainkaan analyyt-
tisena tyokaluna. Olen puolustanut ajatusta siitd, ettd on olemassa
mielekkditd tutkimusasetelmia, joissa tutkija mairittelee uskon-
non heuristisesti ja itsetietoisesti selvittddkseen muodostetun on-
gelman, mutta vastustanut kisitystd, jonka mukaan tieteenalan
olisi pdastavd yhteisymmirrykseen riittdvin tarkkaan rajatusta
uskonnon kisitteestd. Téssd ei siis oteta radikaalia kantaa, jonka
mukaan uskonnon kategoria on pelkistdin tutkimuskohde, vaan
hyviksytdin my6s mahdollisuus kdyttdd uskonnon kategoriaa ra-
jatusti ja itsereflektiivisesti yksittdisten tutkimusongelmien selvit-
timiseen. Tosin silloinkin on pohdittava tarkasti, onko uskonnon
kategorian analyyttinen kiytto hyodyllistd tai vilttimicontd. Niin
jdd kaksi mahdollista vaihtoehtoa: joko “uskonnon” kategoria on
tutkimuskohde tai uskontoa kiytetdin heuristisena tydkaluna.
Titd kantaa voidaan kutsua antirepresentationalistiseksi (Rorty
1991, 5). Toisin sanoen sanaa “uskonto” ei kdytetd niin kuin kiy-
tetddn siksi, ettd uskonnot ovat kuten ovat. Uskonnon kisite on
vain yksi monista tyokaluista, joiden avulla tullaan toimeen ym-
pariston kanssa. Tami pitee niin tutkimukseen kuin yhteiskun-
taan laajemmin. Jotkut tutkijat kdyttavie kisitettd selvittdakseen
ongelmia, kun taas toiset keskittyvit tarkastelemaan kisitteen
kdyttod yhteiskunnan organisoitumisessa. Molempia vaihtoehtoja
yhdistdi ajatus siitd, ettd kisitteen kiytto ei ole representationaa-
lisessa suhteessa tai vastaavuussuhteessa jonkun kielelle ulkoisen,
muusta todellisuudesta rajattavissa olevan uskonnon kanssa.

22



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

Kontekstisidonnainen teoretisointi

Kolmanneksi uskontoteoriat ovat perinteisesti olleet luonteeltaan
universaaleja, kaikkiin yhteiskuntiin kaikkina aikoina sopivia se-
lityksid siitd, mitd uskonto on, miti se tekee, miten se syntyy ja le-
vidd. Ne, jotka ovat suhtautuneet epiilevisti erilaisiin universaali-
teorioihin ovat usein korostaneet empiirisen aineiston kokoamisen
ja tulkitsemisen tirkeyttd. Télloin vaarana on pitdd teoretisointia
toissijaisena toimintana. Tdssd teoksessa painotetaan universaali-
teorioiden sijaan kontekstisidonnaista teoretisointia (ks. erityisesti
luku 1, my&s luku 3), joka on kuitenkin kriittisessd suhteessa sel-
laisiin kantoihin, joissa teoretisoinnin merkitystd viheksytddn.

Lihimmiksi uskontoteoriaa omassa ajattelussani asettuu teoria
“uskonnosta”, joka on lopultakin teoria luokittelusta ja kisitteiden
kyvystd toimia erilaisten intressien kanavoijina ja osana yhteiskun-
nallisten kidytidntdjen organisointia. Se ei ole perinteinen univer-
saali, kaikkialle yhtildisesti sopiva uskontoteoria, silld jokainen
tapaus vaatii empiiristd tarkastelua siitd, miten uskonnon rajoja
vedetddn, mitd diskursiivisilla rajanvedoilla tehddin ja millaisia
kdytintdjd ja suhteita ndin yllipidetddn rajatussa kontekstissa.

Jos uskontofenomenologian retoriikassa korostettiin kulkemis-
ta vieraan mokkasiineissa, jotta voitaisiin kokemuksellisesti ym-
mirtii vierasta eliminmuotoa, universaalien uskontoteorioiden
retoriikassa painotettiin neutraalia tieteellisyyttd, rationaalisuutta
ja objektiivisuutta, jotka yhdessd tuottavat tosia (tai totuutta li-
henevid) kaikkialle sopivia viittimid. Siind missd molemmissa on
oma mielekkyysperiaatteensa, niiden viliin jid muitakin vaihto-
ehtoja. Kontekstuaalinen teoretisointi keskittyy tyypillisesti tiet-
tyyn yhteiskuntamuodostumaan, aikakauteen ja kulttuurisesti
rajattujen kiytintojen kokonaisuuteen. Kontekstuaalista teoreti-
sointia painottava lihtokohta on uskontofenomenologiaa kiinnos-
tuneempi sosiokulttuuristen vaikutussuhteiden teoretisoinnista
tarkastelun kohteena olevassa yhteiskuntamuodostumassa, mutta
se ei varsinaisesti tarvitse universaaliteorioille ominaista vahvaa tie-

23



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

teellisyyden retoriikkaa. Myds tissd mielessd kyse on “pehmeistid
kumouksesta”: vaihtoehtoisesta tavasta puhua tutkimuksesta. Ob-
jektiivisuuden sijaan voidaan puhua pyrkimyksestd yhteisymmir-
rykseen suostuttelun ja vakuuttelun avulla. Voidaan myds ajatella,
ettd tutkimukselle on ominaista vaihtoehtoisten teorioiden, kisit-
teiden ja koulukuntien jatkuva kamppailu, sen sijaan ettd oletettai-
siin jonkinlainen totuudeksi kutsuttu paitepiste, jonka saavuttami-
sen jilkeen aiheesta ei enidi tarvitsisi keskustella edes yhteiskunnan
muuttuessa. (Rorty 1991, 38—41.) Jos on vaikea tietdd, mitd vahvat
objektiivisuuden, rationaalisuuden ja totuuden kisitteet omaksu-
malla tekisi toisin, jad niiden kiyttoarvo episelviksi. Jos niitd ei
tarvitse retorisiksi tyokaluiksi subjektivismia, irrationaalisuutta,
relativismia ja epitieteellisyyttd vastaan, voidaan omaksua myos
toisenlainen, universaaliteorioista poikkeava retoriikka.
Menetelmikirjallisuudessa korostetaan usein nomoteettisen ja
ideografisen tutkimuksen eroja. Edellinen etsii lainalaisuuksia ja
siannonmukaisuuksia, kun taas jilkimmainen keskittyy analysoi-
maan yksittdistd ilmiotd tai ajallista tapahtumaketjua, joskin myos
jalkimmadisen teoreettiset kisitteet ja selitysmalli voivat sopia mui-
hin kuin tarkastelun kohteena olevaan yksittdiseen ilmiéon tai ta-
pahtumaketjuun. (Alasuutari 1999a, 39). Tapani muodostaa tut-
kimusongelmia on useimmiten noudattanut ideografista mallia,
keskittyen rajattuun sosiokulttuuriseen kontekstiin. Télléin uni-
versaaliteorioissa esitettyjd nikemyksid voidaan hyodyntid kiddn-
tamilld niicd tilannekohtaisiksi selityksiksi. Téssd ei ole sindnsi
mitiin uutta, mutta olen halunnut korostaa lihtokohtaa siksi, ettd
tyypillinen uskontoteoreettinen keskustelu perustuu ajatukseen
teorian universaaliudesta — ajatellaan vaikkapa klassikkoja Tylor,
Frazer, Durkheim, Marx ja Freud (ks. luku 1). Itselleni liheisempi

on se ajattelutapa, jota Michel Foucault itseddn kuvatessaan kutsui

kokeilijaksi:

Olen kokeilija enki teoreetikko. Kutsun teoreetikoksi sellaista,
joka rakentaa joko deduktiivisen tai analyyttisen yleisen systee-
min ja soveltaa sitd samalla tavalla eri kenttiin. Niin ei ole mi-

24



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

nun tapauksessani. Olen kokeilija siind mielessd, ettd kirjoitan
muuttaakseni itsedni ja ollakseni ajattelematta samaa asiaa kuin

ennen. (Foucault 2001, 240.)

Samassa hengessi kulttuurintutkija Lawrence Grossberg on
ehdottanut, ettd kontekstisidonnaisen teoretisoinnin kannattajat
vastaavat kysymykseen "Mikd on teoriasi?” palauttamalla kysy-
myksen: "Kerro, mikd on kysymyksesi, projektisi ja kontekstisi,
niin kerron, miki teoria voisi olla kiyttokelpoinen lihtokohta?”
(Grossberg 2000, 45.)

Universaaliteorioista poikkeava teoretisointi ei ole harvinais-
ta varsinkaan uskontososiologiassa, mutta tissd teoksessa haluan
nostaa sen uskontoteorioista kiytivin keskustelun normaaliksi
osaksi. Kun aikaisemmin mainitsin, ettd uskontoteoriaa kisittele-
viin teokseen valikoitui vain vihin kriittisen kulttuuriteorian (tai
kulttuurintutkimuksen) nikokulmasta kehitettyjd kisityksii, yksi
selitys on toimittajan oman valikoinnin lisiksi se, ettd universaa-
leiksi esitetyt teoriat on helpompi tunnistaa selkeiksi ehdokkaiksi
uskontoteoriaa kisittelevddn kirjaan tai uskontoteorian kurssille,
koska niitd ei ole suunniteltu kontekstisidonnaisiksi, yhteen yh-
teiskuntamuodostumaan tai muutoin rajattuihin kulttuurisiin
kiytintdihin sopivaksi.

"Kriittinen” tutkimus

Neljianneksi uskontotieteen ydin ei endi ole eristetty niin sanotusta
kriittisestd tutkimuksesta. Oma tutustumiseni oppiaineen histori-
aan perusopiskelijana ja jatko-opintojen alussa paityi kisitykseen
kahdesta suuresta linjasta. Yhtiiltd tieteenalan kansainvilistd pe-
rinnettd on hallinnut uskontofenomenologinen ja empaattista ym-
mirtimistd painottava tutkimusote. Toisaalta alaa ovat hallinneet
lihestymistavat, joissa uskonto ilmioni selitetddn universaaliteori-
oiden avulla. Molemmissa suurissa linjoissa on ollut etunsa, mutta
ne ovat olleet “epikriittisia” sikili, ettd esimerkiksi valtasuhteet

25



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

eivit ole olleet perustavana, vaan satunnaisena tutkimuksen itse-
ymmirryksen ja aineistojen analyysin ulottuvuutena.

Kisitteend kriittisyys viittaa Immanuel Kantin filosofiaan,
jossa kritiikin vastakohta on dogmaattisuus. Kriittisyyttd kiyte-
tddn myos yleisempiani nimikkeeni tiedonintressistd, joka painot-
tuu toisin kuin ymmirtivi ja selittavd tutkimus. Hahmotukseni
kriittisyyden sisillostd sijoittuvat jalkimmiiseen kehykseen. Tdssd
teoksessa luonnehditaan kriittisyyttd useissa eri kohdissa, mutta
yksi tapa hahmottaa monin vaihtoehtoisin painotuksin jisennet-
tyd kisitettd on pohtia, miki ei ainakaan ole kriittista.

Epikriittistd on esimerkiksi kulttuuriteoreetikko John Phillip-
sin (2000, 2) mukaan tieto, joka ei problematisoi omaa tietosta-
tustaan seki tieto taidoista vailla pohdintaa niiden vaikutuksista.
Kriittisen diskurssianalyysin kehittelijin Norman Faircloughin
(1992, 12) mukaan ero kriittisen ja ei-kriittisen vililld ei ole abso-
luuttinen, mutta kriittinen diskurssianalyysi ei vain kuvaa diskur-
siivisia kdytdnt6jd, vaan ndyttdd, miten ideologiat ja valtasuhteet
muokkaavat diskursseja ja mitd vaikutuksia diskursseilla on sosiaa-
listen identiteettien, suhteiden ja tietosysteemien rakentumiseen.

Molemmissa luonnehdinnoissa korostetaan kriittisyyden ja
vaikutusten liheistd suhdetta. Kriittisyyden ajatuksen ytimessd
ovat ndin ajateltuna valtasuhteet sekd muutoksen mahdollisuus.
Razmig Keucheyan (2014, 52) esittdd, ettd kriittinen tutkimus tar-
kastelee toisenlaisen, vaihtoehtoisen maailman mahdollisuusehto-
ja. Talloin kriittisyys sisiltdd jonkinlaisen eettisen ulottuvuuden.
Kriittisyys ei kuitenkaan ole sama kuin kohteen arvostelu valitun
moraalisdinnén perusteella tai kohteen puolesta puhuminen. Esi-
merkiksi Todd May korostaa, ettd poststrukturalistinen ajattelu,
jota timinkin teoksen muutamissa luvuissa hyddynnetdin, on
moraaliteoreettisesti lahimpind moniarvoista seuraamusetiikkaa.
Sille on ominaista, ettei seuraamuksia arvioida vain yhden arvope-
riaatteen pohjalta ja ettd seuraamusten tasainen jakautuminen on
yksi keskeisistd arvoista (May 1995, 3—4).

Samassa linjassa Richard Rorty (1991, 29-30v11) korostaa, et-
tei kriittisyys perustu totuuteen (ymmirrettyni kielen ja sen ul-

26



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

kopuolisen todellisuuden vastaavuutena) tai ylihistorialliseen mo-
raaliperiaatteeseen, vaan se on “tavallisen ihmisen uskomusten”
asettamista suhteeseen toisten nikokulmien kanssa. Téllsin lihes-
tymistavalle on tyypillistd uusien sanastojen, puhetapojen ja niko-
kulmien kehittiminen ja vallitsevien ajattelutapojen haastaminen.
Rorty havainnollistaa intellektuellin ja muiden eroa tavalla, joka
sopii myos tissd hahmotetun joustavuutta painottavan kriittisyy-
den ja moralistisen lihestymistavan eroksi. Edellisessd kiytetdin
erilaisia sanastoja samanaikaisesti, kun taas jalkimmaiisessi kiyte-
tddn tyypillisesti yhdenlaista (Rorty 2006, 81).

Kriittisyyttd on hahmotettu myds pyrkimyksend osoittaa,
miten ihmiset luonnollistavat kontingentteja, ajassa muuttuvia
historiallisia asioita (Barthes 1991, 141-143). Michel Foucaultn
luonnehdinnoissa kritiikin tarkoituksena oli analysoida kiytinto-
jd, joihin normit paikantuvat ja jotka miirittivit kokemubksia, ja
osoittaa niin, ettei kuvattujen kiytintojen tarvitse olla niin kuin
ne ovat. Hin totesi, ettd asiantilat ndyttivit olevan sidottuja mo-
nimutkaisiin mutta viliaikaisiin historiallisiin olosuhteisiin eivit-
ki vilttamattomyyksiin (Foucault 2000b, 450; May 1995, 145;
Rajchman 1985, 79-80). Uudet elimisen mahdollisuudet, joita
uudenlaiset kisitteelliset ja fyysiset kohtaamiset tuottavat, olivat
my&s ranskalaisfilosofi Gilles Deleuzen ajattelun ytimessd. Hinel-
le oli olennaista yritys saada lipi jotain sellaista, joka ei asetu vilit-
tomiin uudelleen koodaukseen (Deleuze 2004, 253).

Kriittisyyden monia, nyansseiltaan erilaisia luonnehdintoja
yhdistda pyrkimys analysoida valtasuhteita ja ndyttdd, miten asiat
voisivat olla toisin tukeutumatta oletuksiin ylihistoriallisista ar-
voista ja totuuden takaavista metodeista. Lihestymistavat voivat
vaihdella painopisteiltdin. Yhdet keskittyvit vallitsevien valtasuh-
teiden paljastamiseen, toiset uusien elimisen mahdollisuuksien
avaamiseen.

Kuvatut luonnehdinnat ovat tyypillisid omaa kulttuuria tut-
kiville filosofeille ja kulttuuriteoreetikoille. Vaikka valtasuhteiden
paljastaminen ja uusien elimisen mahdollisuuksien avaaminen on
ominaista myds vieraita kulttuureja ja eliminmuotoja tutkiville

27



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

antropologeille, heiddn parissaan kriittisyydelld on usein viitattu
sithen, miten vieraasta tehdiin tuttua ja tutusta vierasta, pakottaen
niin myos oman ajan ja kulttuurin erityisyyden pohtimiseen. Tétd
kutsutaan veniliiselti kirjallisuusteoreetikko Viktor Sklovskilta
perdisin olevalla termilld defamiliarisointi, joka tuli yleisempdin
kiytto6n, kun refleksiiviset antropologit alkoivat hahmottaa toi-
mintaansa enemmin kulttuurikritiikiksi kuin tieteeksi isolla T:114.

George E. Marcus ja Michael M. J. Fischer (1986, 137-164)
korostavat defamiliarisaation toimivan kahdella tavalla. Se on
epistemologista pyrkiessidn paljastamaan linsimaisen kulttuurin
olettamuksia. Se toteutuu my6s poikkikulttuuristen rinnastus-
ten kautta. Edelliseen kategoriaan he tarjoavat esimerkiksi vie-
raita kulttuureja kisittelevia tutkimuksia. Samaan kategoriaan
sopivat my6s maantieteellisesti liheisten, mutta sisillollisesti vie-
raiden eliminmuotojen tutkimus. Esimerkiksi uskontotieteiliji
Timothy Bealin (2005) tarkastellessa kotimaansa (Yhdysvaltain)
kansanomaista kristinuskoa miti erikoisimpien turistindhtivyyk-
sien — maailman suurimmat kymmenen kiskyd, Nooan arkin
rakentaminen pellolle, helvetin kuumuudesta varoittavilla kylteil-
14 koristeltu ristipuisto — kautta, hin pyrkii tekemdin vieraasta
tuttua ja omista olettamuksistaan jotain vierasta, vaikka hin ei
suoranaisesti kritisoikaan omaa eiki tutkimaansa eliminmuotoa.
Poikkikulttuurisista rinnastuksista voidaan kiyttdd esimerkkini
Marcel Maussin Lahjaa, jossa vertaillaan eri kulttuurien lahjan-
vaihtoinstituutioita. Kuitenkin loppuluvussa pyritddn tukemaan
kirjoitusajankohdan eli 1920-luvun Ranskan talouden poliittista
ja moraalista organisoitumista demokratiaksi. Vieraiden kulttuu-
rien tarkastelun yhteenveto alkaa ylldttavisti: ”"Laajentakaamme
tarkastelua nykyhetkeen.” (Mauss 2002, 112.)

Pohdinnat defamiliarisaatiosta osoittavat, ettd myds vieraiden
kulttuurien tarkastelu voi olla kriittistd oman kulttuurin suhteen.
Se, miki on tuttua, arkista, rutinoitua, lisni olevaa, usein intui-
tiivisesti koettua ja ymmarrettyd, alkaa ndyttdd vain erdiled akeu-
alisoituneelta elimdnmuodolta lukuisten vaihtoehtojen joukossa.
Se, tarttuvatko lukijat niihin omassa elimassiin, ei ole tutkijoiden

28



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

padtettdvissd. Tutkija voi vain suostutella ja vietelld. (Taira 2008,
239-240.)

Kriittisyys ei kohdistu vain tutkimuskohteeseen, vaan sen tulee
olla my®s introspektiivistd, itseddn tarkkailevaa. Kun Foucault'lta
kysyttiin, mitd hin pitdd kritiikin tehtdvind nykyajassa, hin vasta-
si kysymalld, “mitd tarkoitat kritiikilld?”, silld vain kantilainen voi
antaa sanalle yleisen merkityksen. Foucault kuitenkin jatkoi totea-
malla, ettd hinen kritiikkinsd kohteina ovat dogmaattisuuden vai-
kutukset tiedossa ja tiedon vaikutus dogmaattisuudessa. (Foucault
1994, 815-816.) Kiriittisyyden yksi kohde onkin ollut itse tutki-
mustoiminta. Tdmi piti myos Frankfurtin koulukunnan kriitti-
seen teoriaan (ja erityisesti Max Horkheimeriin luonnehdintaan),
jossa jirjen itsekritiikki oli yhtd keskeinen kritiikin kohde kuin
kapitalistisen yhteiskunnan kritiikki. Uskontotieteilijoistd esimer-
kiksi David Chidester on todennut, etti kriittisen uskontotieteen
on oltava itsereflektiivisti ja itsekriittistd sen teorian ja kidytdnnon
poliittisten implikaatioiden suhteen (Chidester 2000, 432).

Edelld luonnehdittua kantaa voidaan havainnollistaa tiedonint-
ressiteorian avulla, kuten suomalaisessa uskontotieteessd on tehty
aikaisemmin (ks. Gothéni toim. 2005; Ketola & al. 1999). Jiirgen
Habermasin (1972; 1976) mukaan tieteellinen tieto on kiytinnos-
sd intressisidonnaista, mutta kolmella eri ideaalityyppiselld tavalla.
Praktinen, ymmairtivi tiedonintressi rikastuttaa nykyisyyttd tul-
kitsemalla ja vilittimalld tietoa menneistd ja vieraista perinteistd
ja eliminmuodoista lisdten ndin my6s ihmisten itseymmirrysti.
Teknisen, selittivin tiedonintressin tehtivini on tuottaa ennuste-
tietoa siinnénmukaisuuksista, mikd mahdollistaa luonnon hyo-
dyntimisen ja yhteiskunnan kontrolloinnin. Emansipatorinen,
kriittinen tiedonintressi pyrkii vapauttamaan ihmiset vidristd
tietoisuudesta ja muista valtarakenteista. Habermasille ymmir-
tivdid tutkimusta edusti hermeneutiikka, selittivdi tutkimusta
positivismi ja muut systemaattiset yhteiskuntatieteet. Kriittisestd
tutkimuksesta esimerkkeini olivat marxilainen ideologiakritiikki
ja freudilainen psykoanalyysi.

29



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

Oma luonnehdintani siirtymistd tissi kuvattuun kriittiseen
uskontotieteeseen voidaan yleisesti ottaen paikantaa Habermasin
jaottelussa kriittiseen tutkimukseen. Tilloin tosin on pidettivi
mielessi erilaisten kriittisten nikokulmien erot, esimerkiksi se,
ettei ylld luonnehdittu kriittisyys ankkuroidu oletuksiin ylihistori-
allisista moraalisiinnéistd. Samoin esimerkiksi Marxin ja Freudin
valikoidut historiaan ja psyykeeseen liittyvit kisitykset universaa-
lilakien l8ytdmisestd olivat ainakin retoriikan tasolla huomatta-
vasti timin teoksen lihtokohdasta poikkeavia.

Kriittinen tutkimus ei ole irrallaan ymmirtiviin ja selittdvdin
intressiin paikantuvista lihestymistavoista, silld kriittinen tutki-
mus hy6dyntdd niiden tyokaluja, nikemyksid ja tuloksia. Siksi
kyse ei ole irrottautumisesta uskontotiedettd hallinneista tutki-
musperinteistd, vaan maltillisesta korjausliikkeestd yhteen mah-
dolliseen suuntaan. Tuo suunta ei kuitenkaan tarkoita tutkimusta,
joka tietdd etukiteen moraalisen tai poliittisen sanomansa. Kuten
Lawrence Grossberg toteaa omassa kulttuurintutkimusta koske-
vassa luonnehdinnassaan, polititkka on mukana tutkimusaiheiden
valinnassa ja ongelmien muotoilussa, mutta vastauksena “politiik-
ka saapuu vasta analyysin johtopiitdksissa” (Grossberg 2010, 54,
97). Toisin sanoen tutkimuksen kriittiseni lihtokohtana ei ole
vastaus. Pyrkimykseni on luoda kurinalaisen analyysin avulla us-
kottava kuvaus tarkasteltavasta tilanteesta, paljastaa valtasuhteita
ja ndyttdd muutoksen mahdollisuus tai rakentaa "mahdollisuuksi-
en konteksti” (Grossberg 2010, 58).

Yhteiskunnallinen muutos ja kiinnostus nykyaikaan

Viidenneksi yhteiskunta ja sen mukana myds uskontotieteen tut-
kimat ilmi6t ovat muuttuneet viime vuosikymmenini sen verran,
ettd myos tissd yhteydessd voidaan puhua pehmeistd kumouksesta
— siirtymistd esimoderneista perinteistd nykyajan tutkimukseen.
Oma kiinnostukseni nykyaikaan ja sen tutkimiseen palautuu
erityisesti kulttuurihistorian opintoihini. Suuren valinnaisuuden

30



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

vuoksi oli mahdollista keskittyd modernisaatiota ja postmoderni-
suutta koskeviin keskusteluihin useilla eri kursseilla. Vaikka termi
“postmoderni” oli jo silloin kidytinndssd hajonnut monimerkityk-
sellisyyteensd, nimikkeen yhteydessi kdydyt keskustelut jisensivit
nykyaikaa ja sen suhdetta varhaisempaan modernisaatioon, sithen
mitd olimme olleet. Kulttuurihistoriallisen kirjallisuuden lisiksi
luin kulttuurisosiologiaa, sosiologista aikalaisdiagnoosia, taide-
teoriaa, brittildistd kulttuurintutkimusta ja kulttuuriteoriaa. Se,
ettd kiinnostukseni nykyaikaan vahventui historian opinnoissa,
ei ole niin paradoksaalista kuin milti se saattaa aluksi kuulostaa.
Esimerkiksi historiallisesti orientoitunut filosofi Michel Foucault
muotoili olevansa kiinnostunut siitd, “miti meisti on tulossa?”.
Kuten Deleuze ja Guattari kirjoittavat, “Foucault’lle oleellinen
on nimenomaan nykyisen ja aktuaalisen ero. Uusi ja kiinnostava
ovat aktuaalista. Aktuaalinen ei ole siti miti me olemme, vaan siti
mitd meistd on tulossa [...]. Nykyinen sen sijaan on sitd mitd me
olemme ja samalla jo lakkaamme olemasta.” (Deleuze & Guattari
1993, 116.) Foucaultn aktuaalisen ja nykyisen erottelusta huoli-
matta kirjoitan yleisesti nykyajan tutkimuksesta, joka sisiltdd ak-
tuaalisen eli sen, “mitd meistd on tulossa”. Varsinainen “nykyaika”
oli hinen kisitteistossddn sitd, mikid on jo lisnd — mitd olemme
olleet ja mitd emme enii kovin pitkddn ole. Hinen intresseissiin
oli hahmotella sitd, mitd meistd on tulossa. Kiytinndssi hinen
tapansa vastata tihidn perustui usein menneisyyden — nykyisyyden
esihistorian — ja muutoksen tutkimiseen. Sama ajattelutapa nikyy
my0s tissd teoksessa. Vaikka painopiste on nykyajassa, monissa
luvuissa kysytdan, miten nykyiseen tilanteeseen ollaan tultu ja mi-
hin mahdollisesti olemme menossa.

Jo aikaisemmin mainitut muutosta paaluttavat post-termit tuli-
vat tutuiksi ja ne tarjosivat tyokaluja yrityksiini ymmirtad nykyai-
kaa, mutta niiden yhteydessi ei juurikaan kirjoitettu uskonnosta.
Pyrkimykseni yhdistdd opittu uskontotieteelliseen kysymykseen
siitd, mitd uskonnolle on tapahtumassa, vaati paljon ylimidirdistd
tyotd. Yhden linkin tarjosi uskontososiologinen kirjallisuus. Niin
paidsin hahmottamaan uskontoa yhtdiltd modernisaatiokertomuk-

31



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

sen osana ja toisaalta ikkunana nykypiivin yhteiskuntaan ja sen
orastaviin sosiaalisiin ja kulttuurisiin muotoihin.

Erilaiset kriittiset lihestymistavat keskittyvit usein nykyaikaan
tai kuten kulttuurintutkijat italialaista Antonio Gramscia seuraten
ilmaisevat, “konjunktuuriin” — joukkoon liikkeessi olevia tekijoi-
td, jotka mddrittdvit ajallisesti rajattua suhdannetta tai tilannetta
sekd sen muuttumista (Gramsci 1982, 59-70; Grossberg 2010,
40—43). Niissd uskonto on kuitenkin ollut vain harvoin analyysin
lahtokohtana tai keskiossd, ja vield harvemmin niissd esitetyt ni-
kemykset uskonnosta ovat perustuneet uskonnontutkijoiden laa-
dullisten ja midrillisten empiiristen tutkimustulosten perustalle.
Erityisesti tdstd syystd nykyajasta kiinnostunut uskontososiologia
on tirked tdydentivi tutkimusala. Uskontososiologinen tutkimus
tarjoaa runsaasti tilastotietoa ja laadullisia analyyseja ihmisten
kiyttdytymisestd ja kisityksistd sekd instituutioiden toiminnasta.
Lisdksi uskontososiologian yksi keskeisimpid kysymyksid on, mitd
uskonnolle tapahtuu modernisaatiossa (tai modernisaatioissa), jo-
ten laajempi konjunktuurianalyysi ei ole uskontososiologialle vie-
ras. Vaikka timin teoksen tarkoituksena ei ole tarjota tiydellistd
vastausta aiheeseen, uskontososiologian — ja erityisesti edelld mai-
nitun kysymyksen — keskeisyys nikyy useissa luvuissa.

Kiinnostus nykyaikaan on henkilokohtaisia kiinnostuksiani
huomattavasti laajempi siirtymi, jota selittdd osaltaan yhteiskun-
nallinen muutos. 1990-luku ja 2000-luvun ensimmiinen vuosi-
kymmen ovat olleet merkittivid monin tavoin. Tuona aikana myds
uskontotieteen tutkimuskohde on muuttunut joiltain osin. Tieten-
kiin kaikki ei ole toisin kuin ennen, silli tieteenalan varhaisvai-
heita luonnehtineet kysymykset uskonnon alkuperistd, levidmi-
sestd ja funktiosta ovat edelleen tirkeitd, mutta yhteiskunnallinen
konteksti on hyvin toisenlainen. Esimerkiksi 1990-luvulla voimis-
tunut kisitys globalisaatiosta on tuonut kaukaiset kolkat entistd
lihemmiksi. Sama pitee kommunikaatioteknologian murrok-
seen, erityisesti internetin kehittymiseen. Jo 1990-luvulla internet
helpotti tutustumista erilaisiin elimidnmuotoihin ja kisityksiin,
mutta sen yleistyminen ja tehostuminen 2000-luvun alkupuolella

32



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

on murtanut perinteisid auktoriteettirakenteita ja tiedonvilitysta.
Molemmilla seurauksilla on ollut suuri vaikutus uskontoinstituu-
tioihin, erityisesti niiden heikentyneeseen kykyyn kontrolloida
massoja ja sitouttaa ihmisid. Seurauksena ei ole ollut pelkistdin
vapautta, vaan seki uudenlaisia kontrollimuotoja ja -mekanismeja
ettd orastavia eliminmuotoja.

Myés muuttoliike voimistui 1990-luvulla. Suomen osalta timi
tarkoitti yhden aikakauden murrosta: uskonnollisesti verrattain
homogeenisesta Suomesta alkoi tulla monimuotoinen maa, jos-
sa yksikdin uskonnollinen tai muu perinne ei voinut endi pitdd
omaa asemaansa itsestdin selvini. Kaikki joutuvat perustelemaan
ja oikeuttamaan asemansa julkisessa keskustelussa, vaikka kiytin-
nossi evankelis-luterilaisen ja ortodoksisen kirkon laissa siddetyt
etuoikeudet ovat sdilyneet. Kommunikaatioteknologian kehitys ja
muuttoliikkeet ovat muuttaneet myos uskonnon kategorian roolia
yhteiskunnassa. Kun koko ajan on mahdollista saada informaatio-
ta tistd tai tuosta “uskonnosta” ja jotkut ryhmit ja perinteet ovat
tulleet osaksi arkista elimid myds monimuotoistuvassa Suomessa,
uskonnon kisite ja sen perusteella saadut edut tulevat neuvottelun
kohteeksi. Yksi esimerkki tdstd on se, ettd yhd useammat ryhmit ja
yksilot kokeilevat, mité he voivat saavuttaa nimeimilld toimintan-
sa “uskonnoksi” (esimerkiksi jedismi, karhun kansa, pastafarismi,
kopimismi, diskordianismi, laulaja Kanye Westin kappaleen poh-
jalta kehitetty Yeezianity).

Jos uskonnon aseman, merkityksen ja nikyvyyden heikenty-
minen oli dlymystén jakama kisitys 1900-luvun jilkipuoliskon
ensimmdisind vuosikymmenind, 1990-luvulla voimistui ajatus us-
konnon “paluusta”. Nikemykset paluusta vaihtelivat kasvaneesta
uskonnollisuudesta ja uskonnon merkityksestd maltillisempiin ki-
sityksiin uskonnon paluusta julkiseksi keskustelunaiheeksi. Tétd
1970-luvun lopulla alkanutta kehitystd vauhditti 2000-luvun alun
tapahtumista erityisesti syyskuun yhdennentoista iskut. Sitid seu-
rasi ennennikemittomin voimakas uskontokritiikin aalto, jonka
harjalla olivat Richard Dawkinsin kaltaiset luonnontieteilijt (ks.

Taira 2012a; 2012b; 2014a).

33



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

Niilli kaikilla on vaikutuksensa esimerkiksi uskonnon asemaa
koskenutta ymmarrystd hallinneen maallistumisparadigman mur-
rokseen. Kuten luvussa 3 ehdotetaan, seurauksena ei ole maallistu-
mista koskevien viittdmien tiydellinen hylkdiminen, silld esimer-
kiksi uskomusten, osallistumisaktiivisuuden, identifioitumisen ja
jasenyyden tarkastelu osoittaa perinteisen institutionaalisen us-
konnollisuuden heikentymisen. Yhteisvaikutus uskonnon katego-
rian kannalta on ollut se, ettd uskonnosta ja sen rajoista kiytavistd
yhteiskunnallisista neuvotteluista on tullut kontrollin ja hallinnan
areena ja siten myos keskeinen tutkimuskohde. Tdhidn kuuluvat
kysymykset siitd, mitkd symbolit miiritetddn uskonnollisiksi
ja mitkd saavat nikyd, millaisin ehdoin jokin ryhmi saa uskon-
nollisen yhdyskunnan aseman ja miten perustellaan jollekin "us-
konnolliselle” ryhmiille asetetut rajoitteet tai annetut erioikeudet.
Nimi kysymykset ovat esimerkkejd siitd, miten yhteiskunnalliset
muutokset luovat paineita tieteenalan tutkimusongelmien ja -koh-
teiden muodostamiseen ja siten myos tutkimuksellisten kisittei-
den ja tyokalujen uudistamiseen.

Jos suomalaisen uskontotieteen painopiste oli menneisyyden
ilmidissd — esimerkiksi suomensukuisten kansojen uskomus- ja ri-
tuaaliperinteessi — yhteiskunnalliset muutokset ovat tehneet ajan-
kohrtaisista uskontoa koskevista kysymyksistd entistd houkuttele-
vampia aiheita. On mahdollista argumentoida puolesta ja vastaan,
onko uskontotieteen tarpeen olla painotetusti yhteiskunnallisesti
ajankohtainen tieteenala, pitdisiko sen keskittyd edelleen opina-
lan syntyaikana muotoiltuihin perinteisiin kysymyksiin tai olisiko
jokin muu jidsennys hedelmillisin. Nima ovat ja tulevat olemaan
tiettyyn pisteeseen asti makukysymyksii ja itse kullakin on omia
mieltymyksid, joita ei edes tarvitse viittdd muita vaihtoehtoja tir-
keimmiksi. Oletettavasti useimmat toivovat tieteenalan tutkimus-
aiheiden kattavan laajan spektrin perinteisistd aiheista uusiin alue-
valtauksiin, mutta on selvii, etti suomalaisessa uskontotieteessi
tutkitaan nykydin enemmin ajankohtaisia aiheita kuin klassisia
kysymyksid tai esikristillistd kansanuskoa. Perinteiset lihestymis-

34



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

tavat eivit vaienneet nykyajan kysymyksistd. Ne ovat kohdenta-
neet katsetta kansanomaiseen uskonnollisuuteen ja tunnistaneet
perinteiden eldvyyden myos nykyajassa, mutta niiden hallitseva
nikokulma nykyaikaan oli kysymys siitd, mitd perinteisille tavoil-
le tapahtuu moderneissa yhteiskunnissa. Siind mielessd on mah-
dollista esittdd, ettd myds yhteiskunnallinen muutos on tuonut
mukaan yhdenlaisen “pehmeidn kumouksen” uskontotieteeseen.
Perinteiset tutkimusaiheet eivit varmastikaan katoa, mutta myon-
teistd muutoksessa on se, ettei ajankohtaisista aiheista kiinnostu-
neiden tarvitse erikseen oikeuttaa ja perustella painopistettdin.

Suomalaisen kehityskulun kuvaus sopii osin myés kansain-
viliseen uskontotieteeseen. Uskontotieteessi nykyaika on ollut
vain yksi mahdollisista kiinnostuksen kohteista. Monissa maissa
oppiaine on nimeltdin uskontohistoria ja "historia” on myds tie-
teenalan kansainvilisen kattojirjeston IAHR:n nimessd (Interna-
tional Association for the History of Religions). Yksi perinteisistd
kansainvilisen uskontotieteen koulutusmalleista on perustunut
historiallisten lihteiden tulkintaan ja filologiseen osaamiseen.
Kansainvilisesti tarkasteltuna historiallis-filologinen painotus on
siirtynyt keskiostd yhdeksi mahdolliseksi vaihtoehdoksi, johon
erikoistuvat kokevat kielten ja aluekulttuurien laitokset vihintdin
yhtd tirkeiksi kuin uskontotieteen yksikot. Nykyaikaa koskevat
kysymykset ovat puolestaan nousseet yhdeksi mahdolliseksi — ja
monia kiinnostavaksi — kohteeksi. Moni tekija on vaikuttanut
muutokseen. Kilpailu rahoituksesta instrumentalisoituvassa tie-
depolitiikassa on voinut suosia nyky-yhteiskunnan ongelmiin ja
keskustelunaiheisiin keskittyvda tutkimusta, mutta toisaalta ih-
miset myds haluavat kiyttdd aikansa ja energiansa heitd kosketta-
vien kysymysten tarkasteluun. Lisiksi muuttunut intellektuaali-
nen kertomus uskonnon merkityksettomyydestd sen “paluuseen”
on suosinut nykyaikaa kisittelevid tutkimuksia. Joka tapauksessa
uskonnon tutkiminen tarjoaa yhden tirkein ikkunan nykyajan
yhteiskuntaan, sen orastaviin kulttuurimuotoihin ja siihen, mitd
meistd on tulossa.

35



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

Median merkitys

Kuudenneksi on vaikeaa ajatella pitevii ja uskottavaa nykyaikaan
keskittyvdd uskonnon tutkimusta, joka ei jollain tavalla pohdi
my6s median merkitystd.! Henkilokohtaisena taustana julkisten
diskurssien ja median toiminnan tarkasteluun on tiedotusopin
opinnot ja sielld luetut kulttuuri- ja kommunikaatioteoreettiset
teokset, joissa korostettiin median merkitystd. Kiinnostustani me-
diaan selittdd osittain myds tutustumiseni brittildiseen kulttuurin-
tutkimukseen, silld sen parissa mediavetoinen populaarikulttuuri
ja sen suhde valtaan on ollut koko ajan yksi keskeisimmistd koh-
dennuksista, jota kautta tutkijat ovat rakentaneet kuvauksia nyky-
kulttuurista. Lisdksi itselleni tirked diskurssiteoreettinen ajattelu
on usein kdytinnossi perustunut media-aineistojen analyysiin
pohtiessaan diskurssien vaikutusvaltaa yhteiskunnan kokonaisuu-
dessa.

Yleisemmin ajateltuna yksi merkittdvimmistd perusteista me-
dian tarkasteluun uskontotieteessi on se, etti median valta on
ilmeinen. Uskonnon ja median monimutkaisten suhteiden tutki-
minen on noussut nikyviksi uskontotieteen ja mediatutkimuk-
sen risteyskohdaksi ja viime vuosina kenties eniten keskusteltu
kysymys koskee uskonnon “mediatisoitumista” (Hjarvard 2012;
2013), jonka keskeisend juonteena on mediainstituution kasvava
valta suhteessa uskonnollisiin instituutioihin ja yhteisoihin. Ajat-
telutavan mukaan maallisella medialla on uskontoja rapauttava
vaikutus (erit. Hjarvard 2012), joskin prosessin yksisuuntaisuus
ja yksioikoisuus on kyseenalaistettu (ks. Taira 2014b ja sieltd loy-
tyvit kirjallisuusviitteet). Median valta tarkoittaa kuitenkin myos
sitd, ettd uskonnon asemasta, roolista, luonteesta ja rajoista neuvo-
tellaan yhteiskunnassa yhi enemmin mediavilitteisesti. Se, ettd
media on mukana keskustelun osapuolena, puitteiden luojana,
kysymysten esittdjand, vastausten ohjailijana, nimensd mukaisesti
vilineeni ja ylipdatdan uskonnon keskeisend toimintaympiristd-
ni tarkoittaa, ettei mediaa voida sivuuttaa epikiinnostavana tai
jonain, jonka voi jittdd yksin mediatutkijoille. Media ei ole vain

36



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

instituutio, jossa uskontoja representoidaan ikdin kuin uskontojen
aito ja vailla vilittivii tekij6itd (mediaatiota) oleva presenssi, lasni-
olo, olisi ongelmattomasti kenttitutkijan tavoitettavissa ryhmien
kokoontumispaikoissa, vaan se on kooste useista toimijoista, jotka
madrittdvit uskontoa ja ovat lisnd ihmisten arkisessa uskonnol-
lisuudessa. Toistaiseksi on avoin kysymys, millaisia vaikutuksia
median vallalla lopultakin on, mutta kuten tdmin teoksen mediaa
kisittelevistd luvuista kdy ilmi, en oleta medialla olevan yksise-
litteisesti maallistavaa, uskontoja ja niiden merkitystd rapauttavaa
vaikutusta.

Kysymykset median vaikutuksista uskontoon ja uskonnollisten
ihmisten ja ryhmien mediakiytdstd eivit ole ainoita tapoja pohtia
uskonnon ja median suhdetta. Mediakeskustelut ovat myds — ja
tissi teoksessa jopa ensisijaisesti — aineisto, jonka avulla tarkas-
tellaan aikamme uskontodiskurssia ja sen sosiaalista perustaa (ks.
Couldry 2012, x sosiaalisesti ankkuroidusta media-analyysista).
Diskurssit puolestaan yllipitavit valtasuhteita ja tarjoavat mah-
dollisuuksia niiden muuttamiseen. Mediadiskurssit eivit ole mitd
tahansa puhetta, koska juuri yhteiskunnan keskeisiin instituutioi-
hin kiinnittyneet diskurssit ovat tyypillisesti kaikkein vahvimpia,
pitkikestoisimpia ja levinneimpii. Téssd teoksessa median toimin-
tatapojen analyysi on kuitenkin rajallista, silli media-aineistoja
ruotivissa luvuissa kirjoitetaan enemmin suomalaisen yhteiskun-
nan muutoksista ja jatkuvuuksista kuin median toimintatavoista.
Tosin jilkimmaiisestikiddn ei vaieta (ks. luku 7). Yksi kimmoke
media-aineistojen tarkasteluun on ollut sosiologi Pertti Alasuu-
tarin (1996) tapa tarkastella suomalaista yhteiskuntaa mediakes-
kustelujen laadullisen analyysin kautta teoksessa Zoinen tasaval-
ta. Sosiologiassa timd on kiinnostavassa kontrastissa perinteiseen
rakennesosiologiseen tapaan hahmottaa suuria muutoksia. Us-
kontotieteessd haluni korostaa median tirkeyttd muistuttaa, ettei
uskontotieteen pidi eristdd ihmisten kisityksid tai merkityksid ja
tutkia niitd irrallaan muusta yhteiskunnasta ja sen instituutioista.
Niin on varsinkin aikana, jolloin mediasta on tullut keskeinen osa
lihes minki tahansa ryhmin toimintaympirist6d ja jolloin media

37



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

on vaikutusvaltaisessa asemassa ohjailemassa uskonnon kategorian
kdyttod yhteiskunnassa yleensi.

Katsaus sisiltoon

Kaikki edelld mainitut pehmeit kumoukset ovat vain voimistu-
neet kansainvilisessd uskonnontutkimuksessa sen jilkeen kun
kirjasin varhaisimmat timin teoksen ajatuksista ylos yli kym-
menen vuotta sitten. Niiden tapahtuessa olen pyrkinyt ottamaan
opiksi siitd perinteestd, johon kouluttauduin, ja samalla etsinyt
uusia avauksia ja hedelmillisid kohtaamisia teoriakeskustelujen ja
tutkimusalueiden saralla. Tdmin teoksen luvut kisittelevit nii-
td muutoksia. Ne on julkaistu varhaisemmassa muodossa vuosien
2004 ja 2014 vilisend aikana. Alkuperiisid teksteja on muokattu ja
lyhennetty kevyesti. Mahdolliset virheet on korjattu ja paillekkii-
syydet poistettu. Kaikkia tekstejd ei ole piivitetty perusteellisesti,
mutta joihinkin kohtiin on ollut poikkeuksellisen tirkead lisitd
viitteitd tuoreisiin tutkimuksiin. Kevyt toimittaminen mahdollis-
taa myos lukujen “retrospektiivisen” luennan, jolloin ne toimivat
esimerkkeini ajatusten ja tutkimusintressien muutoksista. Siksi en
ole pyrkinyt poistamaan kaikkia ilmaisuja, jotka muotoilisin nyt
kirjoitettaessa toisin. Olen kuitenkin tdsmentinyt joitakin episel-
visti muotoiltuja nikemyksii.

Tekstit on valittu silld perusteella, ettd olen katsonut niiden so-
pivan juuri tihin teokseen, luettavaksi uudelleen toistensa rinnal-
la. Tilld ratkaisulla olen pyrkinyt kokonaisuuteen, joka tekstien
alkuperiisten kirjoitusajankohtien ja -tarkoitusten vaihtelevuudes-
ta huolimatta tarjoaa riittivin yhteniisen kokoelman yhdenlaiseen
tapaan hahmottaa uskontotiedetti ja sen teoria- ja menetelmikes-
kustelujen valikoituja kysymyksid.

Kaksi ensimmaistd lukua kisittelevit uskontotieteen teoreetti-
sia ja metodologisia keskusteluja. Niiden kohderyhmini ovat us-
kontotieteen tutkijat ja opiskelijat sekd ne muiden alojen tutkijat

38



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

ja opiskelijat, jotka ovat kiinnostuneita tarkastelemaan uskontoa
oman oppialan ja uskontotieteen leikkauspisteessi.

Luku 1, ”Uskonnolliset kiytinnot ja kulttuuriset konteks-
tit”, implementoi kulttuurintutkimuksellisia teoriakeskustelu-
ja ja nikokulmia uskontotieteeseen. Se ilmestyi vuonna 2004 ja
sen kirjoittamista edeltdvit vuodet olivat, kuten olen ehdottanut,
erdinlainen kiinne uskontotieteessd, varsinkin itselleni. Luvun
ensimmiinen versio ilmestyi jo vuonna 2002 verkkoantologiassa.
Tekstissd nikyy vahvasti kiinnostukseni yhdysvaltalaisen kulttuu-
rintutkija Lawrence Grossbergin luonnehdintoihin, mutta tekstin
syntyajankohtaan vaikutti huomattavasti kriittinen kulttuuriteo-
reettinen kidinne uskontotieteessd, jota luonnostelin timin joh-
dannon alkupuolella.

Se, mitd kirjoitin aikaisemmin "diskursiivisesta uskonnontut-
kimuksesta” ja sen suhteesta joihinkin timin teoksen teksteihin,
tulee hyvin esiin tdssd luvussa. Tdmi selittynee silld, ettd olen ollut
kiinnostunut Russell T. McCutcheonin tavasta jisentdd uskon-
totieteen lihestymistapoja. Luvussa hahmotetaan kahden tason
tutkimusta, joka perustuisi tyénjakoon hypoteesien testaamiseen
tihtddvien naturalististen tutkimusohjelmien ja metateoreettisen
tyon vililli. Myshemmin olen McCutcheonin ja monien muiden
tavoin puolustanut ja kehitellyt diskursiivista uskonnontutkimus-
ta, joka ei istu yksiselitteisesti kahden tason tyonjakoon. Tami
luku on kuitenkin edelleen itselleni tirked, silld siind puoluste-
taan suorasanaisesti kriittistd ja kontekstuaalista, valtasuhteiden
analyysia painottavaa uskontotiedettd. Se tehdéin tavalla, joka ei
viheksy selittdvin ja ymmirtivin tutkimuksen merkitystd, vaan
toteaa, ettd niiden lisdksi on vield tillainenkin tapa jisentdd tut
kimustyoti.

Lufku 2, "Retoriset dikotomiat ja keskustelu uskonnontutkijan
intellektuaalisista rooleista” syntyi inspiraatiosta, jonka sain 7e-
menos: Nordic Journal of Comparative Religion -lehdessi julkais-
tusta artikkelista (Wiebe 2005). Tekstini julkaistiin Uskonnontut-
kijassa vuonna 2007. Alkuperiistd julkaisua ei verkkolehdessi ole

39



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

endd saatavilla verkkoalustan vaihtumisen ja tiedostojen katoa-
misen vuoksi. T4std versiosta puuttuu osuus, jossa erittelin yhden
esimerkkitapauksen kautta suomalaisten tutkijoiden nikemyksid,
silld analyysi on julkaistu myds toisaalla (Taira 2006a, 109-111;
Taira 2010, 389-391). Luku kisittelee suuria kysymyksii uskon-
totieteilijin intellektuaalisen toiminnan luonteesta lihtemalld liik-
keelle kahden pohjois-amerikkalaisen tutkijan, Donald Wieben ja
Russell T. McCutcheonin nikemyseroista, joista he keskustelivat
Temenoksessa. Keskustelulla on kahta tutkijaa paljon suuremmat
mittapuut, silli niiden voidaan nihdi edustavan kahta tapaa ji-
sentdd uskontotiedettd: yksi korostaa selittivdd ja tutkimuksen
poliittisuuden pohtimisesta vetdytyvid lihestymistapaa, toinen
kriittistd lihestymistapaa. Asetun puolustamaan jilkimmaistd,
raivaamaan sille tilaa uskontotieteessi, mutta en viiti sitd ainoaksi
hedelmalliseksi nikokulmaksi.

Olen keskustellut seki Wieben etti McCutcheonin kanssa
niistd asioista kasvotusten ja kierrttinyt joitain tekstissd olevia
ajatuksia englanninkielisessd artikkelissani (Taira 2013a). Mc-
Cutcheon kommentoi minulle, etti tunnistaa itsensi kuvauksis-
tani huomattavasti paremmin kuin muiden, mutta ei ole varma,
onko se lopulta hyvi asia. Wiebe puolestaan vaikutti hieman him-
mistyneeltd, kun selitin hinelle, miten kiinnostava ja rakentava
tutkimusohjelma McCutcheonin teoretisoinnista voidaan saada
pienelli muokkauksella. Hin vaikutti aidosti kiinnostuneelta
kuulemaan lisi4, mutta vitsaili samalla, etti hinen McCutcheonia
arvosteleva tulkintansa on tietenkin oikea.

Kaksi seuraavaa lukua siirtdd tarkastelua uskontososiologi-
an suuntaan. Niissikin on vahva teoreettinen ja metodologinen
painotus, mutta kahdesta ensimmaisestd luvusta poiketen ne si-
sdltdvit kdsityksid siitd, mitd uskonnolle ja sen yhteiskunnalliselle
asemalle on tapahtumassa nykykulttuurissa.

Luku 3, "Maallistumisparadigma murroksessa”, jisentdd ylei-
sen intellektuaalisen ja myds akateemisen keskustelun muutosta
1960-luvun maallistumisparadigman kultakaudesta nykypiiviin.
Se kirjoitettiin johdannoksi uskontososiologisen maallistumis-

40



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

paradigman tilaan ja julkaistiin vuonna 2014 nimelld "Maallis-
tumisparadigma uskontososiologiassa”. Tissd teoksessa se tarjoaa
yleiskatsauksen keskusteluun uskonnosta nyky-yhteiskunnassa ja
sitd luotaaviin teorioihin. Luvussa esitetddn, ettd maallistumispa-
radigma on murtunut siind mielessd, ettd sen paradigmaattinen
asema on heikentynyt. Se ei kuitenkaan tarkoita yksiselitteisesti
sen alla kisiteltyjen kysymysten vanhentumista eiki edes sekula-
risaatiota koskevien yksittdisten viittdmien virheellisyyttd. Luku
argumentoi, ettd paradigmat eivit murru niinkdin musertavan
todistusaineiston alle; sen sijaan paradigmat muuttuvat siksi, ettd
ihmisid askarruttavat kysymykset ja kiinnostuksen kohteet muut-
tuvat.

Luku 4, "Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja nikokul-
mia”, ilmestyi vuonna 2008 kirjassa, joka kokosi yhteen kulttuu-
rintutkimuksellisia nikokulmia nykykulttuuriin. Kirjan pohjana
oli luentosarja, jolla Jyviskylin yliopiston Nykykulttuurin tutki-
muskeskus juhlisti olemassaoloaan. Vierailuni Nykykulttuurin se-
minaareissa 1990-luvun lopulla ja 2000-luvun ensimmaiselld vuo-
sikymmenelld ovat olleet merkittivd tekija my6s timin teoksen
kulttuurintutkimuksellisen nikokulman muotoutumiseen. Alku-
peridisestd tekstistd on poistettu pitkihko luonnehdinta siitd, mitd
kutsun notkeaksi uskonnoksi, koska aihetta on kisitelty perus-
teellisemmin toisaalla (Taira 2006a). Muutenkin lukua on hiottu
pintapuolisesti niin, ettd se sopii paremmin tihin kokonaisuuteen.
Sen merkitys on siind, ettd siind yhdistyvit uskontososiologiset ja
kulttuurintutkimukselliset keskustelut, jotka aikaisemmissa lu-
vuissa ovat pddosin erillidn toisistaan.

Luvussa esitetddn, ettd uskontososiologiset prosessikisitteet
voidaan ja tuleekin yhdistdd kulttuurintutkimukselliseen tutki-
musotteeseen, jos halutaan analysoida uskontoa kriittisesti ny-
kyajassa. Kirjoitusajankohtana pidin tekstin sisiltéd ja erityisesti
siind esitettyd kahden johdantoteoksen vertailua uskontotiedettd
uudistavana ja jopa radikaalina kannanottona, mutta nyt vaikut-
taa pikemminkin siltd, ettd puolustamani kulttuurintutkimuksel-
linen uskontotiede on tullut normaaliksi osaksi uskontotiedettd,

41



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

vaikka kulttuurintutkimuksen kisitettd ei uskontotieteen sisdisissd
keskusteluissa alati viljellikdin.

Luvut 5-7 siirtdvit painopisteen tutkimusohjelmallisista ja me-
todologiapainotteisista teksteistd suomalaisen yhteiskunnan ja me-
dian uskontodiskurssin analyysiin. Niissi pohditaan, miten suo-
malaisuutta rakennetaan ja yllipidetdin modernisoituvan maan
eri vaiheissa uskontoa kisittelevissd julkisissa keskusteluissa.

Luvussa 5, ”Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamis-
keskusteluissa”, kdydddn lipi hautaamista ja hautausmaita ki-
sittelevid Helsingin Sanomien pdi- ja mielipidekirjoituksia toisen
maailmansodan jilkeisestd ajasta nykypaividn. Sen perustava viit-
timi on, ettd keskusteluissa "suomalaisuus” ja suomalainen kisitys
"luterilaisuudesta” niveltyvit toisiinsa tavalla, joka tukee edelleen
evankelis-luterilaisen kirkon etuoikeutettua asemaa suomalaisessa
yhteiskunnassa. Ajallisesti keskustelut ovat toki muuttuneet, sil-
14 luterilaisen kirkon “kiytinnon monopoli” on haastettu ja ny-
kyisessd kilpailua ja asiakkuutta korostavassa tilanteessa kirkko
joutuu yhi selvemmin perustelemaan ja oikeuttamaan oman ase-
mansa myos hautaamista kisittelevissi asioissa. Teksti kirjoitettiin
alun perin professori Veikko Anttosen 60-vuotisjuhlakirjaan, joka
julkaistiin vuonna 2008. Se niveltyy Anttosen tutkimustyohon
ndyttamilld, miten sanomalehtikeskustelujen analyysia voidaan
rikastuttaa hyodyntimailld "pyhda” koskevia teorioita ja selittd-
milld luterilaisuuden vahva asema Suomessa sen suomalaisuutta
rakentavalla ulottuvuudella.

Luku 6, ”Islamin muuttuva julkisuuskuva”, hyddyntdd saman-
laista aineistoa — Helsingin Sanomien pii- ja mielipidekirjoituksia
pitkilld aikavililli — mutta keskittyy islamista kdytyyn julkiseen
keskusteluun. Jos edellinen luku painottui valtauskontoon, timi
analysoi vierasta. Molemmat ovat kuitenkin tirkeitd, jos halu-
taan ymmirtdd, miten uskontodiskurssi osaltaan rakentaa ja yl-
lapitad valtasuhteita sekd ndyttdd, miten suomalaista identiteettid
on rakennettu ja yllipidetty luterilaisuuden lisiksi my®s islamin
kuvaamisen kautta. Suomalaista aineistoa voi myds verrata mui-
den linsimaiden islamia kisitteleviin (media)diskursseihin, jolloin

42



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

huomataan, ettd hyvin tyypilliset toiseuttavat kolonialistiset mer-
kitysjarjestelmit ovat hallinneet islamin kisittelyd meilld ja muu-
alla Euroopassa. Tamikin teksti julkaistiin ensimmiisen kerran
vuonna 2008.

Luku 7, ”Uutinen uskonnosta: tyytymictomyyden tae?”, siirtdd
painopisteen media-aineistojen kiyttimisestd uskontodiskurssin
analyysissa itse mediaan ja sen toimintaan. Luku kirjoitettiin alun
perin Journalismikritiikin vuosikirjaan, jossa se julkaistiin vuonna
2011. Tekstin ideana oli toimia pohdinnan apuvilineeni uskon-
nosta kirjoittaville toimittajille, jotka haluavat miettid oman tyon-
sd ongelmakohta ja kehittimismahdollisuuksia. Siksi kyse ei ole
tyypillisestd tutkimusartikkelista eikd my6skdin journalismikri-
tiikistd, jossa identifioidaan ongelmallinen esimerkki ja kerrotaan
sen avulla, missd on epdonnistuttu. Se on yritys identifioida teki-
joitd, joiden vuoksi niin moni osapuoli on tyytymitdén uskontoa
koskevaan uutisointiin. Tekstin esimerkit perustuvat Suomeen ja
Isoon-Britanniaan, jossa tydskennellessini minulla oli mahdol-
lisuus osallistua tapahtumiin, joissa uskonnosta kirjoittavat me-
dia-ammattilaiset, uskonnollisten yhteis6jen edustajat ja tutkijat
vaihtoivat kisityksiddn ja kokemuksiaan median tavoista kisitelld
uskontoa.

Luvut 8-9 hyddyntivit media-aineistoja edellisten tavoin,
mutta painopiste siirtyy mediasta populaarikulttuuriin. Luvuissa
korostetaan nykyajan populaarikulttuurin mediavetoisuutta, mut-
ta kysymys uskontodiskurssin ja populaarikulttuurin suhteista
nostetaan tarkasteluun kiyttimilld erityisesti faniutta ja jalkapal-
loa esimerkkeini.

Luku 8, "Fanius ja uskonto”, perustuu seminaariesitelmiin,
jonka pidin Jyviskylin yliopistossa vuoden 2006 alkupuolella.
Monitieteisessd fanitutkimuksen seminaarissa osani oli pohtia,
miten uskontotieteen nakokulmat sopivat tai eivit sovi fani-ilmi-
oiden tutkimiseen. Esitelmin pohjalta kirjoitettu teksti julkaistiin
teoksessa Fanikirja, joka ilmestyi vuonna 2008. Tekstissd esitetddn,
ettd tdssd tilanteessa fanikulttuurien ilmenemismuotoja muistut-
tavat uskonnollisuuden muodot alkavat olla orastavia, kun taas

43



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

varhaisempia uskonnollisuuden hallitsevia muotoja ei vilttdimirced
pidettdisi faniuden kaltaisina ilmioini. Téssd mielessd fani-ilmioi-
den peilaaminen suhteessa uskonnollisuuteen ei ole satunnainen
aihepiiri, vaan keino jisentdd seki yhtd uskonnollisuutta kuvaavaa
orastavaa kulttuurimuotoa ettd muuttuvan uskontodiskurssin li-
mittdisyyttd fanidiskurssin kanssa. Ndin voidaan pohtia myos sitd,
mitd meistd on tulossa mediavetoisessa populaarikulttuurissa.

Luku 9 paittdd teoksen ja on otteeltaan hieman kevyempi teksti.
"Jumalan kisi: Miksi uskonnosta puhutaan ja vaietaan jalkapallon
yhteydessi?” julkaistiin vuonna 2014 jalkapalloa kisittelevissi kir-
jassa. Se tiydentii ja laajentaa edellistd lukua keskittymilld yhteen
lajiin ja siita kdytdavddn keskusteluun. Aineistona on kiytetty eri-
tyisesti brittildistd uutismediaa, jonka uskontokeskusteluja ja -ku-
vauksia olen tutkinut. Pieni osa aineistosta on analysoitu teoksessa
Media Portrayals of Religion and the Secular Sacred, jonka kirjoitin
yhdessi Kim Knottin ja Elizabeth Poolen kanssa (Knott, Poole
& Taira 2013a), mutta tekstissi on hyddynnetty myds projektin
jilkeen kiytyjia mediakeskusteluja, joissa Valioliigassa pelaavien
muslimien erityisyys on nostettu esiin.

Kirjoittaessani jalkapallo- ja uskontodiskurssin leikkauspistei-
td kisittelevdd tekstid koin ympyrin sulkeutuneen. Se nimittdin
palaa moniin ensimmiisten opiskeluvuosien kiinnostuksiin siit3,
mitd kaikkea uskontotieteessi voi tutkia ja mihin kaikkeen uskon-
totieteen nikokulmia ja tyokaluja on mielekistd ulottaa. Nami
kysymykset ovat kulkeneet mukana koko matkan, mutta se tapa,
jolla tdssd tuodaan uskontoantropologisia pyhi- ja rituaaliteorioi-
ta jalkapallon ja sitd koskevien kulttuuristen jisennysten analyy-
siin, on myds kunnianosoitus minua jo opintojen varhaisvaiheessa
inspiroineelle professori Veikko Anttosen tydlle. Kuten kunnolliset
kunnianosoitukset, myds timi teksti seuraa Friedrich Nietzschen
ajatusta, jonka mukaan “opettaja saa huonon korvauksen silti,
joka jad ikuiseksi oppilaaksi” (Nietzsche 2002, 13). Toisin sanoen
se tekee enemmin kuin toistaa Anttosen tai hinen suosimiensa
teoreetikkojen nikemyksid. Teksti ei pelkistdin pohdi jalkapallo-

44



Johdanto: Pehmeiti kumouksia

faniuden uskonnonkaltaisuutta, vaan analysoi myos uskontodis-
kurssin tutkimukselle ominaisia kysymyksid, miksi jalkapallosta
puhutaan uskontoon viitaten ja uskonnollista kieltd lainaten sekd
miksi uskonnosta toisaalta vaietaan jalkapallon yhteydessa.

Alkuperiiset julkaisutiedot:

Luku 1: (2004) Uskonnolliset kiytannot ja kulttuuriset kontekstit. Us-
kontotieteen ja kulttuurintutkimuksen rajankdyntid. Outi Fingerroos,
Minna Opas & Teemu Taira (toim.), Uskonnon paikka. Kirjoituksia us-
kontojen ja uskontoteorioiden rajoista. Helsinki: SKS, 115-149.

Luku 2: (2007) Retoriset dikotomiat ja keskustelu uskonnontuckijan in-
tellektuaalisista rooleista, Uskonnontutkija / Religionsforskare 2(1). www.
uskonnontutkija.fi

Luku 3: (2014) Maallistumisparadigma uskontososiologiassa. Tuomas
Savolainen & Ari Koponen (toim.), /hmisten maa: Esseiti sekularisaatios-
ta. Uusikaupunki: Sivuosa, 34-59.

Luku 4: (2008) Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja nikokulmia.
Erkki Vainikkala & Henna Mikkola (toim.), Nykyaika éulttuurintutki—
muksessa. Jyviskyld: Nykykulttuuri, 240-270.

Luku 5: (2008) Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskus-
teluissa. Tiina Mahlamiki, Ilkka Pyysidinen & Teemu Taira (toim.),
Pyhi: raja, kielto ja arvo kansanomaisessa uskonnossa. Helsinki: SKS,
302-327.

Luku 6: (2008) Islamin muuttuva julkisuuskuva: Tapaustutkimus Hel-
singin Sanomista 1946—1994. Tuomas Martikainen, Tuula Sakaranaho

& Marko Juntunen (toim.), Islam Suomessa. Muslimit arjessa, mediassa ja
yhteiskunnassa. Helsinki: SKS, 200-224.

Luku 7: (2011) Uutinen uskonnosta: tyytymittdmyyden tae? Sanna K.
Kivimiki (toim.), Journalismikritiikin vuosikirja, Gg—74.

Luku 8: (2008) Fanius ja uskonto. Kaarina Nikunen (toim.) Fanikir-
ja: TuZeimuk&iﬂ nykykulttuurin fani-ilmisisti. Jyviskyli: Nykykulteuuri,
121-141.

Luku 9: (2014) Jumalan kisi: Miksi uskonnosta puhutaan ja vaictaan
jalkapallon yhteydessi? Jussi Saarinen & Mikael Melan (toim.), Sokra-
tegn syoksypusku: filosofisia kirjoitelmia jalkapallosta. Jyviskyli: Docendo,
96-112.

45



46



1. Uskonnolliset kdytdnnot ja kulttuuriset kontekstit:
Uskontotieteen ja kulttuurintutkimuksen rajankayntid

Teoksessa Beyond Phenomenology (1999) brittildinen uskontotietei-
lija Gavin Flood kirjoittaa pitdvinsi akateemista uskontotiedettd
tirkednd ja kantavana tutkimusalana. Uskontoa tutkitaan erityi-
sesti uskontotieteen nimikkeen alla, mutta uskontotieteen tiytyy
vetdd puoleensa muita oppialoja, koska uskontoa ei voida erottaa
historiallisista, sosiaalisista ja kulttuurisista konteksteista. Uskon-
totieteelld on kuitenkin kaksi ongelmaa. Ensiksi, kun akateemi-
nen uskonnontutkimus on pidosin luopumassa essentiaalisesta
ymmirryksestd, jonka mukaan uskonnoilla on jokin yhteinen,
kenties tuonpuoleinen olemus, se on vasta alkanut ottaa vakavas-
ti viitteen, jonka mukaan uskontoa ei tule tarkastella irrallaan
kulttuurisista konteksteista. Juuri maailmanuskontoja kisittelevid
kursseja ja oppikirjoja on pidetty nikyvimpini esimerkkeini siit4,
kuinka uskonnot esitetdin ajattomina oppijirjestelmind: musli-
mi ei juo viinid, sikhilld on tikari (kirpan), jainalainen ei hyviksy
teistisid jumalakisityksid, katolilainen uskoo transsubstantiaatio-
oppiin ja niin edelleen. Tdmian kisityksen horjuttamiseksi tarvi-
taan tutkimusotetta, jossa uskonnollisina tarkastellut kidytinnot
madrittyvit niihin kytkeytyvien kontekstien osana. Uskontotiede
vilkuilee Floodin mukaan lijan vihin muiden alojen suuntiin. Se
tarvitsee entistd voimakkaampaa kiinnittymistd humanistisiin ja
yhteiskuntatieteellisiin keskusteluihin oman alansa ulkopuolelle.
(Flood 1999, 2-3.) Floodin viitteiden sopivuudesta suomalaiseen
keskusteluun voidaan esittdd pienid varauksia, koska uskontotie-
teen perinne ei ole ollut niin tekstilihtoistd eiki teologisesti painot-

47



1. Uskonnolliset kiytinnot ja kulttuuriset kontekstit

tunutta kuin Isossa-Britanniassa. Jos kritiikki otetaan vakavasti,
ratkaisua tilanteeseen voidaan etsid rajankiynnistd uskontotieteen
ja kulttuurintutkimuksen vililla.

Aloitan ratkaisun esittimisen selvittimilld aluksi brittilii-
sen kulttuurintutkimuksen (Cultural Studies) sijoittumista suo-
malaiseen uskontotieteeseen. Miiritin kulttuurintutkimuksen
ja uskontotieteen erdin peruskisitteen, kulttuurin, roolia tdssi
kytkoksessd. Tamin jilkeen esittelen ja pohdin niin kulttuurin-
tutkimukseen kuin uskontotieteeseen soveltuvia sitoumuksia tai
periaatteita: tieteidenvilisyyttd, teorian ja tutkimuskiytinnon
kontekstuaalisuutta, artikulaatioteoriaan perustuvaa kontekstu-
aalisuuden radikaalia versiota, essentialismin ongelman ratkaisua
ja valtasuhteiden analyysia. Artikkelin loppuosassa pohdin, mis-
si mielessd kulttuurintutkimuksellinen uskontotiede on kriittis-
emansipatorista tutkimusta, jota uskontotieteessi on korostettu
viime aikoina entisti enemmin. Tiivistin myds sekd uskontotie-
teen ettd kulttuurintutkimuksen siséllsllisen annin ja pohdin, mil-
lainen asemapaikka uskontotieteen kentilld on tarjolla sille, joka
omaksuu uskontotiedettd ja kulttuurintutkimusta yhdistelevin
nikokulman. Niin hahmottuu kuva sellaisesta uskontotieteesti,
joka voi toimia Floodin esittimien uskontotieteen ongelmien vilt-
timisen lihtokohtana.

Niin lihelld, niin kaukana: uskontotiede ja brittiliisen
kulttuurintutkimuksen paikantuminen Suomessa

Englannin kielessi cultural studies viittaa yleensi brittildiseen
kulttuurintutkimukseen, jonka juuret ovat 1950- ja 1960-lukujen
Britanniassa, erityisesti Raymond Williamsin ja Richard Hog-
gartin tuotannossa sekd vuonna 1964 perustetun Birminghamin
Nykykulttuurin tutkimuskeskuksen (Centre for Contemporary
Cultural Studies) toiminnassa. Niistd on versonut useita erityyp-
pisid perinteitd eri puolilla maailmaa, erityisesti 1970-luvulta lih-
tien. Yhdysvalloissa termilld viitattiin ennen brittildisen kulttuu-

48



1. Uskonnolliset kiytinnit ja kulttuuriset kontekstit

rintutkimuksen invaasiota Chicagon koulun yhteiskunnallisesta
pragmatismista juontuvaan perinteeseen, mutta nykydin termiin
yhdistetddn niin marxilainen tutkimus, kriittinen teoria kuin brit-
tildinen kulttuurintutkimus. Termin sisiltd on ollut jatkuvassa
kaymistilassa. Kulttuurintutkimus onkin muodostanut kiistan-
alaisen maaston, jota ei voida palauttaa yhteen teoriaan tai tutki-
muskohteeseen. (Grossberg 1995, 172-173.) Koskaan ei ole ollut
vain yhtd kulttuurintutkimusta. Se on syytd pitdd mielessd myds
silloin, kun perinteen osia kytketdin uskontotieteen kenttdin.!
Suomen kielessd cultural studies kidnnetiin tavallisesti muo-
toon kulttuurintutkimus. Perinteisesti kulttuurintutkimuksella tai
monikossa kulttuurien tutkimuksella on Suomessa viitattu esimer-
kiksi antropologian, uskontotieteen, kansatieteen ja folkloristiikan
jakamaan tutkimusotteeseen. T4std on esimerkkind Erkki Sevisen
ja Jari Kupiaisen toimittama Kulttuurintutkimus. Johdanto (1994).
Teoksessa ei juurikaan kisitelld brittildistd kulttuurintutkimusta
vaan se on perinnetieteiden, antropologian ja yhteiskuntatietei-
den traditioiden ohjaama. Termin sisilté6 on kuitenkin muuttu-
massa. Esimerkiksi Jyviskylin Nykykulttuurin tutkimuskeskus
edustaa brittildistd perinnettd huolimatta vahvasta kansallisesta
omaleimaisuudesta, samoin kuin kirjallisuustieteen ja mediatie-
teen institutionaalisissa kehyksissd tehtivd kulttuurintutkimus.
Mikko Lehtosen (1994a; 1996; 1998) kirjoitukset ovat esimerkki
jalkimmaisestd. Lehtonen (1994b) onkin tiivistanyt kulttuurintut-
kimuksen luonnehdinnan kuuteen kohtaan. Kulttuurintutkimus

i) ei ole yksi muodostuma, vaan monia.
ii) on maailmallista, ei-akateemisesti orientoituvaa tutkimusta.
iii) on modernin kriittisti tutkimusta.

iv) on kulttuurin tutkimista sekd materiaalisena ettd symboli-

~ o~ o~ o~

sena toimintana, jokapiiviisend yhteiskunnallisena todellisuu-
tena.

(v) on rajalla, niin akateemisen ja ei-akateemisen maailman ra-
jalla kuin akateemisten oppialojen vilisilld rajoilla.

49



1. Uskonnolliset kiytinnot ja kulttuuriset kontekstit

(vi) Kulttuurintutkijat ovat nomadeja, paimentolaisia, jotka
tietoisina oman nikokulmansa positionaalisuudesta vaeltavat
itse silld samalla alueella, jota he tutkivat.

Kulttuurintutkimus on rantautunut my®és sosiologiaan, jossa se
on Pertti Alasuutarin (1999b) mukaan tarkoittanut yhtdiltd etno-
grafiapainotteisen tutkimusotteen nousua ilman suoraa yhteyttd
brittildiseen perinteeseen ja toisaalta brittildisen perinteen hyo-
dyntimistd. Suomalaisessa kulttuurintutkimuksessa uskonto ei
kuitenkaan ole ollut tavanomainen tutkimuskohde missdin edelld
mainitussa paikantumisessa (ks. Taira 2002). Vastaavasti brittili-
sen kulttuurintutkimuksen kiyttd on ollut harvinaista suomalai-
sessa uskontotieteessd. Tosin opinalojen sisiiset kehityslinjat ovat
ajaneet aloja lihemmiksi toisiaan. Ti4std vain yhtend esimerkkini
on kulttuurintutkimuksen etnografinen kiinne (ks. esim. Ang
1996). Kansainvilisessi uskontotieteessi brittildisen kulttuurin-
tutkimuksen ja sitd lihelld olevien lihestymistapojen nikemykset
eivit ole olleet aivan vieraita.”

Suomessa uskontotieteen ja kulttuurintutkimuksen rajan-
kdyntid voidaan hahmottaa kulttuurintutkimuksen ja sosiologian
kytkoksen avulla. Sosiologiassa yhteys on rakentunut etnografi-
sen tutkimusotteen ja sosiologian perinteen vilille. Tehtdvini oli
syrjdyttdd 1970-luvun marxilainen painotus (Alasuutari 1999b).
Suomalaisen uskontotieteen ja kulttuurintutkimuksen suhteesta
ei voi kirjoittaa oppihistoriallista esitystd, koska kontaktipinnat
ovat olleet vihiisid. Tehtivd on mielenkiintoisempi, koska yhteys
tdytyy keksid. Versio ei kuitenkaan voi olla sama kuin sosiologi-
assa, silli uskontotieteessid etnografiset menetelmit ja asenteet
ovat olleet mukana alusta asti, tai pikemminkin jo ennen alkua:
matkaajien, lihetyssaarnaajien ja kolonialististen hallintojen virka-
miesten tuottamia kuvauksia ei voida tdysin erottaa myohemmasti
akateemisesta etnografiasta ja vertailevasta uskontotieteestd (Chi-
dester 1996, 5-11). Kyse ei ole my6skdin Alasuutarin sosiologisen
esityksen peilikuvasta eli marxilaisuuden tuomisesta uskontotie-
teeseen. Brittildinen kulttuurintutkimus on aina ollut vasemmis-

50



1. Uskonnolliset kiytinnit ja kulttuuriset kontekstit

topainotteista, poliittisesti orientoitunutta tutkimusta, joten se ei
voi edustaa puhtaasti etnografista otetta marxilaisuuden korvaaja-
na edes sosiologiassa ja vield vihemmin uskontotieteessi. Lisiksi
kulttuurintutkimuksen projektin ytimessd on ollut ortodoksi- tai
vulgaarimarxilaisuuden muuntaminen keinoilla, joita on haettu
niin postmarxilaisesta kuin poststrukturalistisesta teoriakentis-
td. Ensisijaisesti kulttuurintutkimus tuokin uskontotieteeseen
kontekstuaalisesti madrittyviin valtasuhteisiin painottuvan tutki-
musperinteen — tehtiin se sitten postmarxilaisessa, poststruktura-
listisessa, postkolonialistisessa, postmodernissa tai feministisessd
viitekehyksessd.

Eri aloilla kulttuurintutkimus on otettu vastaan muodossa,
jossa se tiydentdd kyseisen oppialan sisiisen perinteen puutteita
tai ongelmakohtia. Siksi kulttuurintutkimuksen asettuminen us-
kontotieteeseen voisi tarkoittaa juuri uskontojen valtasuhteiden ja
moninaisten kontekstien hahmottamista kulttuurintutkimuksen
keskustelujen avulla. Etnografista otetta ei tarvita tuontitavarana,
eikid sitd tule yksinkertaisesti korvata uusilla virtauksilla. Etno-
grafinen tyd on tirkedd, koska ilman sen tuottamaa tietoa kisi-
tykset erilaisista elimintavoista saattavat muodostua vain uskon-
toinstituutioiden oppineen valtaeliitin tai median ja oppikirjojen
esitysten kautta. Saatamme esimerkiksi viittdd, ettd buddhalai-
suuteen kuuluu olennaisesti kisitys pysymattomistd minuudesta
(anatta). Kuitenkin uskontoantropologi Richard Gombrich on
osoittanut, ettd ainakin Sri Lankassa kyseinen ajatus kuuluu vain
kaikkein koulutetuimpien buddhalaisten kisityksiin. Sitd ylldpi-
tdd Buddhan opetuksia seuraavien ihmisten munkkiyhteiso, sang-
ha. Kiytinnossd ihmiset uskovat kuolemanjilkeisen pelastuksen
persoonallisuuteen. (Gombrich 1971, 243; ks. my6s Gombrich
1996, 152-153; King 1999, 70-71.) Saatamme myds pitdd suu-
filaisuutta marginaalisena islamin haarana. Syitd on ainakin kol-
me. Kansanomaisen uskonnollisuuden muotona se ei ole sidottu
minkiin valtion hallintorakenteisiin. Mediassa ja oppikirjoissa se
kuvataan tavallisesti stereotyyppisesti eksoottisena ja mystisend
(ja siten ei-julkisena) ja pddosin menneisyyteen kuuluvana islamin

51



1. Uskonnolliset kiytinnot ja kulttuuriset kontekstit

osana. Myds sunnat ja shiiat ovat marginalisoineet suufilaisuutta
ja paikoitellen suhtautuminen on ollut suorastaan vihamielisti.
Kuitenkin kenttitutkimuksen avulla on osoitettu, etti esimerkik-
si Isossa-Britanniassa suufilaisuus on nykypiivini osa muslimien
valtavirtaa seki siini, miten muslimit identifioivat itsensi etti sii-
nd, millainen vaikutus suufilaisilla ajattelijoilla on muslimeille laa-
jemmin. (Geaves 2000.)

Pelkki kanonisoitujen tekstien lukeminen ei siis riitd madrit-
timidin uskontotieteilijin toimenkuvaa. Tekstitutkimuksellinen
ote kuitenkin on ja sen tulee olla osa toimenkuvaa etnografisten
kenttitutkimusten rinnalla, koska silld voidaan tarkoittaa paitsi
kanonisten, my6s populaarien tekstien tutkimista erilaisissa kdyt-
tokonteksteissaan. Niin pddstiin kisiksi kanonisten tekstien tai
doktriinien ja eletyn uskonnon, virallisen ja epévirallisen (tai kan-
sanomaisen) uskonnon vilisen dynamiikan tarkasteluun, joka on
sekd etnografisen ettd kulttuurintutkimuksellisen uskontotieteen
keskeisaluetta.

Uskontotieteen ja kulttuurintutkimuksen kytkennissi etno-
grafiseen otteeseen on kuitenkin asetettava yksi varaus: kulttuu-
rintutkimuksen kriittinen etnografia on kiinnostunut kuvauksien
ja valtasuhteiden jatkuvasta teoretisoinnista radikaalin konteks-
tualismin hengessd eikd kuvauksesta sininsi tai kuvauksen koh-
teen kritisoimisesta (Ang 1996; Smith 2001, 155). Tavoitteena on
pikemminkin pohtia niitd vakiintuneita kulttuurisia kdytintojd,
joiden organisoitumisen tuloksena erilaiset empiirisesti olemassa
olevat alistussuhteet, kuten naisten, kastittomien tai mustien ase-
mat, syntyvit (Deleuze & Guattari 1998, 210; Grossberg 1995,
255). Juuri téllaisesta lihtokohdasta kisin voidaan yrittdd valetdd ja
kyseenalaistaa nykyajalle ominainen “karavaanarikritiikki”, josta
Zygmunt Bauman kirjoittaa:

Modernille yhteiskunnalle tyypillistd ‘kritiikin sietdimistd’ voi-
daan verrata karavaanareille tarkoitettuun leirintialueeseen.
Paikka on avoin kaikille, joilla on oma asuntovaunu ja tarpeeksi
rahaa vuokran maksamiseen. Vieraat tulevat ja menevit. Kukaan

52



1. Uskonnolliset kiytinnit ja kulttuuriset kontekstit

heisti ei oikeastaan ole kiinnostunut siiti, miten leirintialuetta
pyoritetddn, kunhan asiakkaille vain on varattu riittdvin suuri
alue, johon pysikéidd asuntovaunut, ja sihkopistokkeet ja vesi-
pisteet ovat kunnossa eivitkd lihistolle parkkeerattujen vaunujen
omistajat meteldi litkaa tai huudata matkatelevisioitaan ja ste-
reoitaan myohiin illalla. [...] Vieraat eivit halua leirintialueen
hoitajilta juurikaan muuta kuin tilaisuuden saada olla rauhassa
ja hoitaa omar asiansa (siitd he eivit sicten tingikddn). Vastapal-
veluksena he lupaavat olla kyseenalaistamatta hoitajien valtaa ja
maksaa vuokran ajoissa. [...] Jos karavaanarit tuntevat tulleen-
sa huijatuiksi tai huomaavat, ettei heille annettuja lupauksia ole
pidetty, he saattavat valittaa ja vaatia sitd mikd heille kuuluu —
mutta heidin mieleensi ei juolahda ryhtyd kyseenalaistamaan
paikan johtamisfilosofioita ja neuvottelemaan niitd uusiksi, saati
kantamaan itse vastuuta paikan hoitamisesta. Huonoimmassa ta-
pauksessa he saattavat hiljaa mielessdin pdictdd olla koskaan endd
tulematta sille leirintdalueelle ja jittdd suosittelematta sitd ysti-
villeen. Heiddn hajaantuessaan tahoilleen paikka on jotakuin-
kin samassa kunnossa kuin heidin sinne saapuessaan: menneet
karavaanarit eivit ole jittineet sinne jilkid, ja se odottaa uusia

tulokkaita. (Bauman 2002 33-34.)

Rikkaasta vertauksesta yhteiskunnista leirintdalueina voidaan
tassd yhteydessi keskittyi vain kolmeen huomioon. Ensiksi kritii-
kin ei pitiisi olla pelkistdin empiiristen asiantilojen kritiikkid vaan
my&s toimintamekanismien ("leirintdalueen pyérittimisen”) ana-
lyysia. Toiseksi tulisi selvittdd, kenelld on varaa asuntovaunuun ja
paikan vuokraan: ketkd puhuvat ja keilld on sithen mahdollisuus?
Kolmanneksi tulisi kysyd kulttuurisen litkkuvuuden toimintame-
kanismeja: keilld on mahdollisuus jittdd leirintdalue ja suunnata
paremmin hoidetulle seudulle ja ketkd puolestaan ovat sidottuja
tiettyyn leirintdalueeseen ja kykenemittomii liikkumaan, paitsi
silloin, kun yhteiskunta pakottaa heidit liikkeelle? Vastauksia voi-
daan hakea uskontokulttuurien empiiristen kuvausten ja jatkuvan
teoretisoinnin yhteistyolli. Mutta mitki ovat teoretisoinnin lih-

tokohdat?

53



1. Uskonnolliset kiytinnot ja kulttuuriset kontekstit

Kulttuuri — yhteinen mainostaulu

Uskontotieteessd "uskonto” — jos siti kiytetddn analyyttisena
termind — on tutkijan abstraktio, joka ymmirretdin kulttuurin
osaksi. Tdmi lihtokohta yhdistdd yleiselld tasolla uskontotieteen
ja kulttuurintutkimuksen toisiinsa. Kytkennin mahdollisuuksia
kuitenkin miirittdd uskonnon ja kulttuurin kisitteiden kiyttota-
vat, ja periaatteessa uskontotieteen teoretisoinnin lihtékohtana on
yleensd juuri nimi kisitteet. Uskonnon mdirittelyd ja tunnista-
mista koskevat ongelmat eivit kuitenkaan ole puhtaasti akatee-
misia ja teoreettisia kysymyksid. Niilld on kytkos valtasuhteisiin.
Kolonialistisen Afrikan aikaista uskonnon kisitteen kiyt
t0d ja uskonnolliseksi madrittdmistd tutkinut David Chidester
esittdd, ettd uskonto on kiistanalainen kategoria, termi, joka on
historiallisesti tuotettu ja tilannekohtaisesti levittdytynyt. Silloin
kyseenalaistamatonta uskonnon mairitelmii ei voida yksinkertai-
sesti vakiinnuttaa akateemisiin tarpeisiin. Uskonnon tutkimuk-
sessa minimaaliset miiritelmit, kuten uskonnon miirittiminen
suhteina yliluonnollisiin toimijoihin voivat kieltdd esimerkiksi
buddhalaisuuden tai kungfutselaisuuden uskonnollisen aseman.
Maksimaaliset miiritelmit, kuten Ninian Smartin kehittelem3
uskontojen ulottuvuuskartta, sisillyttdvit paitsi kungfutselaisuu-
den, my6s nationalismin, humanismin ja marxilaisuuden uskon-
non kategoriaan. Chidesterin mukaan akateemiset keskustelut
uskonnon mairitelmisti ovat toisinaan sivuuttaneet uskonnon
kieltdmiset ja tunnistamiset, jotka ovat olleet pinnalla kulttuurien
vilisissd kontakteissa ja konflikteissa. Kolonialistisessa Afrikassa
rajaseutu (the frontier) on ollut areena, jossa uskonnon mairitelmii
on tuotettu ja levitetty, testattu ja haastettu paikallisissa valta- ja
asemakamppailuissa. Sellaisissa valtataisteluissa uskonto on mii-
ritelty yhd uudelleen strategisena instrumenttina. Chidester esit-
tdd, ettd Afrikka on vain esimerkki, ei poikkeustapaus. (Chidester

1996, 254.)

54



1. Uskonnolliset kiytinnit ja kulttuuriset kontekstit

Kuten Chidester ehdottaa, miirittely ei ole puhtaasti akateemi-
nen kysymys. Uskonnon miiritelmii ei tule my6skdin hahmottaa
ainoastaan paikallisina, akateemisen maailman ulkopuolisina ky-
symyksind. Miiritelmien politiikka ulottuu paikallisilta tasoilta
aina tiedepolitiikan ja tieteenalan itseidentiteetin maérittdmisen
huipulle asti. Mikdin uskonnon miiritelmi ei siis ole viaton,
mutta silti useissa tutkimusasetelmissa tarvitaan vihintdin vil-
jid ja avoimia midritelmid, mikili uskontoa ylipadtdan kiytetdin
analyyttisena kisitteend. Tami ei tarkoita, ettei suppeita mairitel-
mid tai vilttimattomien piirteiden hahmottamista voitaisi kiyttda
yksittiisissd tutkimuksissa ja yksittdisissi teoriakehittelyissi, kuten
esimerkiksi kognitiivisen uskonnontutkimuksen ja uskontososio-
logian edustajat ovat tehneet.

Kulttuurin kisite on varmasti keskeisin, joskin liian viljd, us-
kontotiedettd ja kulttuurintutkimusta yhdistavd tekija. Kulttuu-
rintutkimuksen klassikoista erityisesti Raymond Williams (1993,
6) kirjoitti vuonna 1958 kulttuurista tavanomaisena (ordinary).
Kulttuuri oli Williamsille koko elimintapa (jaettuja merkityksid)
sekd taidetta, taitoa ja oppimista (luovan toiminnan prosesseja).
Jotkut kiyttavit kulttuurin kisitettd vain toisessa merkityksessd,
mutta Williams suositteli sen kdytt6d molemmissa merkityksissd
ja vieldpd niiden kietouttamista toisiinsa. Siind yhdistyivit laaja,
antropologinen, ja suppea, taidetta koskeva kulttuurikisitys. Us-
kontotieteessd kulttuurin kisite ei ole tarkoittanut taiteellista toi-
mintaa vaan koko elimintapaa, joten tissd antropologisessa kult-
tuurikisityksessd on erds yhteneviisyys. Kulttuurintutkimuksessa
kuitenkin korostuu valtasuhteiden merkitys kulttuurin ymmar-
timisessd. Kulttuurintutkimuksen tapa ottaa kulttuuri vakavasti
tarkoittaa, etti sille annetaan suhteellinen itseniisyys eli kulttuuri
ei palaudu aina ja kaikkialla esimerkiksi talouteen ja tuotanto-
muotoon. Samalla kuitenkin painotetaan sen sidoksisuutta poli-
tikkkaan, talouteen ja valtakonteksteihin seki mahdottomuutta
ymmirtid arkielimin symbolisia ja materiaalisia kiytint6jd ilman
niiden sidosten analysointia. (Alasuutari 1999b, 93.)

55



1. Uskonnolliset kiytinnot ja kulttuuriset kontekstit

Zygmunt Bauman (1973) on erotellut kolme tapaa kisitteel-
listdd kulttuuri: kulttuuri hierarkkisena, yleisend ja erottelevana
kisitteend. Ensimmiisessd mallissa kulttuuri tarkoittaa hengen-
viljelyd, taiteita, yhteison jaloimpia saavutuksia, luovaa toimin-
taa ja niin edelleen. Toisessa mallissa kulttuurin kisitteen avulla
hahmotetaan ihmiseni olemisen luonnetta. Kolmannessa mallissa
kulttuuri tarkoittaa kisitteen sisdpiiriin rajatun joukon (yhteiso,
uskonto tms.) ominaispiirteiti.

Kulttuurin kisitteellistimisen mallit ymmarretddn paremmin,
jos pohditaan, miti jdd kisitteen ulkopuolelle. Hierarkkisessa mal-
lissa kulttuurin ulkopuolella on sivistymiton ihminen tai yhteiso.
Joillakin on kulttuuria ja joillakin ei, tai joillakin on enemmin
kulttuuria kuin coisilla. Yleisessd mallissa kulttuurin ulkopuolella
on luonto. Niin voidaan kysyd, miki erottaa ihmisen eldimestd
ja kulttuurin luonnosta. Vaikka nimi samalla termilld kuvatut,
toisistaan poikkeavat mallit voivat olla kiyttokelpoisia joissain ta-
pauksissa, juuri erorteleva malli on kaikkein tavanomaisin ja kiy-
tinnollisin tapa kdyttdd kultcuurin kisitettd niin uskontotieteessd
kuin kulttuurintutkimuksessa. Siind kulttuurin ulkopuolella on
toinen kulttuuri. Mallin tehtidvind on auttaa kisitteellistimdin
erot eri ryhmien tai elimintapojen vililld. Kisitteen kiytossd on-
kin kyse erottelevasta subreesta, jonka tutkija rakentaa tutkimus-
ongelmansa ratkaisemiseksi. Voimme puhua turkulaisesta kult-
tuurista, jolloin teemme eron vaikkapa savolaiseen kulttuuriin.
Toisessa tutkimuksessa saatamme puhua suomalaisesta kulttuu-
rista, johon sisiltyvit turkulainen ja savolainen kulttuuri.

Kulttuuri ei ole lipindkyvi kohde tai entiteetti, jonka tutki-
ja voisi 1oytdd ja kuvata sellaisenaan. Kulttuurin kuvaaminen on
pikemminkin tutkijan nikékulman sisiltdvdd toimintaa. Se pe-
rustuu osittaisille nikokulmille, valinnoille, yksinkertaistuksille,
poissulkemisille ja valtasuhteille. Ei siis ole olemassa mitdin sel-
laista selvirajaista entiteettid kuin kulttuuri. Kulttuuri on liiket-
td. Se on prosessi, jirjestyksid luovaa, luokittelevaa ja arvottavaa
toimintaa. Se koostuu toisistaan riippuvaisten osien (uskonto, po-
litiikka, laki, talous ja niin edelleen) “yhteensoitosta”, jonka suh-

56



1. Uskonnolliset kiytinnit ja kulttuuriset kontekstit

teet tutkija koostaa tutkimuskohtaisesti. Kulttuurien luokittelut
ja rajat eivit ole luonnollisia vaan avoimia ja kisitteen kiyttidjien
nikokulmien mukaan muuttuvan luokittelun tuloksia. Ne muis-
tuttavat A:sta O:hon jirjestyvin tietosanakirjan sijaan enemmin
Jorge Luis Borgesin novellissaan John Wilkinsin analyyttinen kieli
kuvaamaa kuvitteellista kiinalaista tietosanakirjaa, jossa eliimet
luokitellaan seuraaviin ryhmiin: ”a) keisarille kuuluvat, b) balsa-
moidut, ¢) kesytetyt, d) siat, €) merenneidot, f) tarunomaiset, g)
juoksukoirat, h) tissd luokitellut, i) ne jotka richuvat kuin hul-
lut, j) lukemattomat, k) hienonhienolla kamelinkarvasiveltimelld
piirretyt, 1) ja niin edelleen, m) juuri nahkansa luoneet, n) etdiltd
kirpdstd muistuttavat.” (Borges 2001, 233.) Kulttuurirajojen mii-
rittimisen vaikeus ei kuitenkaan tarkoita automaattisesti kisitteen
kiyttokelvottomuutta, vaan sen konstruktioluonteen tiedostamis-
ta ja julkituomista. Sama pitee myds uskonnon kisitteeseen.

Sitoumukset, teoria ja kiytinto

Uskontotieteen ja kulttuurintutkimuksen vilistd rajankdyntid voi-
daan paaluttaa uskonnon ja kulttuurin kisitteitd tarkemmin mo-
nen eri teeman avulla. Téllaisia ovat esimerkiksi zieteidenvilisyys,
kohteen, teorian ja tutkimuskidytinnoén tasoille ulotettu konteks-
tuaalisuus, artikulaatio merkitysten muodostumisen ja yhteiskun-
nallisten suhteiden mallina, antiessentialismi ja valta-analytiikka.
Listaa voisi jatkaa, tai sen voisi muodostaa toisenlaiseksi. Se ei py-
rikddn kattavuuteen vaan ainoastaan muutamien keskeisten suun-
taviittojen osoittamiseen.

Tieteidenvilisyys. Tieteidenvilisyys, ymmarrettynd eri tieteen-
alojen kisitteitd, nikokulmia ja menetelmid hydyntivini tutki-
musotteena, on ollut niin uskontotieteen kuin kulttuurintutki-
muksen leimallinen piirre. Silld ei tarkoiteta tieteenalakohtaisen
perinteen hylkddmistd tai satunnaista viittaamista toisten oppia-
lojen tutkimuksiin vaan oppialojen risteyttimistd, ylittimistd ja
joskus jopa kyseenalaistamista. Sen oikeuttamisen vahvimpana

57



1. Uskonnolliset kiytinnot ja kulttuuriset kontekstit

perusteena on viite, ettd perinteinen oppialajako — joka on ken-
ties perusteltu, mutta ei vilttdmaton — tuottaa vaikeasti tutkittavia
ja problematisoitavia sokeita pisteitd (ks. Alasuutari 1999b, 101).
Kaikki oppialathan ohjaavat katsomaan pikemminkin tihin kuin
tuohon suuntaan ja pikemminkin tilld kuin tuolla tavalla, mut-
ta juuri kitkettyjen tai sivuutettujen alueiden tarkastelussa piilee
tieteidenvilisyyden vahvuus. Erityisesti uusien ja orastavien kult-
tuuristen ilmididen tutkimisessa kulttuurintutkimuksella ja tietei-
denviliselld uskontotieteelld on etunsa.

Uskontotieteen kannalta tieteidenvilisyys merkitsee tutkimus-
objektin (esimerkiksi uskonnon kategorian) kytkemistd talouden,
polititkan, sukupuolijirjestelmin, rotukysymysten, sosiaalisten
instituutioiden ja muiden kulttuuristen kiytintdjen valta- ja vai-
kutussuhteisiin. Timi ei tarkoita, ettd kulttuurintutkimuksen ja
uskontotieteen liitoksen tuloksena olisi kaikkea yhti aikaa tutkiva
tiede. Sopivat kontekstit valitaan tutkimusstrategisin perustein.
Miki sitten erottaa tillaisen toiminnan muusta tutkimuksesta?
Eiko kaikki tutkimus valitse sopivat kontekstit tutkimuskysymyk-
sensd ja -strategiansa perusteella? Psykologit keskittyvit psyyk-
kisiin konteksteihin, sosiologit sosiaalisiin, uskontotieteilijit us-
konnollisiin ja niin edelleen. Vastaus voisi olla kylld, mutta tdssi
hahmottuvassa nikékulmassa sekd kysymykset ettd strategiat
rakentuvat kontekstuaalisesti. Tutkijan tehtivdi on hahmottaa,
millaiseen suhdeverkostoon “uskonto” niveltyy tarkastellussa his-
toriallisessa tilanteessa ja valikoida, mitkd suhteet vaativat erityistd
analyysia.

Uskontotieteelle tieteidenvilisyys sopii hyvin. Uskontotiede on
ollut alusta pitden kytkeytynyt eri oppialoihin, vaikka oppihisto-
riasta 16ytyykin uskontofenomenologisia yrityksid rakentaa juuri
uskontotieteelle ominainen lihestymistapa. Tieteidenvilisyyden
osoittamiseksi ei tarvita kuin muistutus tutkimusalojen perin-
teisestd jaottelusta uskontoantropologiaan, -psykologiaan, -histo-
riaan, -fenomenologiaan ja -sosiologiaan. Mikili lisiksi hyvik-
symme ajatuksen uskonnosta vihemmin selvirajaisena ilmi6ni,
tai jos pidimme uskontoa tutkijan konstruktiona, emme voi pitdd

58



1. Uskonnolliset kiytinnit ja kulttuuriset kontekstit

tutkimuskohteenamme dekontekstualisoitua, epihistoriallista ja
epipoliittista uskontoa. Niin ollen tieteidenvilisyys, jonka avulla
“uskontoon” kytkeytyvi suhdeverkosto tehddin nikyviksi, niyt
tdytyy vilttimittdmyytend. Tieteidenvilisyys voikin olla luonteva
osa uskontotieteen identiteettid. Silloin tutustuminen my6s kult-
tuurintutkimuksen lihtokohtaisesti tieteidenviliseen keskustelu-
kenttdin on paikallaan.

Kontekstuaalisuus. Tieteidenvilisyys ei kuitenkaan ole sidoksis-
sa vain kulttuurintutkimukseen tai uskontotieteeseen. Parempaa
tutustumista oman oppiaineen ulkopuolisiin aloihin voidaan har-
joittaa minkd tahansa oppiaineen parissa. Siksi kaikkein lupaavin
linjaus kulttuurintutkimuksen ja uskontotieteen kytkoksessi on
kontekstuaalisuuden korostaminen. Silloin tutkimuskohde (miti
tutkitaan?), teoria (miten tutkitaan?) ja kdytintd (mitd vaikutuksia
tutkimuksella on?) on nihtivd kontekstispesifeinid kysymyksina.
Jopa tutkimuskohteena voi olla jirjestelmaillisesti “uskonnon” so-
siokulttuurinen konteksti, mutta kontekstikin on rakennettava,
silld sitd ei ole annettuna. Se vaatii tutkimuksen lihtékohdan, esi-
merkiksi uskonnolliseksi luokitetun kiytinnén tarkastelua tavalla,
jossa kontekstin, uskonnollista kiytintéd mairittdvien suhteiden
verkoston ymmirtiminen on tutkimuksen polttopiste. Tutkimus-
kiytintod taas ohjaavat kontekstuaalisesti madrittyvit tutkimus-
poliittiset valinnat. Ajatus teorian kontekstispesifiydesti on oman
kokemukseni mukaan altis viirinymmirryksille, ja haluan siksi
tarkastella sitd laajemmin.

Teorian kontekstispesifiys voi tarkoittaa ainakin kahta asiaa.
Ensinnikin se tarkoittaa erilaisten menetelmien ja teorioiden kiyt-
tod ja muokkausta kohteen mukaan. T4ssd mielessi kulttuuri- ja
uskontoteoriat ovat huonoja matkustajia eli teoriaa ei kuljeteta sa-
massa muodossa kaikkialle. Teoriat ja menetelmit toki matkus-
tavat, mutta ne matkustavat pikemminkin resursseina kantaen
mukanaan synty- ja harjoituskontekstinsa jilkid kuin sellaisenaan
siirrettdvind vastauksina ongelmiin. Teorian ja sen kiyttokon-
tekstin tulisi olla toisiaan muodostavia. (Ks. Said 1983, 226-247;
Spivak 1996; Grossberg 1997a, 262; 2000, 45.) Teoria onkin aka-

59



1. Uskonnolliset kiytinnot ja kulttuuriset kontekstit

teemisen toiminnan mahdollistava strateginen resurssi, tutkimus-
kiytinnon vilttimiton tydkalupakki. Tydkalupakilla tarkoite-
taan tiettyd kisitearsenaalia (pakin tyokaluja), jota kiytetddn ja
muutetaan tehtdvin mukaan. Yleisen systeemin rakentamisen si-
jaan teoria on timin lihtékohdan mukaan kontekstisidonnainen
analyysiviline, jonka kiyttd voidaan toteuttaa vain askel askeleel-
ta, tietyssd historiallisessa tilanteessa tehdyn reflektion perusteella
(O’Farrell 1993, 110).?

Toiseksi kulttuurintutkijat ovat suhtautuneet penseisti yleis-
ten teorioiden luomiseen ja painottuneet kannattamaan teorian
prosessiluonnetta. Esimerkiksi Stuart Hall (1992, 379) on sano-
nut, ettid hinti ei kiinnosta teoria vaan jatkuva teorianmuodostus
(going—on—theorizing): vaikka on vilttimitontd lihted litkkeelle
jostain teoreettisesta perustasta, kanta on muotoiltava siten, etti se
sallii jatkuvan uudelleen muotoutumisen, itsereflektiivisyyden ja
itsensd purkamisen. Niin teorian kontekstispesifiys voi tarkoittaa
myds kontekstispesifien teorioiden luomista.*

Kontekstispesifid teoretisointia voidaan perustella myos uskon-
non kisitteelld. Jos uskonto ymmairretddn tutkijan teoreettiseksi ja
muuttuvaksi konstruktioksi, jonka avulla suodatetaan laajemman
kulttuurisen dynamiikan tiettyjd piirteitd, kdytdssi ei ole univer-
saalia uskonnon miiritelmai eikd tdssi mielessi mydskdin uni-
versaalia uskontoteoriaa. Tamid on kulttuurintutkimuksen ja us-
kontotieteen kytkoksen lihtokohta, joka ohjaa kontekstispesifiin
teoretisointiin.

Erityisesti niissi kulttuurintutkimuksellisissa keskusteluissa,
joissa postmodernit, postkolonialistiset ja poststrukturalistiset na-
kemykset ovat edustettuina, eldd epiilys yleistd kulttuuri-, yhteis-
kunta- ja uskontoteoriaa kohtaan. Philip Smithin mukaan epiilys
selittyy silld, ettd yleisten kulttuuriteorioiden katsotaan kuuluvan
modernin maailman epdonnistuneeseen projektiin, jossa tieteel-
lisestd tiedosta rakentui yhteiskunnallinen kontrollimekanismi.
Ne eivit myoskdan ohjaa jatkuvaan kisitteellisten kategorioiden
uudelleen tarkasteluun eivitkd tieto—valta-koosteiden analyysiin.
(Smith 2001, 237.,) Siksi kontekstispesifit teoriat ovat yleisid teo-

60



1. Uskonnolliset kiytinnit ja kulttuuriset kontekstit

rioita ominaisempia “post-teorioiden” sivyttdmaille kulttuurin-
tutkimukselle. Tami ei tarkoita, ettei yleisid teorioita kiytettiisi
analyyseissa, vaan ettd ne otetaan yleensd kiyttoon oman tutki-
musprojektin kontekstiin soveltaen.’

Vaikka tdssi hahmottuvassa tutkimusotteessa ei ole selkedd
yksittdistd teoriaa puolustettavana, tilanne ei ole ongelmallinen,
koska voidaan tunnistaa olettamuksia ja sitoumuksia, joihin tutki-
mustyd perustuu. Tidssd esiteltivit sitoumukset — vaikka niitdkin
voidaan pitdd avoimina ja kontekstuaalisesti muuttuvina — toimi-
vat teorioiden kontekstualisointia tukevina tekijoini silloin, kun
yleisid teorioita kdytetddn tutkimusasetelmassa.®

Artikulaatio ja radikaali kontekstualismi. Kulttuurintutkimuk-
sen kiytintojd madrictdd myds ymmirrys artikulaatiosta, joka tar-
joaa teoreettisen mallin kontekstien tutkimiseen. Artikulaatiolla
on kaksoismerkitys. Yhtdiltd se tarkoittaa julkilausumista, toi-
saalta yhteen niveltimistd, kytkemistd. Jalkimmaistd merkitystd
painottaen artikulaationikokulmasta tarkastellaan yhteen nivelty-
neitd alkeisosia, joilla ei ajatella olevan mitddn vilttimitontd kyt
kostd. Englannin kielessd articulated lorry tarkoittaa vetovaunun
ja perivaunun yhdistelmidi. Molempien osien toiminta perustuu
yhteenliittimiseen. Erikseen ne toimivat vajavaisesti. Artikulaatio
voidaan myos purkaa, koska kytkos ei ole vilttimiton. Vetovau-
nu voidaan irrottaa perdvaunusta ja mychemmin liittdd uudel-
leen. Samalla tavalla esimerkiksi uskonnolla ja nationalismilla ei
ole mitddn vilttimitonti ja olemuksellista kytkostd, mutta nima
alkeisosat (tai tasot) voivat niveltyd toisiinsa, kuten kivi zen-
buddhalaisuudelle Japanissa toisen maailmansodan aikaan. Sa-
moin islamin huntu kytkeytyy eri tilanteissa naiseuden merkiksi,
etnis-uskonnolliseksi symboliksi, miesvallan alistusvilineeksi tai
tunnistamisen estiviksi suojaksi. Yhdet kytkokset jahmettyvit
ja ovat kestdvid, kun taas toiset ovat hetkittdisid ja ohimenevii.
Ajatus artikulaatiosta ohjaa tarkastelemaan niitd kytkoksid, kiy-
tintojd, jotka niitd tuottavat ja sitd logiikkaa, jolla niitd tuotetaan
sekd niitd vaikutuksia, joita kytkoksilld tuotetaan. Artikulaatiojir-
jestelmit tekevit empiirisesti olemassa olevista ilmioistd sen mitd

61



1. Uskonnolliset kiytinnot ja kulttuuriset kontekstit

ne ovat. Siten myds uskonnot ovat monitasoisten artikulaatioiden
efektejd, artikulaatiokdytintdjen rihmaston kyhmyji, kontekstu-
aalisesti madrictyvid ilmiditd.

Erotukseksi perinteisistd kontekstualismin muodoista, artiku-
laationikokulmassa korostuu radikaali kontekstualismi. Se on ni-
mensi mukaisesti juuriin asti menevii yhteenpunomista (latinan
radix tarkoittaa juurta, kontekstin kantasanat contexere, contextus
tarkoittavat yhteen liittdmistd, yhteen punomista, yhteen kuto-
mista, sommittelua). Tami tarkoittaa erityisesti kolmea seikkaa.
Ensiksi kontekstia (esimerkiksi sosiokulttuurista kontekstia) ei ole
valmiina jonakin, johon "uskonto” — kisitteeni tai siind merkityk-
sessd kuin tutkija heuristisesti kisitettd kdyttdd — on ongelmatto-
masti sijoitettavissa. Konteksti on rakennettava, kudottava yhteen.
Tekstid, ihmistd, uskontoa tai ylipddtidn tutkimusaineistoa ei
voida yksiselitteisesti sijoittaa kontekstiin, koska radikaalissa muo-
dossaan tekstin ja kontekstin tai uskonnon ja muun kulttuurin
vilinen rajalinja himirtyy.” Toiseksi, jos kontekstin rakentami-
nen on (relevanttien) osien yhteenkutomista, jokaisen kontekstin
voidaan ajatella olevan osa jotain toista kontekstia. Téstd seuraa
kuvauksen ikuinen puutteellisuus ja tutkimuksen osittaisuuden
hyviksyminen. Konteksteja rakennetaan tutkimuskysymysten ja
-strategioiden avulla eikd niitd koskaan kuvata tyhjentavisti. Kol-
manneksi juuriin menevi kontekstualismi tarkoittaa myos sekd
teoreettis-metodologisten vilineiden ettd tutkijan kontekstuali-
sointia: jatkuvaa tutkimusvilineiston purkamista ja reflektointia
sekd tietdvin subjektin muodostavien sidnndstojen, siis myds ins-
titutionaalisten ehtojen, selvittdmistd. Siksi kontekstualismi ei ole
valmis metodologia, vaan pikemminkin asenne tai eetos (Kovala
2001, 161). Tihin sisiltyy myos ajatus tutkimustydn nikemisestd
artikulaatiokdytidntond. Tutkimustyolld on vaikutuksia. Uskon-
nontutkija saattaa muuttaa tutkittavan yhteison sisdisid suhteita,
aiheuttaa tutkimuksellaan julkista keskustelua tai edesauttaa la-
kipykilien muuttumista. Tutkimustyostd syntyvit kytkokset ja
vaikutukset eivit ole yksittdisen tutkijan hallittavissa, mutta se ei
estd pohtimasta niitd asioita.

62



1. Uskonnolliset kiytinnit ja kulttuuriset kontekstit

Artikulaationikokulma ei perustu kisitykseen, jossa konteksti
(yhteiskuntarakenne, kulttuurin syvirakenne tms.) otetaan val-
miina. Sen sijaan eri artikulaatiokdytinnét tuottavat kontingen-
tin suhteiden rakenteen, jonka eri osat jihmettyvit erikestoisiksi.
Konteksti — ymmarrettyni verkostomaiseksi suhdejirjestelmiksi,
kdytintdjen rakenteistuneeksi kentiksi — on niin ollen jatkuvassa
artikulaatioiden purkamisen ja rakentumisen liikkeessd eikd an-
nettuna historiallisena ja kulttuurisena taustana.®

Niin artikulaation ja radikaalin kontekstualismin kautta hah-
moteltu ajattelutapa tekee eroa yksinkertaiseen rakennelihtdisyy-
teen. Meilli ei ole rakenteiden ulkopuolista paikkaa, jonne voisim-
me asettua tarkkailemaan ja kuvaamaan rakenteita ja hankkimaan
niistd tietoa — ovat ne sitten yhteiskuntarakenteita tai kielen tai
mielen rakenteita. Strukturalismin — ja ylipddtddn rakenneldhtoi-
sen teoretisoinnin — Akilleen kantapii onkin kysymys siitd, kuin-
ka keskitetty rakenne voi midritd muita kdytintojd pakenemal-
la itse rakenteistumisprosessia (Derrida 2004, 351-370). Minki
tahansa struktuurin tai diskurssin yhtendisyys onkin erityisten
artikulaatioiden tulos. Téten artikulaationikékulman omaksuva
uskontotiede poikkeaa painotukseltaan klassisesta selittavista tut-
kimuksesta, josta rakennenikokulma on tissd esimerkkina.

Jos rakennetta ei oteta perustaksi, kuten strukturalismissa, ei
my6skdin kokemuksesta muodosteta sellaista, kuten fenomeno-
logiassa (ja osin hermeneutiikassa). Kokemuspainotteisuus nikyy
hyvin siind, kuinka uskontoja on pidetty pohjimmiltaan sisiises-
ti suljetun ihmisyksilon kokemuksellisuutena tai saman ikuisen
totuuden ilmentdjind (perennialismi).” Vilttydksemme tillaisilta
yksinkertaistavilta kisitteellistyksiltd subjektiivisia kokemuksia —
olivat ne sitten uskonnollisia tai ei — ei tulisi nihdi yksityising,
annettuina ja alkuperdisind vaan julkisina, tuotettuina ja vaikutta-
vina. Kokemuksia tuotetaan niin merkityksenannoissa kuin affek-
tiivisissa suhteissa, ja ne muodostuvat aina tietyssa historiallisessa
tilanteessa. Ne ovat erisuuntaisten voimien leikkauspisteitd. Niin
voidaan tarkastella sitd, kuinka tietyt kokemukset ovat osana suh-
derakenteita ja vain palanen laajemmassa palapelissi. Toisin sa-

63



1. Uskonnolliset kiytinnot ja kulttuuriset kontekstit

noen (uskonnollinen) kokemus sijoitetaan kulttuuristen kamppai-
lujen poliittisiin ja strategisiin suhteisiin.'” T4ten tdssd hahmoteltu
uskontotiede poikkeaa painotukseltaan klassisesta ymmartivistd
tutkimuksesta, jossa subjektiivisella kokemuksella on ollut perin-
teisesti erittdin keskeinen asema.

Antiessentialismi. Essentialismi olettaa, ettd tietyt suhteet ovat
vilttimittomii, olemuksellisia (esimerkiksi “tuotantomuoto de-
terminoi uskontoa”, "muslimien hunnuttautumiskiytints on aina
ja kaikkialla naista alistava”, “monoteistiset uskonnot ovat miso-
gyynisempid kuin teistiset tai polyteistiset uskonnot”). Toisinaan
essentialismi viittaa my®os sithen, ettd uskonnoilla ajatellaan olevan
jokin yhteinen tai yhden uskonnon muista tiydellisesti erottava
olemus. Tidssd merkityksessi essentialismi voi ilmetd useilla ta-
voilla. Esimerkiksi islamista puhuttaessa niputetaan joskus yhteen
miljoonia erilaisia ihmisid, tusina eri yhteiskuntia ja puoli tusinaa
islamin pdikielid. Niistd on tapana tehdi laajoja yleistyksid ikdin
kuin islamilla olisi jokin helposti mairiteltavd olemus (ks. Said
2001, 64).

Nimensid mukaisesti antiessentiaalinen nikokulma asettuu
essentialisointia eli olemuksellistamista vastaan. Antiessentialis-
mia voidaan pitdd keskeisend kontekstualismista juontuvana si-
toumuksena.

Vaikka olemuksellistamisella saattaakin olla perusta intui-
tiivisessa kansanbiologisessa ajattelussa (Pyysidinen 2002, 5-7),
uskontojen olemuksellistava kuvaaminen on ainakin kahdella
tavalla moderni linsimainen ilmio. Ensiksi juuri julkisen ja yk-
sityisen erottaminen ja sitd seuraava uskonnon sijoittuminen yksi-
tyisen alueelle kuuluvaksi henkilokohtaiseksi asiaksi on erds mo-
dernia yhteiskuntaa midrittavi piirre. Essentialismissa titd vastaa
yhteniisten uskonnollisten kokemusten korostuminen uskonnon
olemuksen mairittimisessi. Toiseksi olemuksien etsiminen pe-
rustuu moderniin filosofiaan sikili, ettd uskontofenomenologian
kantaisin G. W. F. Hegelin mukaan uskonnon olemus (wesen)
tuli mahdolliseksi tavoittaa ilmentymien tai manifestaatioiden (er-
scheinungen) avulla (vrt. uskontofenomenologi Gerardus van der

64



1. Uskonnolliset kiytinnit ja kulttuuriset kontekstit

Leeuwin klassikkoteoksen englanninkielinen otsikko Religion in
Essence and Manifestation) (ks. Murphy 2007, 54—77). Ajatusta
uskontojen yhteisestd olemuksesta, essentiasta, on rakennettu ja
ylldpidetty erityisesti maailmanuskontojen konstruktiolla. On ni-
metty kategoria maailmanuskonnot ja pyritty jihmettimain ky-
seisten uskontojen olemus, vaikka lopultakin islam tai buddhalai-
suus sekd muut niin sanotut maailmanuskonnot ovat hyvin eri-
laisten perinteiden, yhteisdjen ja kdytintojen kokoelmia, jotka mai-
rittyvit pikemmin konkreettisista konteksteistaan kuin abstrak-
teista olemuksistaan kisin. Téssd mielessd uskonnot ovat olemuk-
sellisesti epdolemuksellisia, kontekstuaalisia.

Olemuksellistava puhetapa saa tukea ajatuksesta, jonka mu-
kaan on olemassa erityisid maailmanuskontoja, silld niin sanotut
maailmanuskonnot jisentivit globaalistunutta uskontodiskurssia.
Merkittdvini poikkeuksena on Kiinan henkinen perintd, koska
uskonto ei ole vakiintunut niiden nimikkeeksi (Beyer 1998; 2006,
225-253)."" Maailmanuskonnot muodostavat prototyypin, johon
mitd tahansa ryhmai tai kdytdnt6d verrataan, kun pidtetdin, onko
kyse uskonnollisesta ryhmistd tai kdytinnostd. Vakiintuneet ku-
vaukset eri perinteistd puolestaan ohjaavat, kun pohditaan, onko
esimerkiksi jokin islamiksi viitetty kiytint6 “oikeaa islamia”. Lo-
pultakin kyse on siitd, kuka saa ja voi edustaa tiettyd uskontoa,
kuka saa miirittdd kunkin uskonnon sisillén tai kdytinnon us-
kontoisuuden. Aina [6ytyy ihmisid, ryhmii ja kielipelejd, jotka jda-
vit uskonnonharjoittajan ja tutkijan dialogin ulkopuolelle ja joilla
ei ole paisyd dialogiin. Tai sitten alistettujen ddntd ohjaa "herroilta
lainattu murre”. (Loomba 2001, 231-245; Spivak 1987.) Jotta osai-
simme hahmottaa timinkaltaisia tilanteita, meidin tulee ensiksi
luopua uskontojen ja kulttuurien olemuksien etsimisestd. Toiseksi
tulee analysoida niitd mekanismeja, joiden avulla tietyistd asemis-
ta voidaan puhua toisten puolesta ja midrittdd heitd esittaimailld
kiytinnot "uskonnollisina”. Kdytintoji koskevat valtasuhteet ovat
yksi asia, mutta edelld sanottu korostaa, ettd my6s uskonnoista pu-
huminen kuuluu jo pitkilti miiriteltyjen valta- ja alistussuhteiden
rakenteisiin ja historiaan (Chow 1993, 35-36). Antiessentialismia

65



1. Uskonnolliset kiytinnot ja kulttuuriset kontekstit

ei kuitenkaan tule ymmirtid pelkistiin sen tarkasteluna, kuinka
uskonnon kisitettd kiytetddn ja keilli uskonnon harjoittajilla on
mahdollisuus méirittdd sen sisilto.

Antiessentialistisen nikemyksen mukaan mitkdin suhteet esi-
merkiksi uskonnon ja talouden tai uskonnon ja politiikan vililla
eivit ole vilttimittomii (toisin sanoen “tuotantomuoto ei suoraan
maiirii uskontomuotoa”, “huntu ei ole aina vilttimaitti alistava”,
“monoteistiset uskonnot eivit ole vilttimittd muita misogyyni-
sempid, ja tietyn monoteistisen uskonnon misogyynisyyttd tulee
tarkastella osana laajempia valtasuhteita”). Uskonnot eivit sik-
si ole olemuksellisesti muuta kuin korkeintaan rypis muuttuvia
kdytint6jd. Antiessentialismin ongelmana voi kuitenkin olla, ettd
tietyt suhteet vain osoitetaan ei-vilttimictomiksi eikd korosteta
suhteiden tuottavaa vaikutusta. Se, ettd suhteet ovat historiassa ja
kulttuurissa muokkautuneet tietynlaisiksi, vaikuttaa siithen, miten
asiat sujuvat, vaikka suhteiden ei vilttdimittd tarvitsekaan olla juu-
ri silld tavalla. Tétd kutsutaan toisinaan (valitettavan kompeldsti)
anti-antiessentialismiksi ikdin kuin muistutuksena siitd, ettd his-
toriallisesti muodostuneet suhteet ovat vaikuttavia, vaikka ne eivit
ole olemuksellisia.'?

Uskontoja mairittdvia suhteita siis tarkastellaan ei-vilttamitto-
mind, mutta historiallisesti ja kulttuurisesti vaikuttavina. Vaikka
uskonto yleisend kategoriana olisikin pitkilti tutkijoiden luomus
(Smith 1982, xi), se ei poista tarvetta tarkastella sitd, miten uskon-
noista puhuminen ja "uskontoisuuden” miirittelyt vaikuttavat so-
siokulttuuristen kiytintdjen muotoutumiseen. (Nye 2000b, 10).
Se, mitd Stuart Hall kirjoittaa identiteetistd, pitee myds uskon-
toon ja sitd koskeviin puhetapoihin: ”Se on jotain, ei pelkkdd mie-
likuvituksen harhaa. Silld on historiansa, ja historioilla on todelli-
set, materiaaliset ja symboliset vaikutuksensa.” (Hall 1999, 229.)

Valta-analytiikka. Niiden sitoumusten lisiksi kulttuurintutki-
mus on keskittynyt erityisesti valtasuhteiden analysointiin ja prob-
lematisointiin. Valtaa ei ymmirretd vain kahden miiritetyn al-
keisosan viliseni (ulkoisena) alistussuhteena vaan my®s tuottavina
voimasuhteina (Foucault 1980; 1998; 2000c; 2001). Foucaultn

66



1. Uskonnolliset kiytinnit ja kulttuuriset kontekstit

mukaan valta tulee ymmirtdd “toiminta-alueensa jirjestystd sisdi-
sesti konstituoivien voimasuhteiden moninaisuudeksi.” (Foucault
1998, 69.) Juuri sisidiset valtasuhteet miarittivit merkityksid, iden-
titeettejd ja kiytdntdjd. Yksinkertainen esimerkki tuottavasta val-
tasuhteesta on didin ja tyttiren suhde. Kumpaakaan ei ole olemas-
sa ditind tai tyttirend ilman suhdetta, joka mairittdd molempien
kulttuurisia positiota ja niissi toteutettavissa olevia mahdollisuuk-
sia. Yleisemmin ilmaistuna tutkijat selvittivit usein kulttuurisia
kdytintojd, siis myos “uskontoja”, tutkimalla valta- ja voimasuh-
teiden joukkoa, joka tuottaa, jirjestelee, muokkaa kiytintoji, alis-
tussuhteita sekid yhti lailla toimintakykyistdd (empower) thmisid
erilaisten valtatekniikoiden avulla. Kdytinnossd timin sitoumuk-
sen noudattaminen ja soveltaminen voi tarkoittaa hyvin monen-
laisia asioita. Esimerkiksi uskontotieteiliji David Chidester (1996)
on tarkastellut, kuinka matkaajat, lihetyssaarnaajat ja kolonialistit
madrictivit uskonnon ja uskonnottomuuden avulla Afrikan hei-
mojen aluerajoja ja omistusoikeuksia. Hin on my®6s niyttinyt,
miten klassisten uskontoteorioiden muotoutuminen ja kehittymi-
nen on ollut riippuvainen kolonialistisista olosuhteista (Chidester
2014). Naistutkijat ovat puolestaan purkaneet uskontojen patriar-
kaalisuutta (ks. esim. Juschka toim. 2001; King toim. 1995). Rus-
sell T. McCutcheon (1997; 2001; 2003; 2005b), Daniel Dubuisson
(2003) ja Timothy Fitzgerald (2000a) ovat muiden muassa selvit-
tineet, kuinka uskonnon kategoria on tukenut modernien kansal-
lisvaltioiden syntyi ja kolonialismia.

Uskontotieteen kriittisyys ja vapautumisen (h)aave

Suomalaisessa uskontotieteessd keskustelukenttdd on hahmotet
tu Jirgen Habermasin (1976) tiedonintressiteoriasta juontuvalla
jaottelulla ymmirtiviin, selittdvidn ja kriittiseen (kriittis-eman-
sipatoriseen) tutkimukseen. Viime vuosina ymmirtivda tutki-
musperinnettd ovat edustaneet fenomenologis—hermeneuttiset 13-
hestymistavat ja selittdvdd tutkimusta muun muassa kognitiivinen

67



1. Uskonnolliset kiytinnot ja kulttuuriset kontekstit

uskonnontutkimus. Suomessa kriittiselle tutkimukselle ei ole 16y-
tynyt selkeitd puolestapuhujia uskontotieteen oppialaidentiteetin
tasolla (ks. kuitenkin esim. Taira 2002), vaikka kriittiset lihes-
tymistavat — erityisesti feministinen tutkimus — ovat olleet hyvin
esilld yksittdisissd empiirisissd tutkimuksissa (ks. esimerkiksi Hei-
namiki 2008; Hjelm 2005a; Kinnunen 2001; Mahlamiki 2005;
Nenola 1986; Pesonen 2004; Puuronen 2004; Sakaranaho 1998;
Taira 2006b; Tuomaala 2011; Utriainen 1999)."

Tiedonintressejd luotaavalla akselilla kultcuurintutkimukselli-
nen uskontotiede asettuu lihimmaksi kriittistd tutkimusta. Tut-
kimuspolitiikan kontekstuaalisen luonteen vuoksi kriittistd tut-
kimusta voidaan kuitenkin tehdi liittoutumalla ymmartivin tai
selittdvian tutkimuksen kanssa — kontekstista riippuen. Kulttuu-
rintutkimuksellisen uskontotieteen paikantuminen uskontotietee-
seen tarkoittaakin “uskonnontutkimuksen kolmatta tilaa fenome-
nologian ja reduktionismin vilissa” (Gold 2000, 17). Selvyyden
vuoksi fenomenologia voidaan timin tekstin puitteissa korvata
viljisti ymmirtivilld ja reduktionismi selictivilld tutkimuksella.'

Onko kulttuurintutkimuksella kylldstetty uskontotiede lopul-
takaan kriittistd tai emansipatorista eli vapautumiseen pyrkivid
tutkimusta? Vastauksena voisi olla kylli ja ei. Yheiiled tavoitteena
on valtasuhteiden analysoiminen, paljastaminen ja muuttaminen,
kuten kriittisessd ja emansipatorisessa tutkimuksessa ajatellaan.
Toisaalta radikaalia kontekstualismia seuraamalla on mahdotonta
asettaa mitddn pysyvii ideaalia tai julkilausuttua emansipaatioon
eli vapautumiseen ja valtasuhteiden ulkopuolisuuteen tihtddvia
ohjelmaa. Lisiksi voidaan kysyi, eiko lopultakin kaikki vakava
tutkimus ole jollain tavalla kriittistdi. Huolimatta emansipatori-
suuden ja kriittisyyden muotoilemisen ongelmallisuudesta, kat-
son, ettd kriittis-emansipatoriselle tutkimukselle voidaan kuiten-
kin hahmottaa mielekis muoto.

Kriittinen tutkimus ei tarkoita yksiselitteisesti uskontojen ar-
vostelua ja vield vihemmin tiedeyhteison pelisidntdjen poistumis-
ta. Uskonnontutkimuksen alueella voidaan rakentaa monenlaisia
kritiikin kohteita, kuten uskontoja sortavat kiytinnét, uskontojen

68



1. Uskonnolliset kiytinnit ja kulttuuriset kontekstit

sortavat kidytinnét, uskonnon kategorian kautta toteutuvat sor-
tavat kdytdnnot ja uskonnollisissa konteksteissa ilmenevit ihon-
virid tai sukupuolta koskevat stereotypiat. Tirkeintd on huomata
radikaalin kontekstualismin hengessi, ettd kritiikin sisdlto ei ole
ennalta mairityn ohjelman muotoon rakennettua vaan konteks-
tuaalisesti muuttuvaa. Kritiikin sisilto ja tavoite ovat asioita, joista
on yksinkertaisesti viiteltdvi. Radikaalin kontekstualismin mu-
kaisesti kriittisyys tulisikin nihdd kontekstuaalisesti muuttuvana
ja madritettdvind asiana jokaisen konkreettisen asian yhteydessi,
kunhan kritiikin keinot ovat tutkimuksellisesti kestdvid. Esimer-
kiksi kriittistd etnografiaa edustava Ien Ang (1996, 37) ehdottaa
tdssd esiteltyd avointa ja kontekstuaalista rajausta kriittiselle tut-
kimukselle. Ehdotus saattaa tuntua ylimalkaiselta, mutta kukaan
ei ole viittanytkdin, ettd sitoutuminen radikaaliin kontekstualis-
miin tarjoaisi helppoja tai valmiita vastauksia.

Emansipatorisuudella ei tarvitse tarkoittaa vapautumista vii-
rdstd tietoisuudesta tai valtasuhteista. Se voidaan ymmirtii yrityk-
send heiluttaa jaykistyneitd valtasuhteita ja yritykseni tehdd ihmi-
sistd toimintakykyisid — vahventaa tutkimustiedon avulla heidin
kykydin vaikuttaa eliminlaatuunsa, mutta myos kykyd haastaa
sisdistetyt kulttuuriset mallit ja muuttua sen myotd. My®6s kriitti-
syydelle voidaan mairittdd positiivinen sisdltd niin, ettd kriittisyys
ei tissd mielessd koske kaikkea tutkimusta (ks. johdanto).

Tidssa hahmotettavassa positiossa tutkimustyon ihanteena ei
varsinaisesti ole vaikutuksiltaan neutraali, maailmaan koskema-
ton tiede. Tavoitteena on kisien likaaminen silld kentill, jolla so-
siokulttuurisista valtasuhteista kamppaillaan. Kyse ei kuitenkaan
ole vastakkainasetteluista selittdvin tai ymmairtivin tutkimuksen
perinteiden kanssa, vaan jinnevileistd, jatkumoista ja painopiste-
eroista. Fikid kisien likaaminen tarkoita vastakohtaa tieteellisyy-
delle ja tutkimusmenetelmien hallinnan vaatimukselle. Nimi
lahtokohdat perustuvat sekd sille Michel Foucaultn (1980) aja-
tukselle, ettd tutkimustiedolla on aina kytkos valtasuhteisiin ettd
Terry Eagletonin ajatukselle tutkimustyon poliittisuudesta, mikili
poliittisuudella tarkoitetaan 7sitd tapaa, jolla me yhdessi jirjestim-

69



1. Uskonnolliset kiytinnot ja kulttuuriset kontekstit

me yhteiskunnallisen elimidmme, ja tihin sisiltyvid valtasuhtei-
ta.” (Eagleton 1997, 239.) Siksi teorioita ja tutkimustyotd “ei tule
nuhdella poliittisuudesta, vaan siitd, ettd niiden poliittisuus on
peiteltyi tai tiedostamatonta.” (Eagleton 1997, 240.) Foucaultn
tutkimukset siitd, kuinka tiedeinstituutiot tuottavat valtasuhtei-
ta tai toimivat niitd jarjestdvind voimina, auttavat hahmottamaan
sitd, ettd kulttuurintutkimuksella kylldstetty uskontotiedekin on
tiedostetusti poliittista, koska sen peruslihtokohtiin kuuluu ki-
sitys siitd, ettd tieto on poliittista. Tdma ei kuitenkaan tarkoita
poliittisten intressien ja tieteellisten menetelmien vilistd ristirii-
taa, vaan se on viistimaton tutkimustydn tila, josta voidaan olla
enemmin tai vihemmin tietoisia.

Kriittisen ja kontekstuaalisen tutkimuksen tasot

Tutkimustyon vaikutuksia pohti myos Frankfurtin koulukunnan
klassikko Max Horkheimer, joka vuonna 1937 teki eron traditio-
naalisen ja kriittisen teorian vilille. Hinen mukaansa tarvitsemme
traditionaalisen teorian rinnalle tdydentdvin ja korjaavan kriitti-
sen teorian. Traditionaalisen teorian (vrt. Habermasin empiiris-
analyyttiset tieteet) avulla on saatu tietoa sidnnénmukaisuuksista,
joita hyddynnetdin tekniikassa ja yhteiskunnallisessa hallinnoin-
nissa. Kyseinen teoria kuitenkin perustuu vilineelliselle ratio-
naalisuudelle, jolloin se ei kykene arvioimaan oman toimintansa
padmairid, vaikutuksia ja yhteiskunnallisia ehtoja. (Horkheimer
1991.) Nidin Horkheimer ehdottaa kahden tason tutkimusta: yh-
tadltd on traditionaaliselle teorialle perustuva tutkimusty® ja toi-
saalta kriittiselle teorialle perustuva ty®, jossa arvioidaan ja analy-
soidaan tarkemmin tutkimusty6n ehtoja ja padmairia.
Uskontotieteessd Russell T. McCutcheon (2001, 61; ks. myds
2003 152-153) on hahmotellut samankaltaista projektia, tosin
viittaamatta Horkheimeriin. Hin pitda niitd kahta tasoa erilldin.
Tasot koostuvat naturalistisesta, luonnollisiin selityksiin pyrkivis-

70



1. Uskonnolliset kiytinnit ja kulttuuriset kontekstit

td uskonnon tutkimuksesta ja uskonnon tutkimuksen kriittisestd
tarkastelusta julkisena toimintana. Niiden perustoina ovat:

(i) pluralistinen metodologinen reduktionismi
(ii) postmoderni metakritiikki / metateoria

Ensimmiiselld tasolla tulisi kehittdd naturalistisen uskonnon-
tutkimuksen perusajatuksen mukaisesti testattavissa olevia hypo-
teeseja ja rakentaa niiden pohjalta uskontoteoriaa. Tdssd voidaan
kdyttdd useita erityyppisid teorioita ja menetelmid (pluralistinen
eikd yhteen teoriaan tai menetelmiin perustuva). Metodologinen
reduktionismi tarkoittaa, ettd uskontoja hahmotetaan sosiokult
tuurisina ilmioind viittimaittd niitd vaariksi tai epatodeksi (meto-
dologinen eiki ontologinen reduktionismi: *T4dmin nikokulman
ja menetelmin mukaan uskonto toimii/on [...]”). Toisella tasolla
kriitikon tehtivini on osoittaa, etti uskontotieteen teoria ja kiiy—
tintd ovat osa sosiaalisia, kulttuurisia, ekologisia, taloudellisia ja
poliittisia suhdejirjestelmid eivitkd omassa eristetyssd keskuste-
luympiristossddn edelld mainituista konteksteista irrallaan.” Mc-
Cutcheon kirjoittaa:

Sen sijaan ettd pitdisimme naturalistisen ja postmodernin us-
konnontutkimuksen suhdetta vastakkaisena, echdotan, ettd ym-
mirtiisimme sen itserefleksiiviseksi tai dialektiseksi: siind missd
toinen hahmottaa mallien rakentamisen vilttimatontd toimintaa
kisictimillimme vilineilld ja siten yrittdd ymmircid ympirdivin
maailman monimutkaisuuksia (silli kenellikiin meisti ei ole
vilitdntd pidsyd todellisuuteen, mitd se ikini tarkoittaakaan —
ei postmodernisteilla eikd varsinkaan uskontojen kannattajilla
huolimatta heidin piinvastaisista viitteistdin), toinen on me-
tateoreettista toimintaa, jossa jotkut ammattikuntamme jdsenet
kritisoivat mallien rakentajia ja merkkien tekijoitd rohkeudestaan
ajatella, ettd — kuten niin moni on sen sanonut ennen minua —
heidin karttansa ovat aktuaalisen alueen pitevii representaatioi-

ta. (McCutcheon 2001, 61.)

71



1. Uskonnolliset kiytinnot ja kulttuuriset kontekstit

McCutcheon asettaa itsensi tasolle (ii) ja on vilttinyt tekemis-
td tutkimusta tasolla (i). T4ssd mielessi McCutcheon pitdi tasoja
(i) ja (ii) erillisind, vaikkakin toisiinsa suhteessa olevina. Myos Max
Horkheimerilla kriittinen teoria jii jokseenkin erilleen empiiri-
sestd tutkimuksesta. Jos tasojen yhdistimistd pyritidn tekemiin
uskontotieteessd, apua voidaan etsid kulttuurintutkijoilta. Heiddn
parissaan tasojen yhdistimistd on ainakin yritetty tehd, ja erii-
nd vilineend on kiytetty empiiristd tutkimusta. Empiirinen tut-
kimus tarvitsee kuitenkin laajemman teoreettisen kehikon siten,
ettd tutkimus ei koostu vain sofistikoituneesta empiirisen aineis-
ton keriyksestd ja sen tulkinnasta. Pikemminkin aineistot ja itse
tutkimustyd tulee asettaa osaksi kulttuurisen tilanteen teoreettista
ymmirrystd, osaksi muuttuvien kontekstien kirjoa.'® Kulttuurin-
tutkimukselle on luonteenomaista teoretisoida edelld esitettyjen
sitoumusten valossa niitd 16ydoksii, joita empiiristen menetelmi-
en avulla on saatu selville. Empiiriset aineistot tuottavat vain loy-
doksen, palasen laajempaan palapeliin, jota tutkija (re)konstruoi.
Siispd: ei teoretisointia ilman empiiristd tyotd, ei empiiristd tyotd
ilman teoretisointia. Kun titd ohjenuoraa seuraten yritetdin integ-
roida empiirinen tutkimus, poliittiset sitoumukset ja teoretisointi,
ollaan Lawrence Grossbergin mukaan kulttuurintutkimuksen yti-
messd. (Ks. Wright 2001, 144-146.) Niin jitetdan auki mahdol-
lisuus kdytedd erilaisia empiirisen tutkimuksen menetelmid sekd
hyvin erityyppisid teorioita. Ne kuitenkin luetaan edelld kisitelty-
jen sitoumusten avulla, minki tarkoituksena on helpottaa kahden
tason yhdistimistd samassa tutkimuksessa.

Lopuksi

Uskonnon- ja kulttuurintutkimuksen rajankiynti on edelleen
kiynnissi. Kun tissd vaiheessa asetetaan kriittinen ja kontekstuaa-
linen uskonnon- ja kulttuurintutkimus selittdvin ja ymmartivin
tutkimuksen rinnalle, voidaan kysy4, millaisen sisillon ja aseman
se tarjoaa. Sisillon osalta kytkeytyminen voidaan tiivistdd seuraa-

72



1. Uskonnolliset kiytinnit ja kulttuuriset kontekstit

viin ajatuksiin, jotka eivit tietenkdin ole kulttuurintutkijoiden tai
uskontotieteilijoiden yksityisomaisuutta, mutta juuri heidin paris-
saan niihin kehittelyihin on kiinnitetty erityistd huomiota. Kult-
tuurintutkimuksen etuna on:

— Ehtojaan, olettamuksiaan ja vaikutuksiaan reflektoiva teo-
reettinen vélineistd

— Valtasuhteille sensitiivinen tutkimusote

— Uskontojen (radikaali) kontekstualisointi

— Monitieteellinen dialogi

— Essentialismin purkaminen

— Pyrkimys ylittdd vastakkainasettelu ymmairtivin ja selittdvin
tutkimuksen leirien vililli sekd pyrkimys kaventaa kokemus-
lihtoisen ja rakennelihtoéisen nikokulman vastakkaisuutta

— Kontekstispesifien teorioiden kehittely

Miksi sitten uskontotiede ei ole vain osa kulttuurintutkimusta?
Mitd omalaatuista uskontotieteessd on? Ainakin seuraavat perin-
teisesti uskontotieteen vahvuuksiin kuuluvat seikat sekd mairicti-
vit uskontotieteen erityisyyttd ettd ovat oleellisia kulttuurintutki-
muksen ja uskontotieteen kytkeytymisessi:

— Vertaileva poikkikulttuurinen perspektiivi, joka auttaa us-
kontotieteilijoitd tuntemaan “uskonnon” kategoriana, perin-
teend ja poikkikulttuurisena ilmiénd paremmin kuin muiden
alojen uskonnontutkijat

— Kulttuurintutkijat eivit ole kiytinnossi tutkineet uskontoja
— Etnografiset menetelmit ja systemaattinen aineistonkeriys

— Uskontoteorioiden rakentamisen perinne ja uskonnon kate-
gorian teoretisointi

Millaiseen asemaan uskontotieteiliji itsensi sijoittaa omaksu-
malla kriittisen kulttuurintutkimuksen ja uskontotieteen risteytti-
vin perspektiivin? Sosiologien parissa on yleistynyt kisitys, jonka
mukaan opinala on ammatikseen yhteiskuntaa tutkivien ihmisten

73



1. Uskonnolliset kiytinnot ja kulttuuriset kontekstit

keskustelua yhteiskunnan kanssa. Silloin sité ei ole vilttimatontd
pitdd miidritelmillisesti sellaisena tieteend, jonka totuuden takaa
metodi. (Heiskala 1994, 9.) Sama voidaan sanoa tissi hahmotel-
lusta lihtokohdasta. Vaikka uskontotieteilija voi kiyttdd hyvin eri-
laisia empiirisen tutkimuksen metodeja ja uskontoteorioita, hinel-
14 on horisontissaan ajatus uskontotieteilijistd uskontokulttuureja
ja uskonnon kategoriaa tutkivana ihmiseni, joka tutkimuksellisen
koulutuksensa perustalta kdy keskustelua, muovaa keskustelunai-
heita ja luo kisitteitd. Toteamusta tulee kuitenkin tiydentdd. Miki
tahansa koulutetun ihmisen arkikeskustelu tai mielipide ei kiy.
Tolkullista tyotd on ainoastaan sellainen, jossa tiedon tuottaja on
tietoinen tietdmisensi tavasta — sekd vallitsevien olosuhteiden ettd
kdyttimiensi vilineiden mahdollisuuksista ja rajoituksista. Til-
lainen kanta ei tarkoita muiden vaihtoehtojen viheksymisti tai
keskusteluyhteyden katkaisemista puhumattakaan poikkeavien
kantojen hylkdimisestd. Jos otamme Habermasin tiedonintressi-
teorian vakavasti edes padpiirteissian, ymmarrimme erilaisille tie-
donintresseille perustuvan tutkimusty6n tarpeellisuuden. Erityi-
sesti sellaisessa muodossa voin allekirjoittaa alussa esitetyn Gavin
Floodin nikemyksen uskontotieteesti tirkedni tutkimusalana.
Siind yhtend kantavana liitoksena uskontotiede ja kulttuurintut-
kimus kohtaavat ymmairtivin ja selittdvin tutkimuksen ddripai-
den viliin jddvissd "kolmannessa tilassa”. Ndin vastataan Floodin
asettamaan haasteeseen epikontekstuaalisia ja oppialarajojen ylit-
tamistd kaihtavia uskontotieteen versioita vastaan.

74



2. Retoriset dikotomiat ja keskustelu
uskonnontutkijan intellektuaalisista rooleista

Uskonnontutkijan intellektuaalisia rooleja koskeva keskustelu on
ollut aktiivista erityisesti Yhdysvalloissa. Pinnaltaan yhdysvaltalai-
sella teemalla on kosketuspintaa myds Suomeen, erityisesti siksi,
ettd keskustelu kisittelee niitd mahdollisia asemapaikkoja, joita
uskonnontutkijalla voi olla tai joita hin voi ottaa. Téssd luvussa ji-
sennin keskustelua niin sanotun uskonnontutkimuksen “kolman-
nen tilan” nikékulmasta ja keskityn Donald Wieben esittimdin
kritiikkiin erityisesti Russell T. McCutcheonia kohtaan. Kolmas
tila on Homi K. Bhabhan (1990, 211) mukaan hybridi tila, joka
mahdollistaa muiden kuin perinteisten asemapaikkojen ja (tutkija)
identiteettien ilmaantumisen rakentamalla sellaisia uusia auktori-
teettirakenteita, jotka tulevat epityydyttivisti ymmirretyksi pe-
rinteisen oppialakohtaisen nikemyksen kautta. Uskontotieteessd
kisitettd on kiytetty kuvaamaan “fenomenologian ja reduktionis-
min” (Nye 2000b, 7; ks. myos Flood 1999; 2000; Gold 2000, 17)
tai empaattisen ymmartdmisen ja kausaalisen selittimisen viliin
jaavad tilaa (ks. edellinen luku). Tamai vilitila on kriittis-eman-
sipatorisen lihestymistavan tila, jossa ei ole kyse uskontotieteen
erityisestd alasta eikd selvirajaisesta metodista. Se on hybridi tila,
joka leikkaa erilaisten alojen ja metodien ldpi. Siini on kaikuja
Jurgen Habermasin (1972; 1976) 1960-luvulla kehittimasti tie-
donintressiteoriasta, jonka mukaan tiedonhankinnalla voi olla
kriittis-emansipatorinen intressi kdytinnollisen (hermeneutiikka)
tai teknisen (positivismi) lisiksi."

75



2. Retoriset dikotomiat

Saatavilla olevat asemapaikat implikoivat erilaisia kisitteellis-
tyksid sen suhteen, millaista intellektuaalisen toiminnan mallia
tutkimustoiminta noudattaa. Esimerkiksi Russell T. McCutcheon
on kutsunut kahta tyypillistd mallia huolenpitdjiksi ja kriitikoksi.
Huolenpitéjit pyrkivit ymmirtimiin uskonnollisia katsantotapo-
ja ja kddntdmain niitd toisille. Kriitikot puolestaan ovat joko me-
takriittisid “reettoreita” tai naturalistiselta pohjalta uskontoja se-
littavid cutkijoita. McCutcheon ehdottaa kahden kriitikon roolin
olevan sovitettavissa yhteen. Suhde on dialektinen tai itsereflek-
tiivinen: jilkimmadiset rakentavat malleja, joiden avulla hahmote-
taan ympirilld olevan todellisuuden monimutkaisuuksia, kun taas
metakriitikot kritisoivat tai problematisoivat mallien rakentajien ja
merkkien tekijoiden nikemyksid. (McCutcheon 2001, 61.)

Kanadalainen uskontotieteilija Donald Wiebe — McCutcheo-
nin entinen opettaja — on ollut pitkdin aktiivinen naturalistisen ja
selittdvin uskontotieteen puolustaja. Hinen hyokkiyksensi Mc-
Cutcheonin nikemyksid kohtaan 2000-luvun alkupuolella osoit-
tavat, ettd ajatus kriittis-emansipatorisesta kolmannesta tilasta ei
ole kaikkien hyviksymi asemapaikka, ainakaan McCutcheonin
ehdottamassa muodossa (Wiebe 2004; 2005). Kiytin McCut-
cheonin ja Wieben kirjoituksia osoittaakseni, ettd sosiokulttuuri-
siin ldhestymistapoihin keskittyvin “kriittisen reettorin” asema-
paikka on uskonnontutkijoille mahdollinen ja tirked huolimatta
Wieben pyrkimyksisté rajata tieteenala puhtaasti intressittomain
selittdvddn tieteeseen. Tdmi ei tarkoita muiden lihestymistapo-
jen arvon kieltdmistd, vaan vaihtoehtojen ja mahdollisuuksien
rakentamista. Teen timin “tuottavan vidirinlukemisen™ kautta.
En kiy dialogia niinkdin ymmairtdikseni McCutcheonin tai Wie-
ben intentioita, vaan tuottaakseni heidin tekstiensi kautta uutta.?
Kiytin Wieben nikemyksid astinlautana osoittaakseni keskuste-
lua hallitsevat retoriset dikotomiat ja niiden ongelmat. En esitd
Wieben puolustaman tutkimussuuntauksen olevan ongelmalli-
nen, mutta viitin Wieben nikemyksen ja hinen kiyttdmiensd di-
kotomioiden tuottavan yksipuolisen kuvan uskonnontutkimuksen
mahdollisuuksista. Retoristen dikotomioiden ongelmallistamisella

76



2. Retoriset dikotomiat

ja McCutcheonin tuotannon luennalla tuotetaan uudenlainen ni-
kemys uskonnontutkijan intellektuaalisesta roolista.

Retoriset dikotomiat ja niiden kéiyttokelpoisuus

Julkisen intellektuellin (public intellectual) ja tieteilijin (scholar-
scientist) vilinen erottelu on keskeisimpid keskustelua organisoi-
vista dikotomioista. Siind missi Wieben pitkddn hellimi dikoto-
mia puolueettoman tieteilijin ja tutkivan uskonnonharjoittajan
(scholar-devotee) vililli on ollut keskeinen rakennettaessa uskon-
totieteen identiteettid teologiasta erilliseni tieteenalana, uusi di-
kotomia on uudella tavalla tarkoitushakuinen. T4lli en tarkoita,
ettei Wieben kuvaamaa keskustelulinjojen jakoa olisi olemassa
erityisesti Yhdysvalloissa, jossa julkisella intellektuellilla viitataan
toisinaan normatiivisiin yhteiskunnallisiin keskustelijoihin, jotka
eivit vilttimitti tee perustutkimusta. Tamin ongelma on, ettei se
kuvaa McCutcheonia alkuunkaan. Dikotomian osapuolten vilille
on kuitenkin ddrimmdisen vaikea 16ytdd selkidi eroa, mikili julki-
sella intellektuellilla tarkoitetaan tutkijaa, joka aktiivisesti jakaa
tietoa akateemisen maailman ulkopuolelle (Gullestad 2004, 319).
Lisdksi jokainen tutkija on my®s poliittinen ja siind mielessd jul-
kinen intellektuelli. Siini ei siis ole kysymys erddstd mahdollisesta
vaan vilttimartomistd roolista. Tutkija on viistimittd osa julki-
sen aluetta, jos hin julkaisee artikkelin tai avaa suunsa (Said 2001,
159-160). Dikotomian ongelma tulee selviksi jo McCutcheonilla
(2001, 125; ks. my6s 2005a, 27), joka lainaa edelld ilmaistua Ed-
ward Saidin nikemystd epigrafissa (juuri siind artikkelissa, jonka
kautta Wiebe vahvimmin rakentaa kisityksensd McCutcheonista).
Saidin nikemyksen mukaan ei ole olemassa yksityistd eikd myos-
kdin tdysin julkista intellektuellia. Intellektuellissa tai tutkijassa
sekoittuu aina yksityinen ja julkinen. Tésti syystd Said (2001, 159)
jopa kirjoittaa juuri ennen McCutcheonin lainaamaa kohtaa, ettd
sellaista, joka viittdd kirjoittavansa puhtaan tiedon tai abstraktin
tieteen nimissi, ei tulisi uskoa. Niin ollen, siis toisin kuin Wie-

77



2. Retoriset dikotomiat

be (2005, 8, 29) ehdottaa, kysymys ei ole missidn vaiheessa siitd,
tuleeko jostain julkinen intellektuelli vai tieteiliji. Aktuaalinen
kysymys on, millainen julkinen intellektuelli tutkija on. Tdstd
voidaan viitelld. Sen sijaan julkisen intellektuellin ja tieteellisen
tutkijan vilinen vastakkainasettelu ei auta keskustelun ymmirti-
mistd tai jatkamista.

Toinen tissi erityisessd kontekstissa keskustelua sekoittava ja
tarpeettomasti yksinkertaistava dikotomia on julkisen areenan
(public square) ja julkisen sfidrin (public sphere tai domain) erot-
telu. Julkisella areenalla Wiebe (2005, 8v2) viittaa siihen, ettd
tutkijat osallistuisivat julkiseen keskusteluun ja hyvin yhteiskun-
nan luomiseen esimerkiksi sanomalehdissi ja televisiossa eivitkd
tieteellisilli foorumeilla. Julkinen sfiiri viittaa tissi siihen, etti
tieteellinenkin foorumi on julkinen, mikd mahdollistaa arvioin-
nin. T4td jakoa tai edellisen suosimista ei kuitenkaan 16ydy Mc-
Cutcheonilta. Dikotomian tehtivinid on pikemminkin niputtaa
yhteen yhtiiled kriittinen tutkimus ja julkinen areena ja toisaalta
selittavd tutkimus ja akateemiset foorumit. Lyhyt jakoa purkava
vastaus voisi olla, ettd vaikka tietoa jaettaisiin aktiivisesti akatee-
misen maailman ulkopuolelle, ei nikemyksid rakenneta tieteel-
lisistd foorumeista riippumatta. Tdmin dikotomian mukaisesti
Wiebe on kuitenkin huolissaan modernin tutkimusyliopiston
nykyisestd ja tulevasta tilasta, mikili yliopistoista muodostuu jul-
kisten keskustelijoiden tuottajia. Hinen yliopistomallinsa ndyttdd
kuitenkin enemmin fantasiafiguurilta kuin kuvaukselta mistidn
konkreettisesta yliopistosta. Tami ei tarkoita, ettd olisi vddrin ku-
vitella erilaisia malleja. Pidinvastoin, on ddrimmaiisen tirkedd aja-
tella, millaisissa institutionaalisissa olosuhteissa uskonnontutkijat
tyoskentelevit. Tdssd kontekstissa Wiebelle on olemassa kolmen-
laisia uhkatekijoitd: religionistit, kasvattajat ja julkiset intellek-
tuellit. Ensimmdinen ryhmi viittaa niihin, jotka korruptoivat”
tutkimuksen uskonnollisella ajattelulla. Toinen ryhmi jai vaille
tismennystd, mutta Wiebe esittdi, ettd modernin tutkimusyliopis-
ton tehtdvini ei endi ole hyvien kansalaisten kasvattaminen vaan
tiedon tuottaminen. Toisin sanoen humboldtilainen sivistysyli-

78



2. Retoriset dikotomiat

opisto ei ole endd pitevd malli. Pysihdyn tihin ennen kolmannen
uhan erittely.

Samanaikaisesti kasvatusmallin ongelmallistumisen kans-
sa kulttuurin tai kansan ajatukselle perustuva yliopistomalli on
joutunut vaikeuksiin. Yliopisto tarvitsee uudenlaisen legitimaati-
on. Uusi muodostuma on kehkeytymissi eiki vihiten siksi, ettd
kansallisvaltiot eivit ole ensisijaisia globaalin padoman tuottajia.
Todistamme yliopiston muutosta, jossa “erinomaisuus” — tai Suo-
messa ~laatu” — on tulossa avainsanaksi. "Erinomaisuus” ja "laatu”
eivit kuitenkaan tarkoita mitdin tismillist tai viittaa mihinkdin
tasmilliseen. Helpoin tapa olla erinomainen on tuottaa tietoa,
jota voidaan myyd3, ostaa tai kdyttdd, siis vilineellistd tietoa vail-
la kriittistd reflektiota vallan ja tuotetun tiedon suhteesta. (Ks.
Lyotard 1984; Readings 1996; Hall 2002.) Timi on nihdikseni
aktuaalinen "moderni tutkimusyliopisto” ja kehkeytyvi yliopisto-
malli, joka Wieben fantasiafiguurin tavoin hylkii yliopiston kas-
vattavan tehtdvin.

Julkisen intellektuellin idea on eris yritys vastata tilanteeseen.
Wiebelle se ei ole oikea tapa, ja siksi se toimiikin kolmantena uh-
katekijand. Niin siksi, koska Wiebelle julkisen intellektuellin pro-
totyyppi on henkild, joka puhuu vain mediassa ja median kautta
tai ottaa osaa keskusteluun julkisella areenalla. Wiebe ei kisittele
vakavasti sitd, mitd julkisen intellektuellin rooli tarkoittaa opetuk-
sessa ja tutkimuksessa. On kuitenkin tarpeellista korostaa, ettd
opettajat ja tutkijat eivit koskaan pelkistddn vilitd informaatiota,
vaan myos luovat poliittisia subjekteja. Tami on keskeinen viesti,
jonka kriittisen pedagogiikan kehittdjistd esimerkiksi Henry A.
Giroux (2001, 199-200) tarjoaa uskonnontutkijoille.

Eris McCutcheonin nikemys hinen formuloidessaan ideaa
tutkijasta julkisena intellektuellina on, ettd tutkijoiden tehtivini
ei ole toimia normatiivisina oppaina tai poliittisesti auktorisoivien
narratiivien tarjoajina. Riittdd, kun todetaan tiedolla ja ajattelulla
olevan vilid ja timidn tehtdvin toteuttaminen — ajatella, tuottaa
tietoa ja jakaa sitd — vaikuttaa sosiokulttuuriseen elimiin. Tis-
millisemmin timi tarkoittaa, ettd uskonnontutkija ei ole “mora-

79



2. Retoriset dikotomiat

listi” tai uskontokulttuurien ”kidntdja” vaan "kriittinen reettori”
— tutkija, joka on julkisten keskustelujen osa uudelleenkuvaavan
analyysin ja kritiikin tasolla ja joka pyrkii paljastamaan totuuksien
tuottamisen ja normien rakentamisen historialliset mekanismit.

Kieltdgytymistd auktorisoitujen narratiivien rakentamisesta
Wiebe kutsuu toiveajattelun politiikaksi. T4lld on tiedollinen ja
eettis-poliittinen ulottuvuus. Kisittelen tdssd kysymysté tiedon ja
vallan suhteesta ja vasta tuonnempana kysymystd tutkimuksen
eettis-poliittisista ankkureista. McCutcheon tekee selviksi, ettd
on olemassa ero politiikan ja akateemisen tutkimuksen valilla.
Olennaista on, ettd auktorisoitujen narratiivien tai normatiivisten
kannanottojen rakentamisesta kieltdytyminen ei ole toiveajattelun
politiikkaa sikili, ettd se ei poista sitd tosiasiaa, ettd tutkimuksessa
on olemassa strategisia ja taktisia siirtoja suhteessa politiikkaan.
Niitd siirtoja ei voida palauttaa Wieben (2005, 7) jakoon intressit-
tomin tiedon ja intressisidonnaisen tiedon vilille.* Wiebe niyttid
ehdottavan, ettd McCutcheonille tuota jakoa tai eroa vallan ja tie-
don vililld ei ole. Siksi kaiken tutkimuksen tidytyy McCutcheo-
nin mallissa palautua valtaan. Tami on huomattavasti vahvempi
syytds kuin McCutcheonin ehdotus, jonka mukaan kaikki tieto
on taktista, nikokulmiin ja intresseihin perustuvaa. Wieben kan-
ta muistuttaakin polemiikkia, jonka kohteena Michel Foucault
— joka ei ole sattumalta McCutcheonin useasti siteeraama filosofi
— oli uransa aikana. Erddssi haastattelussa Foucault selventid kan-
taansa tiedon ja vallan suhteesta toteamalla, ettd hineen liitetyt
viittimit kuten tieto on valtaa” tai “valta on tietoa” saavat hinet
nauramaan, koska tiedon ja vallan suhde on hinen tarkasteleman-
sa ongelma. Jos ne olisivat identtisid, ei suhteessa olisi mitd4n tut-
kittavaa. (Foucault 2000b, 455.)

Wiebe on oikeassa, kun hin toteaa, ettd anekdoottimainen tyyli
ei helpota lukijaa ymmirtimiin McCutcheonin kantaa.’ McCut-
cheonia on tissi asiayhteydessi selkeintd hahmottaa Foucaultn
avulla. Tama tarkoittaa, ettd on mahdotonta mititoid4 julkisen in-
tellektuellin tai kriittisen reettorin idea esittdmalld viitteitd tiedon
ja vallan erottamattomuudesta heidin tydssdin. Niiden vilinen

80



2. Retoriset dikotomiat

raja saattaa olla ohut ja ne ovat kiytinngssi sekoittuneita, mutta se
ei tarkoita eron katoamista. On mahdollista erotella tutkimuksen
kohteena oleva tieto ja yritys teoretisoida tietokdytintdihin kyt-
keytyvid valtasuhteita, jotta viitteet tiedon ja vallan suhteesta eivit
ole itsedin kumoavia (May 1993, 89).

Ei myoskiin ole syyti pelitd Wieben tavoin, ettd ero tutkijan
ja “tavallisen ihmisen” vililld katoaa, vaikka McCutcheon (2005b,
90) toteaa tutkijoiden kiyttivin samoja retorisia vilineitid ja tek-
niikoita kuin heiddn tutkimansa ryhmit. Pikemminkin kaikkein
avoimimmin poliittiset tutkijat ovat etujoukoissa korostamassa,
ettd tiedolla on vilid.® Brittildisen kulttuurintutkimuksen yh-
dysvaltalainen edustaja Lawrence Grossberg, jolle kulttuurintut-
kimuksen projekti on vahvasti poliittinen, itse asiassa varoittaa
tutkijoita intellektuaalisen auktoriteetin kadottamisesta. Se on
muodoltaan tyystin poikkeava Wieben huolen ilmaisusta. Gross-
berg korostaa, ettd intellektuaalisen tydn tunnistaminen kulttuu-
risen tuotannon muodoksi ei tarkoita, ettd se on tdysin sama kuin
miki tahansa kulttuurinen kiytinto. Intellektuaalisen tyon tulee
vaatia auktoriteettia, mutta auktoriteetti ei ole dogmi. Sen ei tar-
vitse juontua olettamuksesta, jonka mukaan etuoikeutettu asema
(tai tieteellinen menetelmi) takaa viylin korrekteihin vastauksiin.
Historiassa ei ole korrekteja vastauksia, mutta siitd ei seuraa, ettei
ole parempia ja kiyttokelpoisempia analyyseja. (Grossberg 1992,
19.)

Grossberglaisittain ajateltuna auktoriteetti ei siis perustu epii-
lyn ylittaviin takeisiin, mutta my6skdin kaiken kognitiivisen
kontrollin hylkddminen ei ole realistinen vaihtoehto. Kisitys on
varsin lihelld tanskalaisen uskontotieteilijin Jeppe Sinding Jen-
senin nikemystd tulkinnasta. Hin esittdd, ettd vaikka ei ehkd
olekaan mahdollista sanoa, miki kilpailevista tulkinnoista on
absoluuttisesti paras, perustelu ja siten parempien ja huonompi-
en tulkintojen erottelu on mahdollista (Jensen 2003, 253). Tami
kanta ei viistimittd vaadi totuuden kisitettd perustakseen. Jos
totuus on se “miten asiat ovat” ja tieto on “perusteluiden esittimi-
sen asia’, silloin jonkin asian tietiminen ei tarkoita suhdetta abso-

81



2. Retoriset dikotomiat

luuttiseen totuuteen. Tietiminen tarkoittaa yksinkertaisesti kykya
antaa hyviksyttivii ja toisten arvioitavissa olevia perusteita sille,
miten ajattelee asioiden olevan. (May 1993, 92-93.) Viitteiden
perusteleminen ja oikeuttaminen tarkoittaa tietenkin vetoamista
toisiin viitteisiin, mutta timi ei poista sitd, ettd perusteluille ei
saada kannatusta ilman eksplisiittisti teoretisointia ja metodisten
tyokalujen jatkuvaa kehittimistd. Tami erottaa akateemisen kes-
kustelun muista julkisten tilojen keskusteluista (ks. Wiebe 2005,
30-31v20).

Vaikka hyviksyttiisiinkin Wieben ajatus puhtaasta tietees-
td tiedon itsensd vuoksi, jad silti useita vaihtoehtoja, joilla tiedon
poliittisia mahdollisuuksia avataan ja suljetaan: mitd tutkit, milld
aineistolla, millaisin teorioin ja metodein? Jopa pelkki kuvaus voi
olla poliittisesti vaikuttava, koska kuvaus luonnehtii kohdettaan,
mutta antaa myos aineksia hahmottaa, miten asiat voisivat olla
toisin. Kuvaus ei siis ole vain sen toistamista, miti silmi nikee;
se sisdltdd potentiaalin muutokseen. (Foucault 2000b, 449-450.)
Lisiksi tutkija on aina kuvauksen ja kerronnan osa. Grossberg kir-
joittaakin kulttuurintutkijoista tavalla, joka sopii myds uskonnon-
tutkijoihin:

Kulttuurintutkimuksen kartat tydstivit reaalisen pyrkiessiin
strategisesti avaamaan — ei representoimaan tai jiljiccelemdin —
reaalisen mahdollisuudet, puuttumaan sen nykyisyyteen sen tu-
levaisuutta muovatakseen. Kulctuurintutkija on siten vilitedmas-
ti osallinen omassa tarinassaan, koska tarinan kertoja viistimattd
on tarinansa hahmo yhti suuressa miirin kuin kuka muu sosi-
aalisesti mairitetty subjekti tahansa. Kerrotut tarinat ja tuotettu
tieto eivit ole koskaan viattomia tai neutraaleja. Kuvaukset, ker-
tomukset ja selitykset ovat tirkei osa sitd, kuinka ihmiset tulevat
jarjestaneeksi paivittdisen eliminsd ja sosiaaliset suhteensa. Kule-
tuurintutkijat eivit voi tuudittautua kuvittelemaan, etti heidin
tarinoillaan ei olisi vaikutusta sithen maailmaan, jota he yriccavit

kuvata. (Grossberg 1995, 263.)

82



2. Retoriset dikotomiat

Tutkijat ovat siis osa yhteiskuntaa, joskin eri tavoin. Olen
konkretisoinut titd toisaalla kisittelemilld uskontotieteilijoiden
roolia Suomen Vapaa Wicca -yhdyskunnan hakiessa rekisterdidyn
uskonnollisen yhdyskunnan statusta (Taira 2006a, 85-114; 2010,
389-391). Esimerkki osoitti tutkijoiden epdsuoran osallisuuden,
silld hakijat vetosivat, ettd tutkijoita tulisi kuulla, ja heidin kom-
menteissaan oli kannanottoja, joiden mukaan wiccalaisuus on us-
konto. Lisdksi se ndytti uudenlaisen tutkimuksellisen mahdolli-
suuden — sen tarkastelun, miten "uskonto” ja sitd koskevat mer-
kityskamppailut toimivat diskursiivisina tekniikoina sosiaalisten
kdytintdjen organisoinnissa. Tdmi mahdollisuus analysoida, mitd
uskonnoksi luokittamisella tehddin sen sijaan ettd yritettdisiin
vastata, onko yksittdisissd tapauksissa luokiteltu oikein vai vairin
ei hiljenni tutkijoita, mutta se ei mydskdin tee heisti minkiin
ryhmin puolestapuhujia. McCutcheonin suosiman "luokittelun
polititkan” tutkimusohjelma osoittaa suoraan tillaiseen suuntaan.
Tarkoittaako se kuitenkin uskontotieteen rappiota vai uudenlaista
aluevaltausta?

Ammattikuvan rappio vai mabdollisuus?

Wiebe esittdd, ettd julkisen intellektuellin idea ja McCutcheonin
nikemykset vesittivit uskontotieteen ammattikuvan ja sisillon.
Viitteen suhteellistamiseksi voidaan aloittaa Edward Saidin (2001)
intellektuellitypologiaan sisiltyvilli amatdérin ja professionaalin
erottelulla. Lapeensi erikoistunut professionaali on vakuuttunut
objektiivisen tiedon ajatuksesta ja tydskentelee etdisyyttd kohtei-
siinsa ottaen, kun taas julkinen intellektuelli, amatoori, pyrkii
kehittimddn ideoitaan ja arvojaan aktiivisesti suurempien ylei-
sojen parissa kapean erikoistumisen kustannuksella. Erottelussa
on kysymys yksinkertaistavista ideaalityypeistd, mutta useimmat
tunnistavat sen. Vaikka Saidin nikemys erityisen kautta yleisestd
ja yhteisestd puhuvasta amatoori-intellektuellista on periaatteessa

83



2. Retoriset dikotomiat

kannatettava, en halua kehittdi kyseistd nimikettd, koska se ohjaa
virheellisiin assosiaatioihin. Esimerkiksi Said on itse tehnyt hyvin
erikoistunutta tutkimusta analysoimalla tekstiaineistoja Derridan
ja Foucault’n kaltaisten filosofien avulla. T4ssd mielessd hin ei ole
vain amatoori, vaikka toimikin elinaikanaan aktiivisesti julkisena
keskustelijana. Todellinen kysymys ei olekaan amatoorin ja pro-
fessionaalin vililld valitseminen, vaan erikoistumisen substanssi.
Uskontotieteen perinteinen tyyli on tarkoittanut yhteen uskon-
toperinteeseen erikoistumista tai kenties kahteen, jotta voidaan
toteuttaa vertailevan uskontotieteen yleistyksiin pyrkivid projek-
tia. McCutcheon on muiden muassa pyrkinyt osoittamaan omal-
la esimerkillddn ja erityisesti Jonathan Z. Smithid seuraten, ettd
tutkijan substanssiosaaminen voidaan muodostaa toisella tavalla.
Se voi koostua siitd, ettd osataan tarkastella, miten uskontoa kos-
keva retoriikka toimii arkielimin rutinoiduissa ja historiallisesti
tuotetuissa rakenteissa. Tami ei ole McCutcheonin oma keksin-
t6, mutta hin on kenties ddnekkdimmin argumentoinut tillaisen
uskonnontutkimuksen mahdollisuuden puolesta. Toiset tutkijat
ovat kritisoineet hintd yrityksestd haastaa tai purkaa vanha malli,
tavasta olla ”likaamatta kisia” niiden uskontoperinteiden kentilld,
joilta uskontotieteen “raakamateriaali” tulee (ks. esim. Benavides
2000; McCutcheonin vasta-argumenteista ks. McCutcheon 2000,
135-136; 2003, 250v5).

Kiistdessdan uskontotraditioihin erikoistumisen uskontotietei-
lijan vilttdmittdmana tieteenalakohtaisena hyveend, McCutcheon
ottaa vakavasti Jonathan Z. Smithin avauksen teoksessa /magining
Religion. Smith kirjoittaa, ettd uskontotieteilijoiden tulee olla sii-
lim4ctomaisti itsetietoisia. Tami itsetietoisuus muodostaa “ensisi-
jaisen asiantuntemuksen, ensisijaisen tutkimuksen kohteen.” (Smith
1982, ix. Kursivointi lisdtty.) Edes tissd radikaalissa muodossa vii-
te ei tarkoita, ettd jokaisen tulisi tutkia uskonnon kuvittelemisen
tai “manufakcuroinnin” (McCutcheon 1997) tapoja. Ensinnikin
McCutcheon erottaa kaksi tutkimuksen tasoa, uskonnon natura-
listiset selitysyritykset ja postmodernin metateorian tai metakritii-
kin. Itsensd hin sijoittaa jilkimmiiselle tasolle. Vaikka timi jako

84



2. Retoriset dikotomiat

ei ole tdysin vakuuttava, se osoittaa, ettd McCutcheon ei suoranai-
sesti ehdota uskontotieteellisen substanssiosaamisen irtaantuvan
kontaktista uskontotraditioihin.® Asian ydin on tutkimuksellis-
ten mahdollisuuksien moninaistaminen. Toiseksi McCutcheonin
nikokulmaa on mahdollista venyttdd. Tami tarkoittaa uskonnon
arkisessa manufakturoinnissa kiytettivien diskursiivisten teknii-
koiden analysointia. Tamai ei ole enempii eikd vihempii kuin sen
tutkimista, miten ihmiset kdyttivit taksonomista tydkalua “us-
konto” (ja uskontodiskurssiin liittyvid kisitteitd) ja sen selvittimis-
t4, millaisia poliittisia vaikutuksia silld on erilaisissa historiallisissa
konteksteissa. Ehdotus muuttaa erikoistumisen fokusta uskonto-
traditioiden matriisista diskursiivisiin tiloihin, joissa “uskontoa”
rakennetaan ja joissa se toimii luokittelun vilineeni.

Uskonnon kuvittelun ja manufakturoinnin tutkimisen aineis-
tot eivit rajoitu tutkijoiden konstruktioihin. Ne kattavat kaikki
diskurssit, instituutiot ja muut mahdolliset kontekstit, joissa “us-
kontoa” kiytetddn luokittelun vilineend. Siksi ei ole vilttimatontd
ihmetelld Wieben tavoin, miksi McCutcheon kisittelee esimerkik-
si Yhdysvalloissa tunnettua uskonnoista kirjoittavaa Stephen Car-
teria, koska hin ei ole uskontotieteilija. Carterin kirjoitukset ovat
vain yksi esimerkki suositusta tavasta vallata julkista tilaa erdalld
uskontoa koskevalla kisityksella. Lisiksi esimerkiksi Paul-Francois
Tremlett (2004) on tarkastellut uskonnon kategorian muodostu-
mista ja funktiota anarkistisissa kirjoituksissa. Toisissa tapauksissa
aineistot voivat koskea sanomalehtiartikkeleita, internet-sivustoja,
televisio-ohjelmia, hallituksen asiakirjoja ja menettelytapoja, la-
kipykilid tai tutkijoiden konstruktioita, joihin McCutcheon on
omassa tyossdin keskittynyt (ks. Taira 2010; 2013a). Selvennin
timin intellektuaalisen asemapaikan implikaatioita jatkamalla
kritiikkid koskevasta kysymyksesta.

85



2. Retoriset dikotomiat

Missi mielessi kriittinen tutkija on uskontokriitikko?

Kriittisen uskontotieteilijin tehtivini ei ole ihmisten uskonnon-
harjoituksen kieltiminen tai saada ihmiset luopumaan uskonnon
kisitteestd, vaan kantaa kortensa kekoon esimerkiksi tekemilld
identiteeteisti ja auktorisoivista kiytinnéistd reflektoidumpia.
Timi tapahtuu esimerkiksi osoittamalla niiden yhteys valtasuh-
teisiin seki sosiaalista elimii organisoiviin ja rakenteistaviin teki-
joihin (jotka eivit vilttamirtd ole yksittdisten toimijoiden tarkoit-
tamia, kontrolloimia tai tiedostamia ja jotka toimintakykyistdvit
tai tekevit toimintakyvyttomiksi). Wiebe kuitenkin korostaa, ettd
McCutcheon ajattelee uskontojen olevan virheellisid ja ettd ne tu-
lisi kitked julkisesta keskustelusta — kanta, jonka hin on toista-
nut henkilokohtaisessa keskustelussamme. McCutcheonin kanta
voidaan hahmottaa toisella tavalla. Uskonnot voivat vapaasti olla
julkisen keskustelun osa ja tutkijat voivat myds arvostaa ja kun-
nioittaa uskonnonharjoittajia. Kriittisten tutkijoiden mukaan us-
konnot eivit voi kuitenkaan olla julkisen keskustelun pysdyttdjid
vetoamalla esimerkiksi Jumalan tahtoon viimekitisend argument-
tina eivitkd ne voi tarjota yleistd koodia, jonka varassa keskustelun
tulisi edetd. Uskonnonharjoittajien on hyviksyttivi, ettd uskon-
totieteilijit ovat keskustelussa mukana teoreettis-metodologisten
tyokalujensa kanssa. Téll6in on mahdollista, ettd tutkijat kertovat,
miten perinteitd keksitddn ja uskontoja kuvitellaan epihistoriallis-
tamalla niiden muodostumisvaiheet ja hiljentamalld vaihtoehtoi-
sia 44nid tai miten uskonnot ylldpitivit ja edistivit tietynkaltaista
sosiaalista, poliittista ja taloudellista jirjestystd. Yksinkertaisesti,
kun ihmiset kdyttivit uskontoa diskursiivisena tekniikkana, pe-
lissd ovat erilaiset sosiaaliset ja kdytdnnoélliset intressit. Uskontojen
analyysi sosiaalisten intressien viitekehyksessd viittaa ensisijaisesti
Burton L. Mackiin (2001) ja toissijaisesti McCutcheoniin (2001;
2003). Perustava ajatus on, ettd uskontoja ei selitetd psykologisil-
la motivaatioilla tai biologisilla tarpeilla, vaan sosiaalisilla intres-
seilld. Tillsin tutkimus keskittyy selvittimdin, miten uskonnot
tai “uskonto” luokittelijana toimivat “ylldpitden ja manipuloiden

86



2. Retoriset dikotomiat

sosiaalisia intressejd aivan kuten merkkien systeemit ja kiytints-
jen kaavat, jotka rakenteistavat inhimillisida yhteiskuntia.” (Mack
2001, 84.) Vieli yleisemmin lihtokohtana voidaan pitdd kysymys-
td, missd ja miksi uskonnollisiksi luokitellut kdytinnét nousevat
kulttuurisista kdytdnnoistd ja ovat osa niitd (Nye 2000a, 7; ks.
myds 2000b, 464-468).°

Lihestymistapa ei tee McCutcheonista tai kenestikdin muusta
automaattisesti uskonnon vastustajaa. Projekti ei ole sama kuin
valistuksen uskontokriitikoilla, joiden mukaan uskonto on vir-
heellistd, irrationaalista tai epitoivottavaa. Siksi Wieben rakenta-
ma dikotomia uskontojen asiaa edistivin uskonnollisen kriitikon
(esimerkkind William Dean) ja uskontoja halveksivan uskontokrii-
tikon (McCutcheon) vililld ei auta ymmirtimiin McCutcheonin
ja samanmielisten kantaa.

Havainnollistan yhden esimerkin avulla, missi mielessi kriitti-
nen tutkija voi olla uskontokriitikko."” Poleemisessa pamfletissaan
Selling Spirituality (2005) Jeremy Carrette ja Richard King tarkas-
televat muun muassa intialaissyntyistd menestyskirjailijaa Deepak
Chopraa, joka on maailman tunnetuimpia holistisen henkisyyden
puolestapuhuja. Chopra esittdd kymmenen avainta aktiiviseen eli-
minhallintaan. Lista on hieman lyhennettyni seuraavanlainen:

1. Kuuntele kehosi viisautta. 2. Eld nykyhetkessi, silld se on ainoa
hetki, joka sinulla on. 3. Ota itsellesi aikaa olla hiljaa, mietiskelld,
vaientaa sisiinen vuoropuhelusi. 4. Luovu ulkopuolisen hyvik-
synnin tarpeesta. 5. Kun joku ihminen tai jokin tilanne herdt-
tdd sinussa vihaa tai vastarintaa, yritd tiedostaa, ettd kamppai-
let vain oman itsesi kanssa. 6. Muista, ettd ulkopuolellasi sielld
jossakin”, oleva maailma heijastaa sinun todellisuuttasi “tdalla”,
sisimmissisi. 7. Ravista hartioiltasi tuomitsemisen taakka, niin
olosi kevenee huomattavasti. 8. Ali saastuta kehoasi myrkyilld,
ld myrkyllisilld ruoilla ja juomilla dlikd myrkyllisilld tunteilla. 9.
Korvaa vihasta lihtevi kiytos rakkaudesta lihtevilld kiytoksel-
l4. 10. Ymmirrd, ettd fyysinen maailma on vain syvillisemmin
ilykkyyden kuvastin. (Chopra 1994, 283-285.)

87



2. Retoriset dikotomiat

Chopran avaimet ovat osin kiyttokelpoisia kenelle tahansa,
mutta kiinnostavampaa onkin, mistd vaietaan. Mikidin elimin-
hallinnan ohje ei kohdistu sosiaaliseen epioikeudenmukaisuuteen
tai yhteiselon rakenteellisten epikohtien poistamiseen. Sen sijaan
yksilé niyttdytyy kaikesta yhteisollisyydesti irrallisena olentona,
joka hakee omakohtaisia ja usein kulutuksellisia ratkaisuyrityksia
systeemisiin ristiriitoihin. Siten Chopran yksilé on kaikessa hen-
kisyydessddn nykyistd kapitalismia myétiilevd hahmo. Chopran
kiyttiminen esimerkkind tissi havainnollistaa kritiikin tyylid.
Kritiikki ei perustu kiinnostukseen osoittaa teoksessa esitetyt aja-
tukset tieteellisesti viiriksi, kuten valistuksen uskontokritiikki
saattaisi asiaa lihestyd. Olennaisempaa on sen osoittaminen, ettd
teoksen intentio, eliminhallinnan tarjoaminen, toteutuu Chop-
ran ohjeilla korkeintaan niille modernin maailman hyviosaisille,
joiden elimii rakenteelliset epikohdat eivit liiaksi kosketa. Esi-
merkin kritiikissd pyritddn osoittamaan tutkimustyolld tiettyjen
diskurssien toiminta nykyisessi kapitalismissa seki se, miten nuo
diskurssit muuttavat ihmisten mahdollisuuksia kontrolloida omaa
elimadnsi.

Tdminkaltainen kritiikki ei ole epatieteellistd, eiki jotain, joka
uhkaisi tieteenalan akateemista uskottavuutta. Esimerkin ensi-
sijaisena tehtdvinid on kuitenkin havainnollistaa Wieben (2005,
25-26) ongelmallinen tapa asemoida McCutcheon. Erikoiseksi
asemoinnin tekee myds Wieben sivuuttama McCutcheonin (2001,
149) eksplisiittinen paikantuminen, jossa hin korostaa, ettei ole
uskontojen "halveksija”. Paikantumistaan hin tismentdid seuraa-
vasti:

Koska satun ajattelemaan, etté sosiaaliset ja poliittiset motivaa-
tiot ja implikaatiot ohjaavat teoreettisia valintoja, ja koska suh-
taudun uteliaasti tapaan, jolla yhteist neuvottelevat sosiaalisia
ja materiaalisia etuoikeuksia, valitsen erityisen linssin, jonka ldpi
katson uudelleen sitd, mitd moni alallamme pitdi olemuksellises-
ti pelastuksen, moraalisuuden tai transsendenssin idealistisena/
uskomuksellisena/doktrinaalisena systeemini. En pyydi anteeksi

88



2. Retoriset dikotomiat

sitd tosiasiaa, ettd teoreettiset intressini ohjaavat metodien ja ai-
neistojen valintaa. Se, ettd teoriani ja metodini tuskin tyhjentdvit
aineiston, on sanomattakin selvii. (McCutcheon 2001, 149.)

Lainauksen pitiisi tehdi selviksi asema, jossa tieto ymmarre-
tddn osittaiseksi ja teoreettisista linsseistd riippuvaiseksi. Sitd ei tu-
lisi samastaa julkiseen keskusteluun, joka tapahtuu julkisilla aree-
noilla. McCutcheonin sosiokulttuurinen kritiikki tai kriittinen
retoriikka ei asemoi uskontotiedettd yliopiston ulkopuolelle eiki
hajota akateemisen maailman perustoja, vaikka hin korostaakin
tiedon julkisille areenoille levittamisen tirkeyttd (ks. McCutcheon
2005a). Sen sijaan kannan tarkoituksena on asemoida uskonto-
tiedettd ldhemmiksi muiden tieteenalojen keskusteluja tietoisena
siitd, ettd tutkijat ja “uskontoa” koskevat diskursiiviset tekniikat
ovat osa yhteiskuntaa. Tamin kannan ottaminen vakavasti ei
tarkoita Wieben epiilyistd huolimatta tutkimuksellisista hyveistd
luopumista pelkidn kasvattavan tai sivistivin keskustelun hyviksi.
McCutcheon (2001, 138) jopa korostaa, ettd ensimmiinen askel
uskontotieteen kontribuutiossa julkisiin keskusteluihin olisi kehit-
tdd teoriaa pddtdksenteosta ja niistd keinoista, joilla ihmiset repre-
sentoivat ja manipuloivat maailmaa yleensd. Tami on selvi osoitus
kiinnostuksesta tutkimuksellisten hyveiden yllidpitoon ja kehitti-
miseen, joskin vilineet, joilla se tehddin, saattavat olla Wieben
mieltymyksistd poikkeavia.

Intellektuellit: profeetalliset, universaalit vai erityiset?

Wieben kritiikki (vaikka olen eri mieltd siitd) on helppo ymmirtii,
koska McCutcheon ei vaivaa lukijoitaan kertomalla, miki tdsmail-
lisesti ottaen on tutkijalla oleva epistemologinen tai moraalinen
auktoriteetti. Hin tyytyy vain toteamaan, ettd tieto on taktista
ja perustuu selittdviin teoretisointiin ja refleksiiviseen kritiikkiin.
”Toiveajattelun polititkka” onkin sanapari, jolla Wiebe (2005) ku-
vaa McCutcheonin kriittistd projektia. Se viittaa siihen, ettd Mc-

89



2. Retoriset dikotomiat

Cutcheon yrittdd olla poliittisesti vaikutuskykyinen intellektuelli,
mutta hin ei tarjoa tarpeeksi vahvaa tieteellisesti, poliittisesti tai
moraalisesti auktorisoivaa mallia. Wieben ongelmana on, ettd hin
vaatii McCutcheonilta lopultakin asemaa, jota Foucault (2001,
384) ivallisesti kutsui profeetalliseksi intellektuelliksi ja Zygmunt
Bauman (1987) lainsddtdjiksi: intellektuelli, joka kertoo ihmisille
miti tehdi ja jolla on historian kulun ennustava tai vahva tiedon
perustan vakiinnuttava metanarratiivi tai “ylemmait arvot” tuke-
naan. Nykyinen kriittinen tutkimus asettaa intressinsi toisin ter-
mein, ilman historian metafysiikkaa ja suoria moraalisia, eettisid
tai poliittisia ohjeita.

Sen sijaan ettd “toiveajattelu” — kieltdytyminen suorien toimin-
taohjeiden antamisesta — luettaisiin heikkouden osoitukseksi, sitd
voidaan pitdd samansuuntaisena toivon ja affektiivisuuden poli-
tiikkaa korostavien ajattelijoiden kanssa. Ymparoivissi maailmas-
sa ei ole helppo olla kovin optimistinen eiki siind ole yksinker-
taisia keinoja rakentaa uskottavia poliittisia projekteja, varsinkaan
jos vaikuttamisen keinona on tieteellinen tutkimus. Toivon ja
affektiivisuuden kisitteet ovatkin hyddyllisid silloin kun ne eivit
kytkeydy suoraan oletettuun menestykseen tai kun ei tiedetd tark-
kaan, miltd menestys ndyttiisi." Toiveajattelijoiden lisiksi Wiebe
(2005, 20v19) kutsuu tihin kantaan asemoituvia intellektuaali-
seksi papistoksi, jotka suojelevat yhteiskuntaa kaaokselta ylemmal-
14 moraalillaan. Valitettavaa on kuitenkin se tietimittomyys, joka
paljastuu hinen sanavalinnassaan. Esimerkiksi Edward Said, joka
on McCutcheonille tirked oman intellektuaalisen nikemyksen ra-
kentamisessa, kirjoitti yli kolmekymmenti vuotta sitten kirjansa
The World, the Text, and the Critic lopussa kriittisesti intellektuel-
lien muuttumisesta papistoksi. Said totesi, ettd kriitikoiden tirkein
kysymys koskee sitd, miten muuttaa se seikka, ettd modernista
kriitikosta on tullut pappi sanan pahimmassa merkityksessi (Said
1983, 292).

Edelli esitetty ei poista kysymystd moraalisten ja eettisten ele-
menttien jasentimisestd intellektuaalisessa tyossi. Mikili tihin ei

90



2. Retoriset dikotomiat

voida vastata suoraan McCutcheonin avulla, on jilleen jirkevia
kiertdd Foucaultn kautta. Foucault'lle ei ole olemassa vakiintu-
nutta moraalista perustaa, josta voitaisiin kritisoida tiettyja kay-
tintojd. Sen sijaan hin kyseenalaistaa moraalisia kantoja toisten
kantojen avulla. Jos ei ole mahdollista esittdd, miksi pitdisi toimia
tilli tai tuolla tavalla, on aina mahdollista osoittaa, etti toimimal-
la niin syntyy seuraavanlainen tilanne, jonka tiytyy olla hyviksy-
misi pidmadrd. (May 1993, 104; 1995.) Timi havainnollistaa sitd
sekaannusta, joka ympir6i moraalin ja arvostelmien asemaa kriit-
tisen tutkimuksen auktorisoivissa kiytdnnoissd, ja se on yhteenso-
piva McCutcheonin projektin kanssa. Yksinkertaisesti, kriittistd
tutkimusta ei voida samastaa mihinkiin moraaliseen kantaan,
mutta ei my6skddn sellaisen (tai paremminkin eettis-poliittisen)
horisontin puutteeseen. John Rajchman (1985, 37) hahmottaa
Foucaultn kannan korostamalla eettisend ohjenuorana konsti-
tuoiduista kokemuksen muodoista erkaantumista tutkimuksen
ja ajattelun avulla. Sitd kautta on mahdollista vapauttaa tilaa uusi-
en elimisen muotojen keksimiselle. Tami on eri asia kuin moraa-
lisesti korrektien toimintasuosituksien antaminen. Siksi ainakin
profeetallisen intellektuellin malli sopii huonosti tihidn keskuste-
luun.

Intellektuaalisen toiminnan malleja on muitakin. Foucault on
tassikin suhteessa uskontotieteen parissa esitettyjd kantoja selven-
tivi ajattelija. Hin on huomauttanut, ettd intellektuelli ei voi esit-
tdd omaa yhteiskuntaansa koskevia todellisia kysymyksii, jos se ei
perustu tutkimukseen (Foucault 2001, 285). Merkittdvi intellek-
tuaalinen tyd perustuu tutkimuksellisiin resursseihin, vaikka se
ei tarkoita, ettd tutkijat puhuisivat aina yksinomaan aineistonsa
perusteella. Tdmi johdattaa erotteluun universaalin ja erityisen in-
tellektuellin vililld. Siind missa Sartre oli Foucault’lle universaalin
intellektuellin tyypillinen esimerkki, hin niki itsensi erityisend
intellektuellina, joka tekee erityisestd tiedosta poliittisesti ope-
ratiivista (Foucault 2001, 126-127). Kun Wiebe (2005, 8—9v3)
maalaa negatiivisen kuvan intellektuelleista yleisini ja julkisina
keskustelijoina, hinen kisityksensi on huomattavasti lihempini

91



2. Retoriset dikotomiat

universaalia intellektuellia kuin Foucaultn (sekd Saidin ettd impli-
siittisesti McCutcheonin) mallia erityisestd intellektuellista.

Vaikka erityinen intellektuelli erikoistuu, hinelld on usein kiy-
tinnollisid tavoitteita. Erityisen intellektuellin erikoistuminen on
kuitenkin toista kuin Saidin "professionaalisella” intellektuellilla.
Erityinen intellektuelli kdyttdd yksinkertaisesti erityistd tietoaan
ja tieteenalakohtaista osaamistaan julkis-intellektuaalisen toi-
minnan, kritiikin, viittelyn ja analyysin viylini tai astinlautana.
Timi on yhdenmukainen sen suhteen mitid Lawrence Grossberg
(1992, 32) ajaa takaa todetessaan, ettd intellektuellien ei pitdisi
puhua eristyksissd, vaan heidin tulee kyetd yhdistimiin erityis-
osaamisensa laajempiin sosiaalisiin rakenteisiin ja suhteisiin.'?
Uskontotieteen osalta timi tarkoittaa, ettd erityisosaaminen viit-
taa uskontoon (luokittelevana kisitteend, ilmioni, perinteend) ja
yleensi johonkin vield erityisempiin osa-alueeseen (islam, uudet
uskonnot, uskontokritiikki, rituaalit, media, uskonnolliset kisit-
teet jne.). Toisin sanoen uskonnontutkija on tieteenalaansa ank-
kuroitunut erityinen (ja julkinen) intellektuelli. Ankkuroituneena
oleminen ei kuitenkaan tarkoita rajoittuneisuutta, koska uskonto
on se viyld, jota kautta sosiokulttuuristen kontekstien ja valtasuh-
teiden analyysia kohdennetaan ja johon liittyen tiedontuotannos-
ta voi tulla my®s poliittisesti operatiivista. T4llainen kolmannen
tilan asemapaikka on helposti ymmarrettivissi, jos hyviksytdin
yleisesti, ettd uskonnot tai uskonnoiksi luokitellut kiytinnét ovat
laajempien kontekstien artikuloimia ja laajempiin konteksteihin
artikuloituja (Grossberg 1997b, 6).

Ongelmallista McCutcheonin tydssi ja sen vastaanotossa ei ole
niinkdin eettis-poliittisen ulottuvuuden rekonstruointi, vaan se,
ettd hin ei kiytd riittdvisti aikaa ja tilaa kiyttdminsi teoreettisen
tyokalupakin sisillon selventimiseen ja ettd hinen tarkastelemista
aiheistaan muodostuu vain 16yhid kokonaisuus. Lukijan arvioita-
vaksi jid, onko lihestymistavoissa riittdvisti yhdenmukaisuutta.
McCutcheon kiyttid foucault'laista diskurssiteoriaa ja genealogi-
aa sekoitettuna retorisiin lihestymistapoihin jiljittdessiin uskon-
todiskurssin tyypillisid lausumia ja erotteluja. Bruce Lincolnin ja

92



2. Retoriset dikotomiat

Burton Mackin nikemyksid hyodynnetddn siind, miten uskonto-
retoriikan avulla kamppaillaan niukoista resursseista ja kanavoi-
daan sosiaalisia intressejd. Jonathan Z. Smithiltd tulee painotus
luokittelujen merkityksestd kaikessa inhimillisessd toiminnassa ja
my6s uskonnossa. Terry Eagletonin ja Edward Saidin metateo-
reettiset tutkimukset tieteenalakohtaisen tiedon organisoitumises-
ta suhteessa poliittisiin kysymyksiin muodostavat my6s keskeisen
viitepisteen. McCutcheon houkuttelee lukijoitaan genealogiseen
lihestymistapaan, jonka tehtivind on paljastaa kisitteiden erilai-
siin kdyttotapoihin sisdltyvd poliittinen teknologia. Genealogia
ei tarkoita, ettd uskontodiskurssin kisitteille kuten “uskonto” ja
“usko” etsittiisiin alkuperiistd merkitystd, vaan tavoitteena on tut-
kia kisitteiden historiallisia kdyttoyhteyksid, merkityksid, suhteita
muihin kisitteisiin ja kytkeytymisid erilaisiin konteksteihin. Mc-
Cutcheon on keskittynyt omassa tyossddn pddasiassa tieteenalan
perustavien kisitteiden kiyttotapoihin akateemisessa kontekstissa
sekd niihin liittyviin tieteenalan identiteettid koskeviin kysymyk-
siin. Tdmi ohjelma on pitevi ja tirked mahdollisuus, mutta se
tulee ulottaa "tutkijat tutkivat tutkijoita” -asetelman ulkopuolelle,
arkielimidin, instituutioihin, akateemisen maailman ulkopuoli-
seen historiaan. Sen toteuttaminen on jo alkanut.”?

Yleisesti McCutcheonin lihestymistapa muistuttaa postmarxi-
laisia ja poststrukturalistisia nikemyksid, vaikka hinen ty6ssdin
ei selvenneti perusteellisesti niitd lihtokohtia. Tamai jittdd useita
vaihtoehtoja avoimeksi ja saattaa toisten mielestd olla lifan vilja
tai eklektinen asemapaikka. Nien sen kuitenkin matriisiksi, jossa
on tiettyjd vakiintuneita kisityksid, mutta joka antaa mahdolli-
suuksia edetd ja kehittdd projektia moniin suuntiin. Téstd huo-
limatta McCutcheonin olisi hyvi hioa tarkemmin kiyttimiansi
teoreettista tyokalupakkia. Tamin vuoksi Wieben kritiikki ei ole
turha, mutta kuten olen osoittanut, kritiikki rakentuu retorisesti
tarkoitushakuisten dikotomioiden varaan. Wiebe aloittaa julkisen
intellektuellin ja tieteilijin vilisestd dikotomiasta, jonka kisittelyd
seuraa useita muita erotteluja, mutta pelkistiain Foucault’n kisitys
erityisestd intellektuellista purkaa kyseisen jaon. Siksi pyrkimyk-

93



2. Retoriset dikotomiat

seni on ollut rakentaa eris mahdollinen uskonnontutkimuksen
asemapaikka lukemalla McCutcheonin ty6td Foucaultn ja kriitti-
sen kulttuurintutkimuksen kautta. Wieben kritiikki osoittaa, etti
”kolmannen tilan” hiomista ja tdismentdmistd on syyti jatkaa.

94



3. Maallistumisparadigma murroksessa

Piisidisend vuonna 1966 yhdysvaltalaisen 7ime-aikakauslehden
kansikuvassa kysyttiin "Onko Jumala kuollut?”. Teksti oli painet-
tu punaisella mustaa taustaa vasten. Jutussa todettiin, ettd jopa
teologit ovat esittineet, ettd kirkkojen on hyviksyttivd Jumalan
kuoleman tosiasia ja tultava toimeen ilman hintd (Hyman 2010,
156). Jutun taustalla olivat teologi Thomas J. J. Altizerin nikemyk-
set kristillisestd ateismista. Altizerin teos 7he Gospel of Christian
Atheism ilmestyi samana vuonna (Altizer 19606).

Myos Isossa-Britanniassa kirkonmicehet kirjoittivat Jumalasta
samaan tapaan. Woolwichin piispan John A. T. Robinsonin Ho-
nest to God ilmestyi jo vuonna 1963 (Robinson 1963). Siind poh-
dittiin, mité kristittyni oleminen tarkoittaa perinteisen kristillisen
jumalakisityksen muodostuttua epduskottavaksi.

Nimi esimerkit kertovat kristinuskon sisiisestd kuohunnasta
ja maallistumisesta, mutta ne ovat samanaikaisesti osa laajempaa
kertomusta Jumalaa koskevien uskomusten suosion ja uskonnon
yhteiskunnallisen merkityksen heikentymisesti. 1960-luku oli
Euroopan ydinalueilla aikaa, jolloin uskonnollisuudessa tapahtui
murros. On esitetty, ettd kristinuskon sisiiselld liberalisoitumisella
— ja sisdiselld maallistumisella — oli merkittivi rooli 1960-luvun
kulttuurisessa murroksessa ja uskonnollisuuden heikentymisessd
(McCleod 2007). Toiset ovat korostaneet laajempaa kulttuurista
murrosta 1960-luvun maallistumisen selittdjini, erityisesti nais-
ten yhteiskunnallisen roolin muutosta. Niin on painotettu, ettd
vaikka maallistumista on tapahtunut jo parin sadan vuoden ajan,

95



3. Maallistumisparadigma murroksessa

vasta 1960-luvulla kristillinen kisitteistd alkoi kadota ihmisten
elimikerrallisista kuvauksista. (Brown 2009.)

1960-luku on myds uskontososiologisen maallistumisparadig-
man kehittymisen aikaa. Ajatus maallistumisesta tuli hallitsevaksi
uskontososiologista tutkimusta jisentdviksi kehykseksi. Sitd kui-
tenkin kutsutaan maallistumisparadigman toiseksi vaiheeksi. En-
simmiinen vaihe viittaa yhteiskunta- ja ihmistieteiden klassikoi-
den nikemyksiin uskonnon suunnasta.

Time-lehden kysymyksenkin taustalla on tunnettu Friedrich
Nietzschen (1844-1900) nikemys Jumalan kuolemasta. lloisessa
tieteessii (alk. 1882) hin kirjoitti:

Etteko ole kuulleet siitd hullusta ihmisestd, joka sytytti lyhdyn
kirkkaana aamupiivini, juoksi torille ja huusi huutamistaan
’Mini etsin Jumalaa! Mini etsin Jumalaa!l’ — Koska sielld sat-
tui olemaan suuri joukko niitd, jotka eivit uskoneet Jumalaan,
hinen sanansa aiheuttivat naurunremakan. Onko hin siis ka-
donnut? kysyi erds. Onko hin juossut eksyksiin kuin lapsi? kysyi
toinen. Vai pysytteleeko hin piilossa? Pelkidiko hin meitd? Onko
hin astunut laivaan? muuttanut maasta? — niin he kilvan huu-
sivat ja nauroivat. Hullu ihminen hyppisi heididn keskelleen ja
lavisti heidit katseillaan. "Minne Jumala on joutunut?” hin huusi,
’Mini sanon sen teille! Me olemme tappancet hinet — te ja minil’
[...] Kerrotaan vield, ettd hullu mies tunkeutui samana piivini
eri kirkkoihin ja alkoi niissi veisata sepittimiidnsd virced Requi-
em aeternam deo. Kun hinet vietiin ulos ja vaadittiin tilille, hin
vastasi aina vain ’Miti nimi kirkot sitten vielid ovat, elleivit ne
ole Jumalan hautoja ja hautapatsaita?” (Nietzsche 2004, 116-117.)

Kirjoituksen hullu ihminen toteaa my®s, ettei hidnen aikansa
ole vield tullut, ettei Jumalan kuolema ole vield ennittinyt ihmis-
ten korviin. Jalkiviisaasti kirjoitus voidaan tulkita profetiaksi, jon-
ka osuvuus ymmarrettiin vasta mydhemmin. Vaikka Nietzsched
ei maallistumisparadigman sosiologisen keskustelun yhteydessi
yleensi mainita, hinen nikemyksensi ei ollut niinkdin norma-
tilvinen viittimi, vaan yritys kuvata muutosta ihmisten asennoi-
tumisessa. Myos sosiologian isit ja esi-isit jakoivat merkittdvistd

96



3. Maallistumisparadigma murroksessa

nikemyseroistaan huolimatta kisityksen jonkinlaisesta maallistu-
misesta (ks. Aldridge 2000, 56—72). Auguste Comtelle positiivisen
ajattelun vaihe merkitsi teologisen ja sitd seuranneen metafyysisen
ajattelun heikentymistd. Karl Marxin mukaan uskonnon katoa-
minen oli kapitalistisen tuotantomuodon ylittimisen vilttimiton
seuraus. Emile Durkheimin mukaan modernin yhteiskunnan po-
litiikka, talous ja tiede haukkasivat osansa uskonnon toiminta- ja
vaikutusalueelta, vaikka hinen kirjoituksistaan 16ytyy myos ki-
sitys uskonnosta yhteisdelimin konstitutiivisena voimana. Max
Weber katsoi askeesin muuttuneen tuonpuoleisesta maailmansi-
sdiseksi ja esitti, ettd vaikka protestanttiset ajatukset stimuloivat
modernin kapitalismin syntyd, kapitalismi irtaantui myshemmin
uskonnollisesta eetoksesta.

Maallistuminen (tai sekularisaatio) on laaja aihe, josta keskus-
tellaan eri tieteenaloilla erilaisin painotuksin. Tissd keskitytdin
empiiriseen, erityisesti uskontososiologiseen maallistumistutki-
mukseen. Tarkoituksena on kuvata ja arvioida kiytyi keskustelua.
Siksi suuri osa filosofisista, teologisista ja poliittisista nikemyksistd
jaa kisittelemittd. Uskontososiologinen maallistumiskeskustelu
koostuu kirjavasta nikemysten kokoelmasta pikemminkin kuin
yhdestd, tarkkaan rajatusta ja testattavasta viitteesti. En mene
niin pitkille, ettd ehdottaisin maallistumisteorioiden olevan mah-
dottomia osoittaa viiriksi (ks. Fox 2005, 302), mutta ei ole liioi-
teltua esittii, ettd keskustelu aiheesta sisiltdd niin paljon nyansseja
ja jatkuvia tdsmennyksid puolustajien ja kriitikoiden tahoilta, ettei
lopulliseen — tai edes viliaikaiseen — johtopditokseen padtyminen
ole helppoa. Keskustelun seuraaminen auttaa kuitenkin ymmairta-
miin uskonnollista ja laajemmin yhteiskunnallista muutosta.

Peritty visio ja sen hamdrtyminen

Nykymuotoinen uskontososiologinen keskustelu maallistumisesta
kiynnistyi kunnolla 1960-luvulla. Tutkijat ovat mairitelleet maal-
listumisen hieman eri tavoin ja tarjonneet toisistaan poikkeavia

97



3. Maallistumisparadigma murroksessa

selityksid. Yksinkertaistetusti voidaan sanoa, ettd tavallisesti maal-
listumisella on viitattu kahteen suuntaan. Ensinnikin maallistu-
minen on tarkoittanut uskonnon yhteiskunnallisen merkityksen
heikentymistd. Uskonnolla on entistd vihemmin sanottavaa yh-
teiskunnan organisoitumisen tapoihin. Siitd tulee entistd selvem-
min yksityisasia. Toiseksi maallistuminen on tarkoittanut uskon-
nollisten uskomusten, osallistumisen ja jisenyyden suosion laskua.
Niiti on yleensi selitetty yhteiskunnan modernisoitumisella.

Yksi keskeisimmistd teorian kehittdjistd keskustelun niin sa-
notussa toisessa vaiheessa on brittisosiologi Bryan Wilson, mutta
myds Peter Bergerid (1967) pidetddn timin vaiheen klassikkona.
Wilsonin mukaan uskonnolliset ajatukset, kidytinnot ja instituuti-
ot ovat menettimissi sosiaalista merkitystadn (Wilson 1966, 14).
Weberid seuraten hin niki protestanttisuuden — ja sen yksilopai-
notuksen — sekd yleisemmin rationalisoitumiskehityksen olevan
keskeinen tekiji modernisaation maallistumisprosessissa. Niiden
lisaksi merkittiviksi maallistumista edesauttaviksi tekijéiksi nos-
tettiin yhteiskunnan rakenteellinen eriytyminen ja monimuotois-
tuminen. Edellisen katsottiin marginalisoivan uskonnon ja hei-
kentdvin uskontojen perinteistd auktoriteettia suhteessa talouteen,
tieteeseen ja politiikkkaan; jilkimmiisen ajateltiin heikentivin
uskonnollisuutta, koska monimuotoisuus rikkoi uskonnon elin-
voimaisuuden kannalta suotuisan yhtendiskulttuurin (ks. Berger
1967). Oletus lihestulkoon viistimittdmastd, universaalista ja
yhteniisestd modernisaatiosta sai aikaan sen, ettd ndiden visioiden
avulla uskonnolle povattiin pikaista paikkaa vilinpitimittémyy-
den ja merkityksettdmyyden kentilli. Muun maailman oli tarkoi-
tus seurata alati modernisoituvaa Eurooppaa.

Maallistumisparadigman kulta-aika kesti suunnilleen 1980-lu-
vulle. Tdnne asti alymystd jakoi pdillisin puolin kisityksen uskon-
tokehityksen suunnasta. Konsensus kuitenkin murtui vihitellen.
Tdmi kehityskulku on samanaikainen uskonnon yhteiskunnalli-
sen nikyvyyden kasvun kanssa.

Vuoden 1979 Iranin islamilainen vallankumous oli ensim-
miinen suuri uskonnon uudesta noususta todistava tapahtuma.

98



3. Maallistumisparadigma murroksessa

Kymmenen vuotta myshemmin Eurooppaa kosketti Iranin joh-
taja Ajatolla Khomeinin fatwa, jonka kohteena oli kirjailija Sal-
man Rushdie. Rushdien Sazatanallisia sikeiti (1988) vastustavat
mielenosoitukset ja kirjaroviot herittivit keskustelua Euroopassa
ja erityisesti Englannissa 1980-luvun lopussa ja aivan 1990-luvun
alussa (ks. Malik 2009; Weller 2009).

2000-luvulla uskonnon nikyvyys on vain voimistunut. Syys-
kuun 11. pdivin isku vuonna 2001 Yhdysvaltoihin oli nikyvi
esimerkki globaalisti uutisoidusta tapahtumasta. MyShemmin
Eurooppaa jirkyttivit pommi-iskut Madridissa (11.4.2004) ja
Lontoossa (7.7.2005). Lisiksi hollantilaisen populistipoliitikko
Pim Fortuynin murha vuonna 2002, Ranskan "huivikiista” vuon-
na 2004, hollantilaisen elokuvaohjaaja ja islam-kriitikko Theo van
Goghin murha samana vuonna, Tanskan pilakuvakiista vuonna
2005 ja minareettien rakennuskielto Sveitsissi vuonna 2009 ovat
osaltaan varmistaneet islamia koskevien konfliktien julkisen niky-
vyyden. Niitd ovat sdestineet pienimuotoisemmat kiistat ja maa-
hanmuuttokielteisten ja islamofobisten, usein kristillistd kulttuu-
riperinnetti puolustavien puolueiden nousu Euroopan eri maissa.

Kisitys uskonnon virkoamisesta ei koske ainoastaan islamia.
Kristinusko on ollut otsikoissa esimerkiksi Yhdysvaltojen niin sa-
notuissa “kulttuurisodissa”, joissa konservatiivit ja liberaalit kristi-
tyt ovat kiistelleet esimerkiksi evoluutiosta ja elimin ilmaantumi-
sesta (kreationismi ja dlykis suunnittelu), abortista, eutanasiasta ja
samaa sukupuolta olevien parien oikeuksista (Hunter 1991; Mc-
Calla 2006). Euroopassa katolinen kirkko on ollut aktiivisesti
nikyvilld sekd rauhanomaisena ja rakentavana yhteiskunnallisena
keskustelijana ettd arvokonfliktien osapuolena (Casanova 1994;
Kepel 1994), lasten hyviksikiyttoskandaaleissa ja median jatku-
vassa kiinnostuksessa paavin sanoihin ja tekoihin (Knott, Poole
& Taira 2013a, 155-171). Jo paavi Johannes Paavali II:n vierailut
olivat nikyviid mediatapahtumia, mutta my6s hinen seuraajansa
paavi Benedictus XVI:n matkat uutisoitiin globaalisti. Vuonna
2013 Time-lehti valitsi paavi Franciscuksen vuoden henkiloksi.
2000-luvun nikyvin rauhanomainen uskontoaiheinen mediata-

99



3. Maallistumisparadigma murroksessa

pahtuma on toistaiseksi ollut paavi Johannes Paavali II:n hautajai-
set. Tapahtumaa seurasi arviolta kaksi miljardia katsojaa." Viime
vuosina Euroopassa jopa kristityt ovat alkaneet puhua marginali-
soitumisestaan, tarkoittaen omien oikeuksiensa ja yhteiskunnal-
lisen roolinsa kaventumista ateismin ja ei-kristillisten uskontojen
kustannuksella. (Carey & Carey 2012; Taira, Poole & Knott 2012,
43). Timi on osaltaan nostanut uskonnon yhteiskunnallisen ase-
man laajemmaksi keskustelunaiheeksi.

Konfliktit ja mediatapahtumat ovat vain jidvuoren huippu us-
konnon kasvaneessa nikyvyydessi. On myos merkittdvid hitaita
prosesseja, jotka eivit ndy edelld mainittujen esimerkkien tapaan
sanomalehtien etusivuilla ja uutisotsikoissa. Joukkotiedotus on
globaalimpaa kuin koskaan ennen; sihkoisen mediateknologian
nopea kehittyminen on muuttanut informaation tavoittavuutta
myds uskonnon osalta; mediamarkkinoiden sidntelyn purkami-
nen on avannut uusia mahdollisuuksia uskonnolliselle tiedonvi-
litykselle. Myos kansainvilinen muuttoliike on lisinnyt maiden
uskonnollista monimuotoisuutta ja pakottanut eri instituutiot rea-
goimaan muuttuneeseen tilanteeseen. (Herbert 2011; 2012.)

Jos vuoden 1966 Time-lehden kannessa esitetty kysymys myo-
tdili aikansa ilmapiirid, 2000-luvulla muuttuneen vision tiivistad
The Economist -lehden toimittajien John Micklethwaitin ja Adrian
Wooldridgen vuonna 2009 julkaistun kirjan otsikko God is Back:
How the Global Rise of Faith is Changing the World (Micklethwait
& Wooldridge 2009). Viesti on selvd: unohda maallistuminen, us-
konto on tullut takaisin.

Murros

Mitd tdimd on tarkoittanut maallistumisparadigman kannalta?
Verrattuna 1960-luvun keskusteluun, nykydin maallistumispara-
digmalla on huomattavasti vihemmin kannattajia. Myds sen puo-
lustajat ovat joutuneet hiomaan kisityksiddn.

100



3. Maallistumisparadigma murroksessa

Perityn vision himirryttyd esimerkiksi islam, fundamentalis-
mi, new age, uudet uskonnolliset liikkeet, henkisyys ja evankeli-
kaalisuus ovat nousseet esimerkeiksi uskonnollisuuden elinvoimai-
suudesta. Uskonnontutkijoiden lisiksi erityisesti politiikan tutkijat
ovat alkaneet puhua uskonnon ja erityisesti islamin globaalista
noususta. Jo 1990-luvun alussa Gilles Kepel (1994, alk. 1991) esitti
nikemyksensi "Jumalan kostosta” ja uskontojen uudelleen virkoa-
misesta. Hin tarkoitti ensisijaisesti islamilaista, juutalaista ja kris-
tillistd fundamentalismia Lihi-iddssd, mutta hin kirjoitti myds
Linsi-Euroopan uudelleen kristillistymisesti. Konservatiivinen
ja etnisesti kirjava evankelikaalisuus ja helluntailaisuus kasvavat
erityisesti kehittyvissd maissa mutta myos Euroopan suurkaupun-
geissa (ks. Goodhew toim. 2012). Lisiksi on kirjoitettu ”henki-
sestd vallankumouksesta” (Heelas & Woodhead 2005) ja esitetty,
ettd “progressiivinen henkisyys” (Lynch 2007) olisi voimistunut.
Maallistumisteoreetikkojen vastaus on kuitenkin yksinkertainen.
Tilastot eivit puolla viitettd kokonaisvaltaisesta uskonnollisuuden
kasvusta kehittyneissi linsimaissa. Uusien uskontomuotojen suo-
sio on vihiisti eli ne eivit korvaa sitd massaa, joka on etdintynyt
perinteisestd kristinuskosta.

Joidenkin ehdotusten taustalla on halu nostaa esiin tuoreita ja
kiinnostavia ilmiditd, jotka eivit madrillisesti muuta kuvaa us-
konnollisesta tilanteesta. Kuitenkin osa nikemyksistd perustuu
ennustemalleihin. Esimerkiksi ajatus Ison-Britannian “henki-
sestd vallankumouksesta” (Heelas & Woodhead 2005) perustuu
kisitykseen, ettd mikili holististen hoitomuotojen kasvu jatkuu
samanlaisena, muutaman kymmenen vuoden kuluttua niihin
osallistuu enemmin ihmisid kuin tavallisiin sunnuntaisiin juma-
lanpalveluksiin. Itse ennustetta on kyseenalaistettu monin tavoin,
esimerkiksi esittimilld, ettei tutkimus anna vankkaa tukea aja-
tukselle henkisyyden kasvun jatkumisesta seuraavalle sukupolvel-
le (ks. Bruce 2011, 107-111; Voas & Bruce 2007; Warner 2010,
97-107), mutta tissd nostan esiin vain yhden vihemmain esilli ol-
leen tekijin. Ennusteen perustana on yhteen englantilaiseen pik-

101



3. Maallistumisparadigma murroksessa

kukaupunkiin perustuva otos. Lake Districtin luonnonkauniilla ja
arvostetulla alueella sijaitseva Kendal on leimallisesti valkoinen ja
keskiluokkainen. Kun keskiluokkaiset valkoiset naiset ovat tyypil-
lisimpid holististen toimintojen kuluttajia, Kendal vaikuttaa sopi-
van huonosti yleistettaviksi tapausesimerkiksi. Lisaksi se vaikuttaa
paikalta, jonne muuttavien ihmisten on helppo ajatella olevan kes-
kimairiistd kiinnostuneempia holistisesta tarjonnasta. Myos siksi
ennusteeseen on suhtauduttava epiillen.

Toinen ennustemalliin perustuva kisitys koskee Euroopan isla-
misoitumista. T4td on perusteltu muuttoliikkeelld muslimimaista
Eurooppaan ja muslimien korkeammilla syntyvyysluvuilla Eu-
roopan valtaviestoon verrattuna. Teesid sopii kuitenkin epiilld.
Ensinnikin tutkijat olettavat, ettd muslimien lukumairai liioitte-
levat niin muslimit kuin heidin vastustajansa. Euroopan viestostd
muslimeja on arviolta noin 3 prosenttia. Lukumiirin oletetaan
kasvavan, mutta uhkakuvissa unohdetaan, etti syntyvyysluvut
ovat laskussa monissa modernisoituvissa muslimimaissa. Myos
Eurooppaan asettuminen todennikaisesti laskee syntyvyysluku-
ja. Toiseksi muslimit eivit muodosta yhtendistd ryhmii. He tu-
levat hyvin erilaisista olosuhteista ja asettuessaan Euroopan eri
maihin ihmisten identiteetti muuttuu: yhdet muodostavat entisti
eristyneemmin ryhmiidentiteetin ja toisten identiteetti sekoittuu
kantavdeston kiytintojen kanssa, mutta kaikkia yhdistad ”dekul-
turaatio” (Roy 2006; 2010, 5-38) eli islamin harjoittamisen irtaan-
tuminen alkuperidisestd alueesta ja kulttuuriympiristostd, miki
muuttaa itse islamin harjoittamista. Kolmanneksi arviolta alle
puolet muslimeista on uskonnollisesti aktiivisia. On arveltu, ettd
uskonnollinen vilinpitimittémyys vain kasvaa Euroopan maallis-
tavan vaikutuksen vuoksi.?

Uskonnon kasvanut nikyvyys ja tietoisuus uskonnon yhteis-
kunnallisesta lisniolosta ovat vaikuttaneet analyyseihin, mutta
ne eivit vilttimirctd tarkoita maallistumiskehityksen kdantymistd
toiseen suuntaan. Toistaiseksi ei ole osoitettu, ettd uskomukset,
identifioituminen, jisenyys tai osallistcumisaktiivisuus olisi kasva-
nut. Pikemminkin viime vuosien megatrendi on ollut uskonnolli-

102



3. Maallistumisparadigma murroksessa

sen identifioitumisen vihentyminen. Yhi useampi ihminen sanoo,
ettei identifioidu mihinkidin uskontoon. Toinen keskeinen mitta-
ri, uskonnon sosiaalisen merkityksen lisidntyminen, on puoles-
taan vaikeasti mitattava, koska vain harvoin tismennetiin, miti
se tarkoittaa. On selvii, etteivit uskonnolliset instituutiot kykene
sanelemaan toteutettavia yhteiskunnallisia toimenpiteitd samoin
kuin esimerkiksi keski-ajalla. Toisaalta uskonnollisten instituu-
tioiden vaikutusvalta yhteiskunnallisiin asioihin ei ole kadonnut
edes kaikkein maallistuneimmissa maissa. Pikemminkin uskon-
tojen jatkuvasta lisnidolosta on muodostunut kehys, jonka puit-
teissa monia yhteiskunnallisia keskusteluja kdydddn. Lisiksi on
tulkinnanvaraista, milloin uskontojen yhteiskunnallinen merkitys
todella kasvaa ja milloin esimerkiksi valtio vain kiyttda hyviksi
uskontoryhmid omiin tarkoitusperiinsi (ks. Beckford 2010).
Kuvattu yhteiskunnallinen ja dlymyston vision muutos on
vaikuttanut maallistumiskeskusteluun, mutta paradigma ei ole
missddn vaiheessa pysynyt muuttumattomana. Jo 1960-luvulla
brittiliinen uskontososiologi David Martin kritisoi maallistumi-
sen kisitettd ja vuonna 1978 ilmestyneessi teoksessaan A General
Theory of Secularization hin esitti, ettd homogeenisen ja eriyty-
mittomin maallistumisteorian sijaan tarvitaan kansallisia, alu-
eellisia ja paikallisia tutkimuksia, joissa historialliset, kansalliset
ja kulttuurispesifit erot tulisivat nikyviin. Télléin maallistumi-
sen oletettu yksisuuntaisuus voidaan problematisoida ja huomata,
ettd maallistumista voi tapahtua eritahtisesti ja syklisesti (Martin
1978; 2005; Warner 2010, 44—48). Karel Dobbelaere on puoles-
taan korostanut, ettd maallistumisparadigma tarvitsee teoreetti-
sen viitekehyksen, jossa erotellaan kolme tasoa: yhteiskunnallinen
makrotaso, organisatorinen mesotaso, henkilokohtainen mikro-
taso (Dobbelaere 2002). Niin maallistumisen eriytymittémin
kokonaisvaltaisuuden sijaan voidaan tutkia kolmen tason interak-
tiota. Edelleen esimerkkind maallistumisparadigman eriyttdmi-
sestd uskontososiologi Grace Davie (1994) lanseerasi 1990-luvulla
kisitteen “usko ilman kuulumista”. Tilld hin kuvasi erityisesti
Ison-Britannian tilannetta, jossa ihmiset eivit uskonnollisista us-

103



3. Maallistumisparadigma murroksessa

komuksistaan huolimatta osallistuneet kirkon toimintaan eivitkd
katsoneet kuuluvansa osaksi sitd. Kisitteestd tuli varsin tunnettu,
ja se kddnnettiin pdilaelleen kuvaamaan Pohjoismaita ("kuulu-
minen ilman uskoa”). Kisite on pitkilti hylitty maallistumisen
kompleksisuuden kuvaajana, mutta tilalle on tullut toinen Davien
(2007) kisite: “sijaisuskonnollisuus” (vicarious religion).

Sijaisuskonnollisuudella kuvataan valtakirkkojen vaikutusta ja
roolia tilanteessa, jossa ihmisten uskonnolliset uskomukset ovat
vihentyneet ja osallistumisaktiivisuus on alhainen. Vaikka ih-
miset eivit itse ole aktiivisia, he hyviksyvit ja myos kannattavat
tilannetta, jossa spesialistit uskovat ja suorittavat rituaaleja hei-
ddn puolestaan. Thmiset puolustavat kirkon erityisasemaa ja nir-
kistyvit, jos kirkko on uhattuna. Tdmi koskee lihinni Linsi- ja
Pohjois-Euroopan protestanttisia maita, joissa on vankka perinne
valtion- tai kansankirkolle. Sijaisuskonnollisuus ei kuitenkaan ku-
moa ajatusta maallistumisesta. Davien arvion mukaan sekin saat-
taa kadota muutaman vuosikymmenen kuluttua, mutta se auttaa
ymmirtdmiin, miksi kirkolla on edelleen keskeinen rooli yhteis-
kunnassa.

Missddn edelld mainituissa esimerkeissd ajatusta maallistumi-
sesta ei varsinaisesti osoiteta viiriksi, mutta siti monimuotoiste-
taan. Niin my0s sen paradigmaattista asemaa murretaan. Saman
voi sanoa José Casanovan vaikutusvaltaisesta teoksesta Public Re-
ligions in the Modern World (1994), vaikka sitd on tulkittu myds
radikaalimmin maallistumisteorian kumoavana tutkimuksena.
Casanova esittdd, ettd maallistumisteorialla on kolme erillistd
momenttia: modernin yhteiskunnan institutionaalinen eriytymi-
nen tarkoittaa uskonnon asettumista omaan erityiseen sfadriinsi,
heikentden niin sen vaikutusvaltaa; uskomusten ja aktiivisuuden
suosion vihentyminen kutistaa uskonnon; uskonto privatisoituu
eli siitd tulee yksityisasia. Niistd Casanova hyviksyy periaatteessa
kaksi ensimmadistd, mutta esittdd, ettd privatisoituminen ei ole mo-
dernisaation rakenteellinen tekijd. Se on ainoastaan historiallinen
mahdollisuus, joskin modernin yhteiskunnan suosima vaihtoehto.
(Casanova 1994, 19-39; 215.) Casanova esittii, etti uskonnot ei-

104



3. Maallistumisparadigma murroksessa

vit ole jadneet yksityiselimin alueelle, vaan ovat tulleet aktiivisiksi
yhteiskunnallisen keskustelun osallistujiksi. Hinen mukaansa tis-
sd keskustelussa uskonnot ovat mukana pikemminkin rationaali-
sina keskustelukumppaneina kuin uskonnollisiin opinkappaleisiin
vetoavina instituutioina. Casanovan viittdmistd on kiyty paljon
kriittistd keskustelua (ks. Asad 2003, 181-187; Beckford 2010),
mutta tissd yhteydessd olennaista on vain niyttdd, miten hinen
tutkimuksensa monimuotoistaa maallistumiskeskustelua muiden
esimerkkien tavoin. Muista esimerkeistd poiketen Casanova ottaa
keskioon uskonnon kasvaneen nikyvyyden julkisuudessa, aiheen,
joka on monien mielestd haastanut koko maallistumisparadigman
tai tehnyt sen epikiinnostavaksi nykypiivin tilanteen ymmarti-
misen kannalta.

Esitettyjen nikemysten lisiksi maallistumiskeskustelun muu-
tosta voidaan jisentdd kahden tekijin kautta: keskustelun ytimeen
on nostettu paikallinen ja ajallinen kontekstualisointi.

Jos varhainen maallistumisparadigma oletti implisiittisesti,
ettd muu maailma tulee seuraamaan uskontokehityksessdin mo-
dernisoitunutta Eurooppaa ja etti Euroopan modernisoitumisen
rapauttava suhde uskontoon on jokseenkin vakio, yksi keskeisim-
mistd murroksista keskustelussa koskee paradigman universaaliu-
den kyseenalaistamista. Tunnetuimmat haastajat tulivat Yhdys-
valloista, modernista maasta, jonka uskonnollinen elinvoimaisuus
oli saanut teoreetikot pohtimaan selitystd Yhdysvaltojen “poik-
keustapaukselle”.

Yksi maallistumisparadigman kilpailijoista on ollut rationaa-
lisen valinnan teorian nimelld kulkeva kisitys uskonnosta yhteis-
kunnassa (Stark 1999; Stark and Finke 2000; Young toim. 1997).
Sen mukaan ihmisilli on tarve uskontoon. Kysynti ja tarjonta
kohtaavat, kun monopolien sijaan muodostuvat vapaat markki-
nat, joilla uskonnot voivat olla elinvoimaisina vailla valtioiden ja
muiden toimintaa estdvien instanssien vaikutusta. Télloin ihmiset
voivat valita itselleen parhaiten sopivan vaihtoehdon. Niin ajatel-
tuna maallistuminen Euroopan modernisaatiossa on ollut vain
monopolien tukahduttama vaihe, joka kdintyy uskonnollisuuden

105



3. Maallistumisparadigma murroksessa

kukoistukseen monopolien murroksessa. Toki maakohtaisten us-
konnollisten monopolien vihittdinen murtuminen Euroopassa on
avannut elintilaa pienille ja vaihtoehtoisille uskonnollisille liik-
keille. Siitd on kuitenkin matkaa tilanteeseen, jossa rationaalisen
valinnan teoria olisi osoitettu Eurooppaan soveltuvaksi uskonto-
teoriaksi. T4lld hetkelld eurooppalaisten uskontososiologien paris-
sa vallitsee kohtuullisen selvi konsensus siitd, ettei rationaalisen va-
linnan teorian mukainen hypoteesi vapaiden (uskonto)markkinoi-
den kilpailutilanteen ja uskonnollisen aktiivisuuden positiivisesta
korrelaatiosta ole saanut tukea Euroopan uskonnollisen tilanteen
muutoksesta. On myos kiistanalaista, kuinka paljon hypoteesille
on tukea Yhdysvalloissa (ks. Chaves & Gorski 2001).

Rationaalisen valinnan teoria esitti itsensid vaihtoehtoisena,
kiaytinnossd kaikkialle sovellettavana teoriana, kunhan on ole-
massa uskontojen vapaat markkinat. Vasta samaan joukkoon
hatarin perustein niputettu R. Stephen Warner esitti tdssd kes-
kusteluyhteydessd nikemyksen paikallisesti sensitiivisemmasti
“uudesta paradigmasta” (Warner 1993; 2008). Sen tarkoituksena
oli terdvoittdd Euroopan ja Yhdysvaltojen erilaista historiallista pe-
rinnettd ja osoittaa historiallisen ymmarryksen vaikutus uskonto-
sosiologiseen teorianmuodostukseen. Warner esitti, ettd Euroopan
uskontohistorialle on ominaista kristikunnan monopoli, kun taas
Yhdysvaltoja on luonnehtinut kilpailu erilaisten yhteisojen vililli.
Tistd syystd eurooppalainen maallistumisteoria sopii ehki Eu-
rooppaan, mutta varsin huonosti Yhdysvaltoihin. Kdintien timin
voi tulkita my6s tarkoittavan, ettd yhdysvaltalaisesta kontekstista
nouseva rationaalisen valinnan uskontoteoria, jonka ytimessd on
ajatus vapaan kilpailun ja uskonnon elinvoimaisuuden yhteydesti,
ei sovi ainakaan sellaisenaan Eurooppaan.

Varhainen maallistumisteoria oletti, ettd muu maailma seuraa
Eurooppaa, kun taas rationaalisen valinnan teoria olettaa, ettd
muu maailma seuraa Yhdysvaltoja. Varhainen maallistumisteoria
piti Yhdysvaltoja poikkeuksena, kun taas rationaalisen valinnan
teoria madricti Euroopan poikkeustapaukseksi, jonka ennustettiin
muuttuvan. Grace Davien siirto keskustelussa oli kompromissi.

106



3. Maallistumisparadigma murroksessa

Hin ei seurannut rationaalisen valinnan teoriaa sen universaa-
liudessaan, mutta esitti, ettd maallistuva moderni Eurooppa on
poikkeustapaus, silli muu maailma ei niytd seuraavan sitd (Davie
2002).

Jos Eurooppa on vain maapallon yksi provinssi, ei voida olet-
taa, etti muu modernisoituva maailma viltctimitti seuraisi siti.
Tilloin maantieteellisistd nyansseista kiytavain keskusteluun tu-
lee mukaan ajallinen kysymys modernisaatiosta. Tdmi on hyvin
esilld Peter Bergerin, Grace Davien ja Effie Fokasin yhteisteok-
sessa Religious America, Secular Europe? A Theme and Variations
(2008). Siind esitetddn, ettd Euroopan ja Yhdysvaltojen erilaisesta
tilanteesta voidaan paitelld, ettei modernisaatiolla ole vain maal-
listumista tukevaa luonnetta. Toisin sanoen on olemassa vaihtoeh-
toisia, monia mahdollisia modernisaatioita, joista vain osa johtaa
maallistumiseen. Eurooppa ei siis ole maallinen siksi, ettd se on
moderni; se on maallinen erityisen yhteiskuntahistoriallisen kehi-
tyksensd vuoksi.

Erityisen kiinnostava tdssd yhteydessi on Peter Bergerin intel-
lektuaalinen muutos. 1960-luvulla hin oli maallistumisteorian
kannattaja ja kehittdjd, mutta 1990-luvun puolessa vilissi hin
alkoi kirjoittaa “desekularisoitumisesta”. Hinen mukaansa mo-
dernisaatio on edelleen pluralisoiva prosessi, mutta virhearvio oli
ajatella pluralisoitumisen johtavan uskonnon heikentymiseen. Var-
muuksien purkautuessa onkin kidynyt niin, ettd konservatiiviset,
tiukan opilliset ja vankkumattomaan uskoon perustuvar liikkeet
menestyvit parhaiten. Vaikka onkin olemassa paljon uskonnotto-
mia ja maallistuneita ihmisid, kyse on globaalista eliitistd, jonka
virheellisen oletuksen mukaan muu maailma tulisi seuraamaan
sitd. (Berger 1999, joka perustuu vuoden 1996 tekstiin; Berger,
Davie & Fokas 2008. Ajatus pluralisoitumisen maallistavasta vai-
kutuksesta ks. Berger, Berger & Kellner 1973, 76.)

Vaikka Berger kirjoittaa ”desekularisoitumisesta” hin ei lopul-
takaan viitd, ettd maallistumisen sijaan nyt todistettaisiin maa-
ilman uskonnollistumista. Pikemminkin hin on tullut varovai-
semmaksi viitteissddn ja todennut tilanteen monimutkaisuuden.

107



3. Maallistumisparadigma murroksessa

Hin toteaa, ettd yksi kiinnostavimmista uskontososiologisista
kysymyksistd koskee maallistavien voimien ja vastavoimien dyna-
miikkaa (Berger 1999, 7). Oma paitelmini tistd on, ettd Berger
on ensisijaisesti kiinnostunut ajallisesti laajan maallistumisproses-
sin sijaan lyhyemmin aikavilin dynamiikasta.

Tissa kuvattu keskustelu on leimallisesti angloamerikkalaista.
Keskustelussa Iso-Britannia on Euroopan metonymia, jota tarkas-
tellaan suhteessa Yhdysvaltoihin. Maallistumisen monimuotoi-
suutta ja alueellisia eroja painottavat nikokulmat ohjaavat kuiten-
kin kysymiin, mitd tapahtuu muissa Euroopan maissa. Samoin
eri puolilla Eurooppaa on keskusteluja, jotka nousevat paikallisista
kysymyksistd ja tuloksista. Eteli-Eurooppa, Iti-Eurooppa, Keski-
Eurooppa ja Pohjoismaat eivit muistuta kaikilta osin Britanniaa
(ks. esim. Pollack & al. toim. 2012). Suomessakin uskonnon vai-
kutusvalta on heikentynyt ja uskomusten, osallistumisaktiivisuu-
den ja jisenyyden muutosten tarkastelu tarjoaa tukea maallistu-
misen tapahtumiselle (esim. Kéiridinen & al. 2003). Kuitenkin
“matkaava teoria” on muokattava paikallisiin oloihin (ks. Said
1983, 226-247). Jos maallistumisteorioita sovelletaan suoraan
perehtymittd paikallisiin olosuhteisiin, ei vilttdmittd ymmairretd
uskonnollisuuden muutokseen vaikuttavia kontekstuaalisia ja eri-
tyisesti kansallisia tekijoitd. Jonkinlaista mairillistd tukea on tosin
olemassa viitteelle kirkkouskonnollisuuden laskusta Euroopassa.
Ainakaan tutkimukset eivit tue pdinvastaista. Sen sijaan pientd
nousua on esimerkiksi instituutioiden ulkopuolisessa uskonnolli-
suudessa sekd maahanmuuton myoti kasvaneissa ei-kristillisissd
uskonnoissa. Varsinainen kiista koskeekin sitd, selittdako yksi ja
yleinen maallistumisteoria tyydyttavisti kehityskulun. Télld het
kelld tutkijoiden enemmistd on sitd mieltd, ettei selitd. Toisin sa-
noen metanarratiivi maallistumisesta on muuttunut useiksi maal-
listumista koskeviksi narratiiveiksi (ks. Martin 2005, 123-140).
Maallistumisnarratiivi ei ole kadonnut vaihtoehtoisten versioiden
tieltd, mutta sen paradigmaattinen asema on heikentynyrt.

108



3. Maallistumisparadigma murroksessa

Maallistumisparadigman puolustajat

Vaikka maallistumisparadigmaa on kritisoitu, sille 16ytyy vahvoja
puolustajia. Puolustajat ja vastustajat ovat yhtd mieltd siitd, ettd
uskonnollisuus on lisiintymassi maailmassa. Tami selittyy silld,
ettd moderneissa yhteiskunnissa syntyvyys on muita yhteiskuntia
alhaisempi (Bruce 2011, 195). Suunnilleen kaikesta muusta kiis-
telliin. Keskustelun seuraaminen on paikoin hankalaa, koska
tutkijoiden kirjoituksiin tuntuvat vaikuttavan toiveet siité, tapah-
tuuko maallistumista ja missi méidrin (tosin timin nikemyksen
todistaminen vaatisi toisen tekstin). Samoin omaa kantaa halutaan
puolustaa mairittelemilld kisitteet tarkoitushakuisesti ja valikoi-
malla sopivaa todistusaineistoa. Siksi usein on helppo todeta, ettd
maallistumista tapahtuu ja ei tapahdu. Yhdelld kisitteistoll4 ja tar-
kastellulla aineistolla sitd tapahtuu, toisella ei.

Steve Bruce on ollut pitkdin maallistumisparadigman vahvaa
versiota puolustava uskontososiologi. Hinen kirjoituksistaan vilit-
tyy jatkuva tarve hioa ja muokata viitteiden soveltuvuutta. Lisiksi
hinen kirjoituksissaan nikyy hyvin se keskustelun muutos, jota
olen tissi nimittinyt perityn vision himirtymiseksi. Niitd voi-
daan havainnollistaa Brucen keskeisten teosten otsikoilla. Vuonna
1996 ilmestyi Religion in the Modern World (Bruce 1996). Otsikko
vihjasi maallistumisen ulottuvan mahdollisesti koko modernisoi-
tuvaan maailmaan. Vuonna 2002 ilmestyneelld teoksella God is
Dead (Bruce 2002) oli toisenlaisia assosiaatioita tuottava alaot-
sikko: Secularization in the West. Puhe linnestd on varovaisempi
ratkaisu. Esipuheessa hin ilmoittaa keskittyvinsd Britanniaan —
alueeseen, jonka hin parhaiten tuntee, ja jittdd nikemysten sovel-
tamisen muualle toisten tutkijoiden tehtiviksi (Bruce 2002, xii).
Yhdeksin vuotta myShemmin ilmestyi seuraava kirjamittainen
vastaus kriitikoille. Vuonna 2011 teoksen alaotsikko heijasti osu-
vasti muuttunutta intellektuaalista ilmapiirid ja maallistumispara-
digman tilaa: Secularization: In Defence of an Unfashionable Theory
(Bruce 2011).

109



3. Maallistumisparadigma murroksessa

Vaikka Brucen teoretisoinnissa ei ole tapahtunut radikaale-
ja muutoksia, otsikot heijastelevat yleisempdd kehitystd. Maal-
listumisparadigman puolustajat ovat tulleet sensitiivisemmiksi
kritiikille, ja sen seurauksena he yhtdiltd kaventavat ja toisaalta
laajentavat teoriaa. Kaventaminen koskee paikallisuutta eli maal-
listumisparadigma keskittyy erityisesti maallistuvaan moderniin
Eurooppaan ja osittain Yhdysvaltoihin; laajentaminen on ajallista
eli aikaperspektiivi koskee pisimmilldan keski-ajan ja nykypiivin
modernisoituneen linnen vertailua. Muutamien vuosikymmenten
muutokset eivit endd kidy maallistumisparadigman puolustajille
todisteeksi sitd vastaan. Kun kriitikot ovat korostaneet, ettei edes
keski-ajalla ollut mitd4n uskonnollisuuden kulta-aikaa, vastaviite
kuuluu: ehki ei, mutta se oli kuitenkin uskonnollisempaa kuin
nykyaika ja kirkon vaikutusvalta oli suurempi.

Jo teoksessa God is Dead Bruce painotti, ettei maallistuminen
ole universaalia, suoraviivaista ja vilttdmitontd. Silli ei ole vakaata
piamidrid, joskin Brucen mukaan maallistuminen johtaa vilin-
pitimittomyyteen uskonnollisia kysymyksid kohtaan. Se ei my6s-
kdin propagoi maallistumisen puolesta eikd ole yhtendinen teoria
vaan testattavien hypoteesien sikermi. (Bruce 2002, 37—44; Taira
2006a, 36). Mydhemmin Bruce (2011, 3—4, 54) on esittinyt, ettd
maallistumisparadigma ei tarjoa minkdinlaista ennustetta. Se on
ainoastaan historiallinen selitys, jonka mukaan maallistuminen
on tuntemamme modernisoitumisen tarkoittamaton seuraus. Jos
modernisaatio on kerran johtanut maallistumiseen, se ei milldin
vilttimictomyydelld — vaikkakin ehkid todennikéisesti — johda
maallistumiseen toisaalla. Niin siksi, koska ihmiset ovat jo tietoi-
sia siitd, mitd tapahtui Euroopassa, ja voivat siten asettua tietoisesti
kamppailemaan sen toistumista vastaan. Samasta syystd on mah-
dollista, ettd maallistumiskehitys olisi kdinnettivissi. Ndistd vara-
uksista huolimatta Brucen voi tulkita edustavan my6s vihemmin
varovaista kantaa. Hin toteaa, ettd mikili ei ole hyvid perusteita
olettaa muuta, maallistumisen voi olettaa jatkuvan. Mikili emme
osaa kuvitella yksilon kulttuurisen autonomian kasvun kidinty-

110



3. Maallistumisparadigma murroksessa

mistd piilaelleen, maallistumista on pidettdvd yksisuuntaisena
prosessina. (Bruce 2011, 23, 56.)

Tissd on piirtynyt kuva varovaisemmaksi ja monimutkaisem-
maksi tulleesta maallistumisparadigmasta, joka kiinnittyy entistd
enemmin historialliseen, ensisijaisesti Euroopan modernisaatio-
prosessiin. Tille kehitykselle on ainakin yksi varteenotettava poik-
keus. Pippa Norris ja Ronald Inglehart julkaisivat teoksen Sacred
and Secular: Religion and Politics Worldwide vuonna 2004 (Norris
& Inglehart 2004). He esittivit tilastoaineistojen tuloksia hyviksi
kdyttden, ettd merkittdvin uskonnon suosiota selittivi tekija on
eksistentiaalisen turvallisuuden puuttuminen. Kun hyvinvointi ja
vauraus lisadntyvit koko yhteiskunnassa, uskonnollisuus vihenee.
Yhdysvaltojen poikkeuksellisen korkea uskonnollisuus selittyy sil-
14, ettd vaikka maa on vauras, eksistentiaalinen turvallisuus ei kos-
ke koko yhteiskuntaa. IThmiset elivit epavarmuudessa.

Vaikka teorialla ei ole helppo selittdd, miksi Ruotsi ja Tans-
ka ovat tilastojen valossa hieman maallistuneempia kuin Norja ja
Suomi, se tarjoaa maailmanlaajuisesti testattavan hypoteesin, jolla
ei ole mitddn vilttimitontd suhdetta historiallisesti erityiseen mo-
dernisaatioon. Se ei my6skiin esitd mitdin erityistd suuntaa maal-
listumiselle, silld se vain toteaa maallistumisen olevan yhteydessi
vaurauden ja hyvinvoinnin tuottamaan eksistentiaaliseen turvalli-
suuteen: jos elimisti tulee epidvarmaa olemassaolon kamppailua,
uskonnollisuuden tulisi timin mukaan kasvaa.

Brucen mukaan Norrisin ja Inglehartin teoria on hyvi ja uskot-
tavakin arvaus, mutta ei sen enempdd. Hin esittdd, ettd on poh-
dittava, miksi ihmiset ylipddtdin ovat vihemmin uskonnollisia
moderneissa ja vauraissa linsimaisissa yhteiskunnissa. Norrisin ja
Inglehartin teorian mukaan selitys loytyy eksistentiaalisesta tur-
vallisuudesta, Brucen mukaan sosiaaliset siteet heikentineisti olo-
suhteista, joissa uskonnolliset uskomukset — kuten monet muutkin
jaetut uskomukset ja arvot — menettivit uskottavuutensa (Bruce
2011, 198-199). Erimielisyyden taustalla voi huomata my®os sen,
ettd Norris ja Inglehart painottavat uskonnon funktiota (uskon-

111



3. Maallistumisparadigma murroksessa

to tarjoaa turvaa timinpuoleisessa tai lupauksen kompensaatiosta
tuonpuoleisessa) ja Bruce uskomusten uskottavuutta. Nimi vaih-
toechdot ovat mielestidni perusteellisimmat maallistumisparadig-
man puolustajat.

Maallistumisparadigman tulevaisuus

Edelli on esitetty, ettd maallistumisparadigma on 1960-luvulla al-
kaneen kukoistuksensa jilkeen muuttunut monin tavoin. Mikiin
vaihtoehto ei ole yksiselitteisesti osoittanut sitd vairiksi, koska
sopivilla mittareilla tarkasteltuna maallistumista tapahtuu. Silti
uskontososiologisesta maallistumisparadigmasta on tullut muok-
kausten ja kritiikkien jilkeen maltillisempi ja monimuotoisempi.
Tilld hetkelld ei ole nikyvissd merkkeji siitd, ettd kisitystd maal-
listumisesta tultaisiin hylkdamain tdysin, mutta nimenomaan
paradigmana — uskontososiologiaa ja muuta uskonnontutkimusta
jasentdvini jaettuna viitekehyksend — se on menettinyt otteensa.
Tilalle ei ole tullut yhti uutta paradigmaa vaan ennemminkin
pragmaattisia ratkaisuja erilaisten uskontoa koskevien ulottu-
vuuksien tutkimuksessa. Nostan esiin neljd tekijid, jotka saatta-
vat heikentdvit perinteisen maallistumiskehyksen vetovoimaa.
Valikoimani tekijit perustuvat ajatukseen siitd, ettd maallistumis-
paradigman tulevaisuus perustuu vain osittain sen testaamiseen.
Tulevaisuuteen vaikuttavat sen lisiksi — ja ehkd jopa ensisijaises-
ti — kisitteelliset muutokset seki yhteiskunnalliset ja akateemiset
trendit.

Ensiksi maallistumisparadigma on riippuvainen rajatusta us-
konnon kisitteestd. Se olettaa, ettd “uskonto” on sopiva analyyt
tinen kisite, jonka midrittely erittelee onnistuneesti uskonnon
ei-uskonnosta. Maallistumisparadigman puolustajat miarittelevit
uskonnon tyypillisesti substantiivisesti, esimerkiksi uskomuksik-
si, toimiksi ja instituutioiksi, jotka perustuvat yliluonnollisen ja
voimallisen olennon olemassaoloon. Viime vuosina muutamat us-
kontotieteilijit ovat kritisoineet uskonnon kisitteen analyyttista

112



3. Maallistumisparadigma murroksessa

kdyttod. Heidin mukaansa “uskonto” on varhaismoderni kisite,
jota on kidytetty modernin nationalismin ja kolonialismin tuke-
miseen. Se ei timin kannan mukaan erottele mitddn erityistd eli-
minaluetta. (Arnal & McCutcheon 2013; Fitzgerald 2007; 2011.)
Jos tutkijat tulevat hyviksymidin timidn kannan, tiytyy myos
maallistumisparadigman viittdimii tulkita vihemmin vakavasti
tai ainakin rajatummin.

Toiseksi keskustelu maallisesta, sekulaarista, on sisiltinyt poh-
dintaa maallistumisparadigman olettamuksia. Maallistumispara-
digman puolustajilla maallinen on sitd, miki jid jiljelle, kun us-
konnollisuus otetaan pois (esim. Bruce 2011, 62). Viime vuosina
tillaista nikemystd on kritisoitu, silli se sivuuttaa kysymyksen
maallisen tuottamisesta, siitd, etti “maallinen” ei ole uskonnon
kadottua jiljelle jd4dvi neutraali perusta vaan historiallisesti kehit-
tynyt, verrattain tuore eliminmuoto (Asad 2003; Taylor 2007).
Lisiksi osa tutkijoista on keskittynyt pohtimaan yhteiskunnallisia
prosesseja, joiden kautta uskonnon ja maallisen rajanvetoja teh-
dddn. Nami nikemykset eivit millddn vilttimictdomyydelld haas-
ta maallistumisparadigmaa, mutta ne ovat tuoneet maallisesta ja
maallistumisesta kiytiviin keskusteluun uuden ulottuvuuden,
joka on kerdnnyt suosiota erityisesti uskontososiologian ulkopuo-
lella, esimerkiksi yleisessi sosiologiassa, antropologiassa, filosofias-
sa, uskontotieteessi ja polititkan tutkimuksessa.

Kolmanneksi maallistumisparadigma rajoittuu  sosiologisiin
olettamuksiin. T4dmi ei ole suoranaisesti ongelma — perustuvat-
han paradigman saavutukset juuri sosiologiseen ajatteluun — mut-
ta nditd oletuksia on myos haastettu. Esimerkiksi Brucen versio
maallistumisesta nojautuu pitkilti ajatukseen uskonnollisen pe-
rinteen vilittymisen vaikeudesta moderneissa yhteiskunnissa, jois-
sa uskonnon vaikutusvalta on heikentynyt (Bruce 2011, 2, 73-74).
Tdmi voi pitdd paikkansa, mutta sen vastavoimaksi voidaan nostaa
erityisesti kognitiivisen uskonnontutkimuksen parissa kannatusta
saanut kisitys uskonnon ”luonnollisuudesta” (esim. Barrett 2004;
2012; McCauley 2011). Ihmismieli tuottaa luonnostaan ajatuksia,
jotka voidaan my6s maallistumisparadigman kisitteilld méirit-

113



3. Maallistumisparadigma murroksessa

tad uskonnollisiksi. Siksi uskonnollisuuden voidaan tissd merki-
tyksessd olettaa sdilyvin. Tosin maallistumiskehyksen puitteissa
voidaan argumentoida, ettei uskonnollisten ajatusten tuottaminen
yksistddn riitd ylldpitimddn uskontojen suosiota maallistumisen
tuottaneissa yhteiskunnallisissa olosuhteissa. Maallistumispara-
digman uskottavuuden kannalta olisi kuitenkin jirkevii kohdata
myds sosiologisesta viitekehyksestd poikkeava tieteellinen keskus-
telukumppani.

Edelld mainitut tekijit eivit millddn vilttimicedmyydelld vai-
kuta maallistumisparadigman tulevaisuuteen, mutta ne osoittavat,
millaisille kisitteille ja olectamuksille paradigma rakentuu. Mikili
tutkijat seuraavat edelld mainittuja kisitteellistyksid ja viitekehyk-
sid, paradigmalle on vihemmin kannattajia. Neljis tekijd liittyy
suoremmin uskontososiologisen keskustelun ytimeen. Maallistu-
misparadigma nimittdin keskittyy yhteen uskonnollisuuden muo-
toon. Vaikka maallistumisparadigmassa on pyritty tarkastelemaan
my6s “henkisyyttd” ja ei-kristillisid perinteitd, sen uskontoa kos-
kevat oletukset nousevat protestanttisen kirkkouskonnollisuuden
perinteestd, jossa keskiossd ovat usko oikeaan oppiin ja osallistu-
minen jumalanpalveluksiin. Vaikka maallistumisparadigman ei
tarvitse keskittyd tillaiseen uskonnollisuuteen, ndin on kuitenkin
ollut kiytinnossd. Siind on ensisijaisesti tarkasteltu, voimistuuko
vai heikentyyko kirkkouskonnollisuus. Tutkijat ovat kuitenkin ol-
leet entistd enemmin kiinnostuneita toisentyyppisistd kysymyk-
sistd, joihin ei ensimmiisend tartuta maallistumisparadigman
puitteissa.

Tutkijat eivit ole vain kritisoineet uskonnon kisitettd, vaan he
ovat olleet kiinnostuneita uskonnon kisitteen ja sen mahdollisen
muuttumisen empiirisestd tutkimuksesta myds uskontososiologi-
assa ja sen lihialoilla (Arweck & Beckford 2012; Beckford 2003a;
2003b; Taira 2006a; 20105 2013a; 2013b). Lisiksi tutkijat ovat ol-
leet kiinnostuneita lyhyemmin aikavilin muutoksista kuin mitd
maallistumisparadigma on tarjonnut. Maallistumisparadigma ope-
roi laajimmillaan useiden satojen vuosien aikahaarukassa, jolloin
pienet vaihtelut suuntaan tai toiseen kymmenen tai kahdenkym-

114



3. Maallistumisparadigma murroksessa

menen vuoden sisillid eivit heilauta perustavia nikemyksid. Kun
tutkijat haluavat selittdd lyhyen aikavilin muutoksia, he tarvitsevat
toisenlaisia tySkaluja. Toisin sanoen jos tutkijat ovat kiinnostunei-
ta jatkuvasta maallistavien voimien ja vastavoimien dynamiikasta,
siihen ei tarvita maallistumisparadigman tarjoamaa vahvaa versio-
ta. Lisiksi uskontososiologiassa ollaan kiinnostuneita uskonnolli-
suuden uusista muodoista ja niiden ilmaantumisen selittdmisestd,
rilppumatta siité, tarjoavatko ne tukea tai haastetta maallistumista
koskeville viitteille. Tdmin ajatuksen varaan rakentui myos vuon-
na 2006 ilmestynyt teokseni Notkea uskonto (Taira 2006a). Siini
esitin, ettei kaikkia maallistumista koskevia nikemyksid tarvitse
hyldtd, mutta niiden ensisijainen soveltuvuuskohde on se, mitd
kutsuin “kiinteille modernille” tyypilliseksi uskonnollisuudeksi.
Oma mielenkiintoni kohdentui niin sanottuun “notkean moder-
nin” uskonnollisuuteen, joka lihestymistapani mukaan toimi viy-
lind tarkastella uskonnollisuuden muutosta osana laajempaa yh-
teiskunnallista muutosta. Esitin kuitenkin, etti "miirictelemini
kiinted uskonto on todennikéisesti mairillisesti yleisintd” (Taira
2006a, 32v1).

Analysoidessaan uskontoa postmodernina aikana David Lyon
(2000) esittdd, ettei uskonnon elinvoimaisin asuinsija ole vilttd-
mittd perinteinen kirkkouskonnollisuus. Hinen mukaansa uusien
sijaintien tarkastelussa maallistumisteorian kaltainen “yksi idea so-
pii kaikkialle” -ajattelu ei tarjoa riittdvid tyokaluja. Toisin sanoen
Lyon ei haasta maallistumisteoriaa sen omin asein (esimerkiksi
maidrillisen aineiston avulla), mutta tarjoaa toisenlaisen kisit-
teistdn nykyajan uskonnollisuuden tarkasteluun. Osittain samaa
tarjoaa erittdin monimerkityksisen “post-sekulaarin” kisitteen alla
kiyty keskustelu (ks. esim. Nynis & al. toim. 2012). Vaikka ki-
sitteelld on suora viittaussuhde maalliseen — sen kyseenalaistami-
seen ja ylittimiseen — keskustelu ei ole perustunut maallistumista
koskevien viitteiden kumoamiseen miirillisin aineistoin, vaan
yritykseen jisentdd uusia kehityskulkuja.

Valikoimani esimerkit viittaavat yleistyneeseen kisitykseen sii-
td, ettd vallitsevat viitekehykset, kuten maallistuminen ja ”dese-

115



3. Maallistumisparadigma murroksessa

kularisaatio”, ovat riittimittdmid nykytilanteen ymmairtimiseen
(Woodhead 2012, 8). Kyse ei ole vain kirkon ulkopuolella esiin-
tyvistd mairillisesti vaatimattomasta uskonnollisuudesta, vaan
koko uskontokentin uudesta muodostelmasta. Heikentyneet us-
komukset ja “tyhjdt kirkot” (Gill 2003) ovat edelleen kohdallisia
kisityksid, mutta tutkijoilla on entistd suurempi tarve ymmairtii
tilannetta, jossa katoavista maakohtaisista kristillisistdi monopo-
leista ja niitd rapauttavasta maallistumisesta on siirrytty monien
kehityskulkujen samanaikaisuuteen. Useimmat Euroopan maat
ovat samanaikaisesti kristillisid, maallisia ja uskonnollisesti mo-
nimuotoisia. Nimi kolme tekijad ovat kytkeytyneitd toisiinsa eri
tavoin, paikallisesti ja maakohtaisesti. Usein niitd erottavat rajat
tulevat nikyviin konflikteissa, joiden osapuolina ovat toisinaan
my6s ndiden kolmen blokin sisiiset toimijat. Kiistoja syntyy kon-
servatiivisten kristillisten alakulttuurien ja valtavirran liberaalien
kristittyjen kesken, kampanjoivien ja uskontoon mydnteisemmin
suhtautuvien ateistien tai uskonnottomien parissa ja eri vihem-
mistduskontojen vililld. Toisinaan nimi konfliktit nakyvit useis-
sa yhteiskunnallisissa instituutioissa (esimerkiksi koulut, paikallis-
hallinnot ja terveydenhuolto), mutta iso osa kamppailusta kiyddin
mediassa. (Knott, Poole & Taira 2013a; 2013b; Nye & Weller
2012; Weller 2008.)

Median roolia onkin kisitelty niissd keskusteluissa kohtuulli-
sen vihin. Esimerkiksi Casanovan (1994) vaikutusvaltainen kri-
tiikkki, jonka mukaan maallistumisteorian ehdottama uskonnon
privatisoituminen on osoittautunut virheelliseksi, ei kisitellyt me-
dian roolia. Uskonnon medianikyvyys on yksi keskeisistd uusista
trendeistd ja uskonnosta on tullut uutisarvoinen ja nikyvi kes-
kustelunaihe (Taira, Poole & Knott 2012; Ward & Hoelzl toim.
2008). Sitd on seurannut ateismin uusi nikyvyys, ja 2000-luvulla
uskonnon ja ateismin vililld kiyty keskustelu ruokkii molempia
(Knott, Poole & Taira 2013b; Taira 2012a; 2012b; 2014a). Tami
kehityskulku ei ole missddn vilttimattomissd suhteessa maallistu-
misteoriaan tai sille vastakkaiseen kisitykseen "desekularisaatios-
ta”. Pikemminkin kasvanut nikyvyys kertoo siitd, ettd uskonnosta

116



3. Maallistumisparadigma murroksessa

on tullut yhteiskunnan organisoitumisen kannalta keskeinen ja
kiistanalainen kategoria. Se ei millddn vilttimictomyydelld tar-
koita uskonnon yhteiskunnallisen merkityksen kasvua eikd silld
ole suoraa suhdetta uskonnollisten uskomusten, osallistumisak-
tiivisuuden, identifioitumisen ja jisenyyden miirillisiin muutok-
siin. Siksi medianikyvyyttd koskeva analyysi voidaan suhteuttaa
maallistumisparadigmaan, mutta sen viitekehys ei rakennu maal-
listumisparadigman sisilla.

Kisitellyt esimerkit viestivit maallistumisparadigman muut-
tumisesta epimuodikkaaksi. Siitd on tullut toisten silmissd epi-
kiinnostava. Mydnteisemmin ajatellen siitd on tullut uskonnolli-
suuden muutoksen kuvaaja, mutta samalla se on monien mielestd
heikentynyt selittdvini teoriana, teesini ja paradigmana (Brown
& Lynch 2012, 347). Siksi ei ole tdysin paradoksaalista, ettd esi-
merkiksi Ulrich Beck kirjoittaa maallistumisteorian luhistumises-
ta, mutta toteaa muutamaa sivua mychemmin, ettei maallistumis-
teoria ole tdysin vdirissi (Beck 2010, 21, 39).

Loputksi

Maallistumista tapahtuu, mutta maallistumisparadigma ei jisen-
ni uskontososiologista tutkimusta ja sen tarjoamaa ymmirrystd
uskonnon yhteiskunnallisesta asemasta entiseen tapaan. Syyni
ei ole se, ettd maallistumisparadigman perustavat viittimit olisi
osoitettu jirjestelmillisesti ja kiistimadttomaisti vddriksi. Pikem-
minkin kyse on vanhan sanaston syrjiyttivistd tai ainakin para-
digmaattista asemaa heikentdvistd uusien sanastojen keksimisestd
(ks. esim. Rorty 1989, 3-22). Sen sijaan ettd vanhat teoriat osoi-
tettaisiin totuudenvastaisiksi, tutkijat “unohtavat” vihitellen ki-
sitteet, jotka olivat maallistumisparadigman perustana. He raken-
tavat uusia ongelmia ja uusia kisitteitd, jotka vastaavat paremmin
heiddn kiinnostuksiinsa ja tarpeisiinsa.

Vuoden 2013 ensimmiisessi Helsingin Sanomien Nyt-liitteen
kannessa (11.1.2013) toistettiin pienin muutoksin vuoden 1966

117



3. Maallistumisparadigma murroksessa

Time-lehden paisidisnumeron kansi. Mustalla pohjalla luki teksti
”Jumalaa ei ole” punaisella ja "sanovat netin ateistit” pienelld val-
koisella. T4ll4 kerralla konteksti oli varsin toisenlainen. Kristinus-
kon sisdisen ateismin ja maallistumista koskevan kisityksen sijaan
jutun oletuksena oli uskonnollisten ihmisten ja ateistien vilinen
kiistely, jonka ei oleteta millddn vilttimittomyydelld paidttyvin
toisen osapuolen merkittivdin heikentymiseen. Sen voi ajatella
heijastavan my6s uskontososiologian maallistumisparadigman
1960-luvun jilkipuoliskolla muodostuneen paradigmaattisen ase-
man murtumista ja uusien kehysten muodostumista.

118



4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja nikokulmia

Modernisaation kehyksissi muovautunutta nykykulttuuria on
usein midritetty vastakohtana uskonnon tiyttimille menneisyy-
delle. Alymysto on olettanut, etti ennen ihmiset olivat uskonnol-
lisia, kun taas nykyinen elimimme on vihitellen muuttumassa
uskonnon suhteen vilinpitimittdmiksi. Tami kisitys on yksin-
kertaistava. Uskonto — tai se, miti uskonnoksi kutsutaan — ei ole
missddn vaiheessa kadonnut “kansan” parista, vaikka yha useam-
mat ihmiset voivat miirittdd identiteettiddn ja sosiokulttuurista
paikantumistaan sekulaarin tai uskonnottomuuden alueelle. Se-
kulaaria ei tule kuitenkaan ajatella neutraalina tai luonnollisena
tilana, joka tdyttyy tai on tiyttymittd uskonnolla. Pikemminkin
sekulaarin kisite ja sen osoittama eliminalue on muodostunut
suhteessa uskontoon. Uskonnon kategoria — ymmirrettyni yk-
sityiseksi ja epdpoliittiseksi — on toiminut erityisesti 1800-luvun
modernisaatiossa sekulaarin (julkinen, poliittinen) kansallisval-
tion midrittdmisen ja edistimisen vastakohtana. (Asad 2003;
Fitzgerald 2000a; ks. myos luku 3.) Nykykulttuurissa uskonto
ei silti jisenny samassa muodossa ja samoin sisilléin kuin ennen
sekulaarin alueen kisitteellisti muodostumista. Sen viittiminen
hylkaisi tarkastelun historiallisuuden ikdin kuin sosiokulttuuriset
muutokset, kisitteet ja luokitukset eivit vaikuttaisi sithen, mité pi-
dimme uskontona. Sen sijaan on kiinnostavaa hahmotella, miten
uskontodiskurssit muuttuvat ja miten niitd voitaisiin lihestya kult-
tuurintutkimusta, uskontososiologian prosessitermeji ja uskonto-
tiedettd yhdistivisti lihtokohdasta.

119



4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja néikokulmia

Avainsanat tyokaluina

Nykykulttuurin uskonnollisuus kytkeytyy tavalla tai toisella mo-
dernisaatioon. Kolonialismin ja kansallisvaltioiden vaikutus, ra-
tionalisoituminen, kapitalismi, teknologinen kehitys, tyonjaon ja
instituutioiden eriytyminen, kulttuuristen identiteettien sulkeu-
tuminen ja muut modernisaatioteorioissa toistuvat kisitykset ovat
kehyksid, joilla nykykulttuurin uskonnollisuutta kisitteellistetdan
ja tarkastellaan. Modernisaatiota koskevassa keskustelussa ei ole-
kaan yhtd teoriaa, vaan sikermi erilaisia, toisiinsa likeisessd suh-
teessa olevia ja osin pdillekkiisia kehyksid. Nykykulttuurin uskon-
nollisuutta on kuvattu, tulkittu ja selitetty modernisaation osana
erilaisten avainsanojen avulla.

Sekularisaatio- tai maallistumisteorian mukaan uskonnon kyky
vaikuttaa muuhun yhteiskuntaan ja esimerkiksi valtioon, on hei-
kentynyt. Samoin ihmisten kanssakiynti uskonnollisten instituu-
tioiden kanssa vihenee kuten myos uskonnollisten uskomusten
suosio. Uskonto ei katoa, mutta suhde sithen muuttuu vilinpiti-
mittomiksi. Teorian ongelmana on sen keskittyminen uskoon,
osallistumiseen ja kuulumiseen uskonnollisuuden mittarina, kos-
ka ne eivit kerro koko uskonnollisuudesta. Silti osallisuus erityi-
sesti kirkkoinstituutioon on heikentynyt Euroopassa samoin kuin
uskonnollisten uskomusten suosio. Uskonnollisilla instituutioilla
ei myoskiin ole samanlaista vaikutusvaltaa kuin vaikkapa keski-
ajalla, koska moderni yhteiskunta on institutionaalisesti eriytynyt
ja kulttuurisesti yksilollistynyt (ks. luku 3).

Uskontososiologiassa sakralisaatiolla kuvataan prosessia, jossa
yksilollistyminen ei johda vélinpitimittomyyteen, vaan uuteen
uskonnon tai “henkisyyden” nousuun. Uskonnollisuus ei vaadi si-
toutumista uskonnollisiin instituutioihin, vaan se nikyy erityisesti
ihmisten kiinnostuneisuutena sellaisiin uskonnollisuuden muotoi-
hin, joissa jumalan, luonnon ja ihmisen vililli ei ole samanlaista
juopaa kuin perinteisissd uskonnollisuuden muodoissa (Woodhead
& Heelas toim. 1999, 2-3). Sakralisaatiolla voidaan viitata vield
laajemmin yleiseen uskonnollisuuden kasvuun paitsi yksildiden

120



4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja nikokulmia

elimin, my6s yhteiskunnallisten suhteiden miarittdjand. Molem-
mista sakralisaatioista on jonkinlaista, valikoituihin konteksteihin
rajattua todistusaineistoa, mutta mistdin kokonaisvaltaisesta sak-
ralisaatiosta ei ainakaan vield voida puhua.

Sekularisaation ja sakralisaation heiluriliikkeen sijaan uskon-
non on chdotettu ilmenevin implisiittisesti. Uskonto ei katoa,
vaan sitd voidaan paikantaa hyvinkin maallisiin konteksteihin,
tyypillisten uskonnollisten instituutioiden ulkopuolelle. Suomessa
esimerkiksi jadkiekon ja Englannissa jalkapallon voidaan ajatella
kantavan joitakin merkitys- ja affektirakenteita, jotka aikaisemmin
kukoistivat eksplisiittisten uskontojen yhteydessi. Sankarimyytit,
pyhiinvaellukset, hyvin ja pahan taistelut, sitoutumiset seki ri-
tuaaliset kokoontumiset ovat implisiittisen uskonnollisuuden vii-
tekehyksen mukaan osa urheilun uskonnollista ulottuvuutta (vrt.
faniuden kisittely tdssi teoksessa). Uskonnon implisiittisyys ei ole
vain titd, silld tutkimusohjelmallisella tasolla se kysyy ennen muu-
ta sitd, miki saa ihmiset “tikittimiin” (Bailey 1998, 44). Tilloin
uskonnollisuus paikantuu sen perusteella, minki ihmiset sanoissa
ja teoissaan osoittavat olevan heidin elimissdin keskeistd. Niin
teoretisoituna uskonto ei voi kadota, mutta ihmisille keskeisten
merkitys- ja affektirakenteiden voidaan ajatella siirtyvin perintei-
sesti uskonnollisiksi luokiteltujen instituutioiden yhteydestd mui-
hin konteksteihin.

Erityisesti Yhdysvalloissa on korostettu, ettd uskonto alkaa
muuttua kansalaisuskonnollisuudeksi. Jean-Jacques Rousseau (1998,
208-225) viittasi termilld 1700-luvulla uskonnon, kansan ja val-
tion liittoon, mutta mychemmissi kehittelyissd termid on kiytetty
kuvaamaan my®és nationalismin uskonnonkaltaisuutta — erityisesti
sellaista nationalismia, jonka sanastoon kuuluvat viittaukset Ju-
malaan (Bellah 1969). Tillsin ihmisid ei pidd yhdessd niinkdin
vakiintuneiden uskontoperinteiden kuin kansallisten instituutioi-
den rituaalit, symbolit ja myytit, kuten lippu, juhlapiivien paraa-
tit, urheilumenestys ja esimerkiksi Yhdysvalloissa Washingtonin
ja Lincolnin ympirille kiertyvi kisitys luvatusta maasta, jossa jo-
kaisella on mahdollisuus nousta ryysyistd rikkauksiin ja joka sel-

121



4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja néikokulmia

laisena toimii esimerkkind muille maille. Myos Suomea on tarkas-
teltu kansalaisuskonnollisuuden kehyksessi, jolloin Mannerheim
talvisotineen, siniristilippu, Paavo Nurmi ja itseniisyyspdivin
vastaanotto muodostavat kansalaisuskonnollisuuden perinteiset
kiinnekohdat. Suomessa luterilainen kirkko on kuitenkin vahvas-
ti mukana kansalaisuskonnollisuuden valtiollisissa ilmauksissa.
Vaikka jonkinlaista kansalaisuskonnollisuutta ilmenee edelleen,
itse teesid ja termid koskeva kansainvilinen teoreettinen keskustelu
on vihentynyt. Myos Suomessa 1980- ja 1990-lukujen kontekstu-
alisointien (erit. Lampinen 1995; Sulkunen 1986; Sundback 1983)
jalkeen keskustelu laantui, joskin kisitettd on kiytetty 2000-lu-
vulla muutamissa julkaisussa (Kallunki 2013; Kyyro 2012; Lam-
pinen 2006; Mahlamiki 2005). Syitd keskustelun laantumiselle
on ainakin kaksi. Ensiksi termin aktiivisin kehittelija, yhdysval-
talainen uskontososiologi Robert Bellah luopui 1980-luvulla ki-
sitteen kiytostd. Toiseksi uskontoa on alettu tarkastella yhden yh-
teiskunnan ylittdvissi globaalissa viitekehyksessa.

Globalisaatiolle on useita tarkoitteita. Se on viitannut maail-
man homogenisoitumiseen ja kokemukseen siiti. Kuitenkin jo
keskustelun varhaisvaiheissa todettiin, ettd yksisuuntaisen proses-
sin sijaan globalisoituminen merkitsee pikemminkin paikallisen
ja maailmanlaajuisen erilaisia sekoittumisia. Uskontojen kohdal-
la globalisaatio tarkoittaa ensisijaisesti kansallisten ja paikallisten
suurten kertomusten muuttumista. Uskonnot muodostavat uusia,
entistd vihemmin paikkarajoitteisia toiminta- ja yhteydenpitover-
kostoja sekd toimivat hybridisten, diasporisten ja vilitilan iden-
titeettien osoittajina. Esimerkiksi maahanmuuttajien uskonnol-
lisuutta ohjaa yhti lailla yhteydenpito lihtomaahan kuin uuden
asuinpaikan ympiristd. Globalisaatio on nostanut esiin ja vahven-
tanut myos “globaalia uskonnollisuutta”. Sitd kuvaavalla jatkumol-
la toisessa laidassa ovat omasta erityisyydestddn huolissaan olevat
uskonnot dualistisine hyvi—paha-jakoineen ja toisessa liberaalit
uskontodialogia, ekumeniaa, globaalia etiikkaa ja jopa globaalia
teologiaa hahmottelevat yhteniisyyttd korostavat uskonnot. (Ks.
esim. Beyer 1994; Featherstone, Lash & Robertson toim. 1995.)

122



4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja nikokulmia

Jos globalisaatio ymmirretdin ensisijaisesti taloutta koskevaksi,
voidaan kysyi, millaista uskonnollisuutta se tuottaa. Tidssi ei voi-
da vastata kattavasti sithen, miten globaalitalous luo puitteita eri-
laisille uskonnollisuuden muodoille, mutta sovellettaessa Michael
Hardtin ja Antonio Negrin (2000, erit. 137—154) teoriaa globaa-
lista ja heikosti paikkasidonnaisesta talousimperiumista uskon-
toon, on selvid, ettd talouden globalisaatiosta ei seuraa uskonnon
eikd muun kulttuurin yhdenmukaistuminen (ks. my6s Friedman
1995; Nederveen Pieterse 1995). Hardtin ja Negrin luonnostele-
massa viitekehyksessd imperiumin strategia ei perustu kulttuurin
ja uskonnon assimiloinnille. Se sietdd kulttuurista ja uskonnollista
monimuotoisuutta niin kauan kuin sitd voidaan hyddyntad. T4cd
Hardt ja Negri (2000, 198-201) kutsuvat kolminkertaiseksi im-
peratiiviksi: imperiumi on ensiksi sisillyttdvd, toiseksi erotteleva
ja kolmanneksi hallinnoiva. Toisin sanoen, ja soveltaen, kaikki
uskonnot ovat mukaan kutsutut, sen jilkeen erotellaan sopivat
episuotuisista (epdpoliittiset perinteet mahdollisista konfliktien
aiheuttajista) ja lopuksi muokataan tai suositaan sellaista uskon-
nollisuutta, joka on ohjattavissa voiton maksimoinnin vilineeksi
tai valtion supistunutta roolia paikkaavaksi kansalaisyhteiskun-
nan toimijaksi. (Ks. Taira 2013c.)

Privatisaatiolla viitataan yleisesti yhteiskunnan eriytymisestd
seuraavaan prosessiin, jossa uskonnolle jii paikka osana yksityis-
td elimid. Niin ajateltuna uskonto ei endi toimi yhteison tai yh-
teiskunnan “liimana”. Sen sijaan ihmiset uskovat yksildllisesti ja
pitdvit uskonnon yksityisasiana (Carrette & King 2005, 13-17;
Luckmann 1967). Esimerkiksi Suomessa valtaosa kansalaisista
kuuluu kirkkoon, mutta uskontoa ei nosteta mielellidn julkisek-
si keskustelunaiheeksi tai omien nikemysten perusteeksi. Tdmad
erityisesti varhaista modernisoitumista kuvaava kehitys on haas-
tettu tuoreemmalla teesilld uskonnon deprivatisaatiosta (Casanova
1994). Sen mukaan modernisaation rakenteellinen eriytyminen
erottaa uskonnon esimerkiksi politiikasta, tieteestd, taloudesta.
Myos uskonnon sosiaalinen merkitys heikkenee eriytymisessd. Us-
konto ei kuitenkaan lukkiudu yksityisen alueelle tai yksilollisiin

123



4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja néikokulmia

merkityssysteemeihin. Sen sijaan uskonto niyttid muotoutuvan
osaksi julkista sfadrid. Uskonnot toimivat kuitenkin useammin
rationaalisina kuin tuonpuoleiseen tai jumalien tahtoon vetoa-
vina keskustelukumppaneina. Esimerkiksi Suomessa kirkko on
1990-luvulta lihtien ottanut selvemmin kantaa sosiaalipoliittisiin
kysymyksiin. Niissd se on vedonnut pikemminkin oikeudenmu-
kaiseen ja arvokkaaseen elimiin kuin Jumalan tahtoon. T4lloin
uskonto on merkittdavd osa julkista sfddrid, vaikka uskonnolliset
instituutiot eivit voisikaan vaikuttaa valtioon ohi demokraattisten
menettelytapojen.

Deprivatisaatiota koskeva teesi niyttdd vakuuttavalta sikili,
ettd uskonto on jossain midrin “palannut” julkisuuteen. Toisaal-
ta tutkijat ovat esittineet tismennyksii ja vaihtoehtoisia kisitteitd
(Axner 2013; Beckford 2010; Herbert 2011; 2012; Knott, Poole &
Taira 2013a, 34; Ward & Hoelzl 2008). Ongelmallista on my6s
madrictdd, mitd vaikutuksia uskonnon julkistuminen tuottaa. Ta-
lal Asad (2003, 181-187) onkin ehdottanut, ettd alkujaan sekula-
risaatioteesin kanssa padosin yhteensopivaksi tarkoitettu nikemys
saattaa alkaa kumota sekularisaatioteesia — kaikki riippuu siitd,
milld tavalla uskonto tulee julkiseksi. Jos julkinen sfdiri ei olekaan
rationaalisten argumenttien alue, vaan valtasuhteiden mukaan
muuttuva sisddnottamisen ja ulossulkemisen tila, uskontojen mu-
kanaolo saattaa muuttaa julkisen keskustelusfdirin diskursiivista
rakennetta. Tilld voi olla laajempia seurauksia uskonnon asemalle
nykykulttuurissa.

Deprivatisaatioteesid liioitteleva versio nikee uskonnon aseman
nykykulttuurissa fundamentalismin ja jopa uskonnollisen terro-
rismin nousuna. Julkisuuteen nousevat muutoin hiljennetyt ja
tukahdutetut uskonnolliset ddriliikkeet, jotka eivit ole kiinnostu-
neita rationaalisista argumenteista tai demokraattisista keskustelu-
sidnnoistd, ja jotka pyrkivit kytkemidin eriytyneet alueet takaisin
uskontoon. (Kepel 1994; Margulies toim. 2005.) Nikymai ei ole
tdysin vailla perusteita, mutta usein fundamentalismin ja terro-
rismin nousua korostetaan liikaa, koska uhkakuvan luominen ja
pelon ilmapiirin yllipitiminen hyddyttdd maailmanpolitiikan toi-

124



4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja nikokulmia

mijoiden etuja ja turvallisuustarvikkeita kauppaavia yrityksid seki
levikistdan huolehtivaa mediaa. Usein fundamentalismi tematisoi-
daan erityisesti islamia koskevaksi. Kuitenkin kaikissa “maailman-
uskonnoissa” on diriliikkeitd, ovat ne sitten kirjaimellisesti oppiin-
sa tai pyhiin teksteihinsd uskovia tai muutoin konservatiivisia.

Deprivatisaatiota ja fundamentalismia korostavien nikemysten
lisiksi myds ajatus uskontojen wusheimoistumisesta, neotribalisaa-
tiosta, asettuu kontrastiksi varhaisen modernisaation privatisaa-
tiolle. Uusheimoistuminen tarkoittaa varhaisen modernisaation
yksilokeskeisyyden viistymisti [oyhien yhteisojen tieltd (Maffesoli
1993; 1995; 1996), vaikka koko ajatus 16yhistd yhteisoistd olettaa-
kin jonkinasteisen yksilokeskeisyyden jatkumisen — muutoinhan
ihmiset eivit voisi valita ja vaihtaa osallisuuttaan erilaisiin uus-
heimoihin. Uusheimoistumisen ajatus nostaa esiin nykykulttuu-
rin identiteettipelin joustavuuden: my6s uskontoihin tai niiden
tarjoamiin tapahtumiin voidaan osallistua tapahtumaluonteisesti
sitoutumatta elinidksi. (Ks. luvut 8 ja 9.)

Useita edelli esitettyjd prosessitermeji ja nikemyksid yhdistdd
ajatus uskonnon monimuotoistumisesta. Tilloin korostuu murros
suhteessa kristinuskon suureen kertomukseen, joka kriisiydytty-
ddn asettuu erdiksi (kulttuurisesti vakiintuneeksi ja siksi etuoi-
keutetuksi) valinnan mahdollisuudeksi muiden joukkoon. Titd
muutosta tukevat sellaiset ilmiét kuin maahanmuuton ja pako-
laisuuden kasvu, kirjavien etnisten ryhmien toisten ja kolmansien
sukupolvien kasvaminen linsimaissa, keskustelu monikulttuuri-
suudesta ja identiteettien hybridisyydesti.

Luonteva jatko esiteltyjen asiasanojen listalle olisi postmoder-
ni tai postmodernisaatio, silld termin alla on keskusteltu moder-
nisaation muutoksista. Uskontososiologiassa postmodernisuutta
koskeva keskustelu on ollut verrattain vihiisti (ks. Hunt 2005,
28-43; Lyon 2000). Olen toisaalla kirjoittanut uskonnon notkis-
tumisesta (Taira 2006a). Selvitin, ettd mikili Zygmunt Baumanin
pohdinnat postmodernista ja kiintein modernin notkistumisesta
pitavit edes jokseenkin paikkansa, mitd kehityskulku tarkoittaa
uskonnon osalta. Notkea moderni on pikemminkin viljahké tul-

125



4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja néikokulmia

kinnallinen kehys kuin yksinkertaisesti oikeaksi tai vaariksi osoi-
tettavissa oleva teoria. Tulkinnallisena kehykseni sen kiytto vaatii
jonkinlaisen ymmarryksen varhaisemmasta modernisaatiosta, jota
Bauman (2002) kutsuu kiinteiksi moderniksi.

Kun adjektiivi notkea siirretdin kuvaamaan nykykulttuurin
uskonnollisuutta, se saa kisittelyssini kaksoismerkityksen, joka
muistuttaa osittain Baumanin jidsennystd. Se on kuvaus paitsi
uskonnoksi nimetyn ilmién muutoksesta, myos uskonnon kisit-
teen liukkaudesta. Ensimmaisen merkityksen mukaan uskontojen
kiyttotavat monimuotoistuvat. Uskonto on kulttuurinen resurssi,
joka purkautuu sidntelystidn. Tami ei vilttdimittd ole privati-
saatiota, vaan resurssien kdyttd voi paikantua myds julkisuuteen.
Tillaisen uskonnon ydinalueena ei vilttimittd ole uskon ja vies-
tin artikulaatio vaan yhti lailla affektiivisuus. Yksilon kokemus ja
uskonnolliset “neuvonantajat” muodostavat auktoriteetin uskon-
nollisten johtajien ja perinteen sijaan. Télloin toimintaymparisto-
kin muuttuu yhteen uskonnolliseen instituutioon sitoutumisesta
“naulakkoyhteisolliseksi” ja kulutuskeskeisemmaiksi, vaikka itse
toimintaympiriston tarjoajana voivat olla perinteiset instituu-
tiot. (Ks. Taira 2006a, 53-59.) Toisaalta modernin perinteiden
liudentuminen avaa tilaa todella "kiinteille” uskonnollisuudelle,
esimerkiksi fundamentalismille, joka onkin erds keino ratkais-
ta modernia elimii vaivaava epivarmuus. Fundamentalismi on
my6s kommunikatiivinen keino tehdd ero muihin ja saada ini
kuuluville aikana, jolloin liberaalit kannat ovat esilld entistd vah-
vemmin.

Toisessa merkityksessd eli uskonnon kisitteen ongelmallisuu-
teen tai liukkauteen viittaavana adjektiivi notkea tarkoittaa, ettd
vaikka “uskonto” on koko modernin historiansa ajan ollut jok-
seenkin muuttuva ja kiistanalainen kisite, se on nykypiivin mo-
nimuotoisissa yhteiskunnissa sitd entisti enemmain, koska ihmiset
ja ryhmit kdyttdvit sitd tietoisesti omien intressiensd ajamiseen.

126



4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja nikokulmia

Uskontotiede ja kulttuurintutkimus: Tarvitsevatko ne toisiaan?

Jos uskontoa voidaan paaluttaa edelld kuvattujen, lihinni uskon-
tososiologisten prosessitermien ja lihestymistapojen avulla, miki
jad kulcruurintutkimuksen tehtdviksi? Kulttuurintutkijat eivit
(brittildisen kulttuurintutkimuksen merkityksessd) ole tutkineet
uskontoja muutamia poikkeuksia lukuun ottamatta, eivitkd us-
kontotieteilijit ole kansainvilisesti katsottuna olleet kovin hyvin
perilld erilaisista kultcuurintutkimuksen ytimessi olevista teoreet-
tisista ja metodologisista virtauksista. Toisaalta voidaan kysyi,
miksi pitdisikddn tutkia — kulttuurincutkimuksessa riittad tirkei-
td ja kiinnostavia aiheita, vaikka uskontoa ei asialistalla olisikaan
ja uskontotiede voi hakea inspiraatiota sille entuudestaan tutuilta
tieteenaloilta. Siksi parempi pohdinnan aihe onkin, miten uskon-
totiede ja kulttuurintutkimus voivat luoda uutta ja hedelmallistd
tutkimusta toisiaan tukemalla. Kulttuurintutkimus ei artikulaa-
tioteoreettisten kehittelyjen lisiksi tarjoa "omaa” metodia, vaikka
yksittdiset metodit voivat vilittyd uskontojen tutkijoille kulttuurin-
tutkijoiden kautta. Kuitenkin kulttuurintutkimuksen kyky heilut-
taa oppialojen rajoja ja koko humanististen tieteiden rakennetta on
tervetullut uudistus, jolla on vaikutuksia yksittéisiin opinaloihin.
Kenties titakin merkittdvimpdd on, ettd kulttuurintutkimus on
tarjonnut poliittisen, eettisen ja kriittisen asenteen, jonka avulla
omaa oppialaa ja tutkimustyotd voidaan reflektoida. Sikili kuin
kulttuurintutkimus on suodattanut elementteji erilaisista kriitti-
sen tutkimuksen leireistd ja pyrkinyt luomaan omaa identiteettid,
se jasentdd uudelleen myds uskontotieteen mahdollisuuksien ja ra-
joitteiden keskustelukenttdd (ks. luku 1).

Uskonto on nykykulttuurissa niin nikyvii, ettd sitd tutkitaan
ja tullaan tutkimaan niin kulttuurintutkimuksessa kuin sen ldhi-
tieteissd. Téssd uskontotieteellinen sivistys on avuksi. Esimerkiksi
sosiologian valtavirran ongelmana on, ettid tarkastelu painottuu
yleensd yhteen kulttuuriin. Siini ei sininsd ole mitddn vikaa, ku-
ten ei nykykulttuuriin keskittymisessikdin. Ongelmana onkin,
ettd kisitteistd ja kisitykset voivat muovautua vain yhden kult-

127



4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja néikokulmia

tuurin tai uskonnon (kristinuskon) perusteella. Tutkimuksellisten
tyokalujen on parempi olla muodostuneita useita kulttuureja kos-
kevan tutkimuksen kautta. Siksi useampiin kulttuureihin keskit-
tyvi uskontotiede on sopiva partneri. Toinen sosiologian ongelma
koskee sitd, ettd esimerkiksi aikalaisdiagnoosit ovat noteeranneet
lzhinnd fundamentalismin." Tamai selittyy silld, ettd tutustumi-
nen erilaisten uskontojen etnografisiin ja historiallisiin kuvauk-
siin on vaikuttanut olleen vihiistd. Kenties tdstd syystd sosiologi
Anthony Giddens voi viittdd Jehovan todistajien hylkdavin val-
taosan modernista teknologiasta, kun pintapuolinenkin tutustu-
minen liikkeen historiaan osoittaa sen toimineen painetun sanan
ja audiovisuaalisen teknologian kiytdn pioneereina sanomansa
levittdmisessd ja yhteyksien yllipidossa. (Ks. Beckford 2003a,
121-124, 218v7).

Valtavirran sosiologian lisiksi my6s kulttuuriteoreettisissa us-
konnon kisittelyissi on puutteita. Nykykeskusteluissa uskonto on
noussut esiin erityisesti uutena resurssina vasemmistolaisten maal-
lisen vapautumiskertomuksen kriisiydytty4. Pinnalle on tullut ai-
nakin kaksi trendid: yhtdiled lacanilainen teoria ja toisaalta ajatus
kulttuurizeorian kriisistd. Molemmissa yhteyksissd uskonto on ol-
lut esilld. Esimerkiksi lacanilaisen kulttuuriteorian omintakeinen
kehitteliji Slavoj Zizek on kirjoittanut paljon uskonnosta (esim.
Zizek 2001a; 2001b; 2003). Samoin teorian kriisistd polemisoinut
Terry Eagleton (2003) on ehdottanut, ettd kulttuurintutkijoiden
tulisi tarkastella “suuria aiheita”, kuten moraalisuutta, kirsimys-
t4, kuolemaa ja uskontoa. Kuitenkin Zizekille uskonnon kasittely
typistyy pddosin sen selvittimiseen, mikd on Paavalin teologian
ja ylipddtddn kristinuskon potentiaali toimia vasemmistolaisen
politiikan mallina. Vastaavasti Eagletonin huoli kulttuuriteorian
tutkimuskohteista lihinn mystifioi uskonnon “suureksi aiheeksi”.
Vaikka molemmilla ajattelijoilla on runsaasti oivaltavia uskontoon
liittyvid nikemyksid, kulttuuriteoria ja kulttuurintutkimus tarvit-
sevat heidin lihtokohtiensa sijaan nihdikseni sellaista uskonnon
kisittelyd, joka hahmottaa uskontoa pikemminkin jonakin arki-

128



4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja nikokulmia

pdiviiseni ja tavallisena kiytdntond kuin valikoituneista teologeis-
ta haettuna inspiraationa (Zizek) tai ihanteellista elimii ja kuole-
maa koskevana “suurena aiheena” (Eagleton).

Jotakin valoa on nikyvissi jopa perusopetukseen tarkoitetuissa
teksteissd. Malory Nyen Religion: The Basics (2003) lihestyy us-
kontoa sellaisesta uskontotieteellisestd viitekehyksestd, joka luo
aktiivisesti suhdetta kulttuurintutkimukseen, monikulttuurisuus-
tutkimukseen ja jilkikolonialistiseen tutkimukseen unohtamat-
ta uskontososiologian, -antropologian ja -etnografian opetuksia.
Kun Nyen johdantoa verrataan toiseen, Martin Forwardin teok-
seen Religion: A Beginner’s Guide (2001), ymmirretdin paremmin
nikékulman erityisyys (ks. kaavio s. 130).

Tirkeimmait erot teosten vililla kiteytyvit nikokulmassa.
Siind missd Forward painottaa ymmirtimistd empaattisen asen-
teen avulla, Nyen lihestymistapa perustuu kriittisen kulttuu-
rintutkimuksen tydkalujen kiyttoon. Tidstd erosta madrittyvit
myos suhde lihitieteiden hyodyntimiseen, keskeisiin teemoihin
ja kisitteisiin, kritiikin kohteisiin ja uskonnontutkimuksen kes-
keisnimien midrittdmiseen. En odota uskontotieteen lihialojen
opiskelijoiden ja tutkijoiden tunnistavan esimerkiksi Forwardille
liheisten uskontotieteilijdiden nimid, jotka edustavat erityisesti
uskontofenomenologista suuntausta. Tami korostaakin sitd, mi-
ten Nyen nykykulttuuriin keskittyvi, tieteidenvilinen ja vahvem-
min kulttuuriteoreettinen nikokulma erottautuu ammentaessaan
muutamien uskontotieteen keskeisnimien (Jonathan Z. Smith,
Talal Asad, Catherine Bell) lisiksi Foucault’n, Gramscin, Hallin
ja Williamsin kaltaisilta lihes kaikille kulttuurintutkijoille tutuilta
teoreetikoilta. Nye korostaa my6s esimerkiksi tuotteiden vastaan-
oton tutkimusta, arkea tutkimuskohteena, sukupuolikysymyksii,
postkolonialistista tutkimusta, nykyaikaa ja populaarikulttuuria.
Timi on poikkeavaa uskontotieteen johdantoteoksissa, mutta
niin Nyen painopiste tulee selvemmiksi. Se on harkitusti kult-
tuurintutkimukseen kallellaan, vakuuttuneena siiti, ettid uskonto-
tieteilijdt ja kulttuurintutkijat tarvitsevat toisiaan.

129



4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja néikokulmia

Uskontotieteen johdantoteosten vertailu

Religion: A Beginner’s
Guide (M Forward, 2001)

Religion: The Basics
(M Nye, 2003)

modernit kyldyhteisot ja
sivilisaatiot

Nékokulma - Ymmartava - Kriittinen
- Fenomenologia - Kulttuurintutkimus
- Empaattisuus uskovaa - Uskonto kulttuurisena ja
kohtaan inhimillisena toimintana
Tavoite - Empaattinen toisen ym- - Nykymaailman uskontoihin
méartaminen kytkeytyvien valtasuhteiden
- Uskontojen yhtéldisyyksien | ymmartdminen (ja muutta-
ja erojen vertailu minen)
- Sekulaari keino valottaa
uskontojen viesteja
Kasitteet - Usko - Kulttuuri (etuliitteineen)
- Sulkeistaminen (fenomeno- | - Valta
logian "epoche”) - Uskonnon antiessentialismi
- Empaattisuus (epéolemuksellisuus)
Keskeiset teemat | - Transsendentin ilmene- - Valtasuhteet
minen - Erot (sukupuoli, etnisyys,
- Hyva elama luokka, uskonto jne.)
- Pyhét tekstit ja paikat, - Populaarikulttuuri ja -uskonto
palvonta / arjen uskonto
- Uskonnolliset spesialistit - Rituaalit
Esimerkit - Maailmanuskonnot, esi- - Nykykulttuuri: globaalit,

modernit ja monikulttuuriset
ilmict

Tieteidenvélisyys

- Uskontofilosofia
- Teologia
- Etnografia (kenttatyot)

- Kulttuurintutkimus
- Antropologia

- Kirjallisuustiede

- Sosiologia

Kritiikin kohde

- Skientismi, "reduktionis-
mi”, sekularismi

- Epéakontekstuaalisuus, eliitin
uskontoon ja kanonisoituihin
teksteihin keskittyminen

Uskonnontutki-
muksen sankarit

- George Parrinder

- John Bowker

- Ninian Smart

- Wilfred Cantwell Smith

- Jonathan Z. Smith
- Talal Asad

- Michel Foucault

- Raymond Williams
- Stuart Hall

- Antonio Gramsci

- Catherine Bell

0Oma uskonnolli-
suus

- Aktiivinen metodisti

- Anglikaaninen kristillisyys
kulttuurisena taustana

130




4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja nikokulmia

Kohti metodisten lihtékohtien luonnostelua

Mikili uskonnon nikyvyys nykykulttuurissa nostattaa kulttuu-
rintutkijoiden kiinnostusta aiheeseen, voidaan alkaa puhua myos
menetelmillisistd kysymyksistd. Esitin muutamia nikemyksii,
joita piddn tirkeind sekd uskontotieteen ettd kulttuurintutkimuk-
sen kannalta.

Ensinnikin uskonnolla ei viitata vain uskoon tai uskonnolli-
siksi nimettyihin instituutioihin. Usko ei ole vilttimattd keskeistd
kaikissa uskonnoiksi luokitelluissa ilmidissd ja perinteissd. Uskon
médrittiminen uskonnon ytimeksi on hyvin protestanttisesti pai-
nottunut lihtokohta (Harvey 2013; Taira 2014a, 108-111). Us-
konnollisiksi instituutioiksi mairitctyminen on uskontodiskurssien
ja valtasuhteiden tulos, ei tutkimuskohteita rajaava tieteellinen
lahtokohta.

Toisena lihtokohtana on, ettd uskontoja tarkastellaan kulttuu-
risena ja kontekstuaalisena kiytintonid. Esimerkiksi Nye ei halua
kirjoittaa uskonnon tutkimuksesta kdyttdmalld opinalan erilaisia
maailmalla vakiintuneita nimityksid. Sen sijaan hin kirjoittaa ylei-
sesti uskonnon ja kulttuurin tutkimisesta sekd uskonnosta verbini
("religioning”) (uskonnosta tekemisend ks. Nye 2000a; Harvey
2013). Uskonto ei olekaan omalakinen ja muusta sosiokulttuuri-
sesta todellisuudesta erilldin oleva ilmié. Uskonnolla ei myoskidin
ole ylikulttuurista ja ylihistoriallista olemusta, vaan uskonto mai-
rittyy kontekstisidonnaisesti sosiokulttuuristen prosessien osana.
My®os teoriat ovat kontekstuaalisia ja itse tutkija on osallinen eikd
tdysin ulkopuolinen (ks. luku 1 tissd teoksessa).

Kulttuurintutkijoista esimerkiksi Lawrence Grossberg (1997b,
317) kirjoittaa, ettd materialistinen teoria artikulaatiosta tutkii
kiytintojd. Kdytintdjen, siis myos merkityskdytintdjen madrictd-
minen tutkimuksen keskioon tekee eron merkityksid, yksiloiden
ajatuksia tai intentioita ensisijaisena tutkimuskohteena pitdmiin
teorioihin. Uskonnon tutkimuksen perinteeseen sovitettuna ehdo-
tus voidaan ymmirtdi sellaisenaan, mutta myds erona uskonnon
oppeja korostavaan tutkimukseen. Uskontoa ja uskonnollisuutta

131



4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja néikokulmia

tarkastellaan kiytint6ind pikemminkin kuin oppeina tai ajatuksi-
na. Itse oppikin on kidytinndssi huomattavasti monimuotoisempi
kuin teologisesti hiotut julkilausumat. Spontaanissa arkiajattelus-
sa kristityn Jumala saattaa olla taivaassa asustava valkopartainen
mies, vaikka kirkko ei sitd opeta. Muslimit saattavat juoda viinid
tai pelitd henkiolentojen (jinnien tai djinnien) mahdollisia vaiku-
tuksia, vaikka oppi kieltdd viinin juonnin ja opettaa vahvaa mo-
noteistisuutta. IThmiset voivat my6s kiyttdd uskontoja, harjoittaa
uskonnollisuutta vailla uskoa sen tarjoamiin opillisiin viesteihin.
Jo nididen huomioiden avulla ymmirrimme, ettd uskonnoiksi
nimetyissd ilmidissi keskittyminen kiytintoihin on usein oppia
hedelmallisempi lihtokohta. Tdma on tietysti tutkijan, ei uskon-
nonharjoittajan itsensd nikemys.

Kolmanneksi tutkimuskiytinnossid yhdistyy teoreettinen ja
empiirinen tutkimus. Timi tarkoittaa, ettd tutkimuksen ei tule
olla vain teoreettista ty6td ilman empiirisia kohdennuksia eikd
aineiston erittelyd vailla laajempien asiayhteyksien teoretisointia
tai kartoittamista. Empiirisen tutkimuksen menetelmit tulee siis
sovittaa ilmi6td koskeviin laajempiin teoretisointeihin. Kulttuu-
rintutkimus onkin assosiaatioiltaan laajempi termi kuin erityisesti
1980-luvulla viljelty kulttuurikritiikki, koska sen sisiltimat mie-
likuvat siirtdvit painopisteen pois empiirisen tutkimuksen alueilta
ja aineistoilta.

Neljias huomio koskee uskontotieteen ja kulttuurintutkimuk-
sen kytkeytymisen erityisyyttd. Erityisyys voisi mddrittyd yleisend
kiinnostuksena valtasuhteisiin ja eroihin sekd rajatummin alkeis-
osien kytkoksid tarkastelevassa artikulaatioteoreettisessa orien-
taatiossa (Grossberg 1995, 230-267; Hall 1992, 355-380; Slack
1996). Meilld on erilaisia tapoja ymmairtdd valtasuhteiden osuus
uskonnoissa. Marx, Weber, Gramsci, Althusser ja Foucault tarjoa-
vat kaikki relevantteja, joskin toisistaan poikkeavia lihtokohtia,
joiden avulla voimme paremmin kisitteellistid uskonnot valta- ja
voimasuhteisiin kietoutuneina muodostumina. Valtasuhteiden
lisiksi kulttuurintutkimukselle on ollut tavanomaista tarkastella
eroja. Tilloin my6s uskontoa tulisi tarkastella yhtend merkitsevini

132



4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja nikokulmia

erona. Lisiksi uskontoja voidaan tutkia erojen suhteen. Feministi-
nen tutkimus on ollut pioneerin asemassa, koska se on osoittanut
sekd sukupuolisen syrjinnin uskonnoissa ettd sukupuolineutraa-
leina esitettyjen uskontokuvausten sukupuolisokeuden (eli kuva-
ukset uskonnoista ovat olleet usein miesten kuvauksia miesten
tavoista harjoittaa uskontoa). Kaikkia eroja ei voi tutkija perusteel-
lisesti samalla kerralla, mutta esimerkiksi intersektionaalisuuden
kisitteelld on nostettu esiin erilaisten merkitsevien erojen suhteet
ja niveltymiset (artikulaatiot).

Uskonto onkin erddnlainen artikulaatio. Tutkija kysyy, millais-
ten alkeisosien niveltymisistd "uskonto” muodostuu tietyssi yhteis-
kunnallisessa tilanteessa, mihin timi tai tuo uskonto artikuloituu
ja mihin sitd pyritddn aktiivisesti artikuloimaan eri toimijoiden
(kapitalismi, politiikka, media, uskonnonharjoittajat jne.) tahoil-
ta. Uskonto oppina, kiytint6ni ja vaikkapa retoriikkana niveltyy
tietyissd konteksteissa vaihtelevin tavoin polititkkaan, talouteen,
eri ideologioihin, sosiaalisiin suhteisiin, etnisyyteen, eroihin ja
muihin kuviteltavissa oleviin konteksteihin. T4td niveltymisti voi-
daan jiljittad artikulaatioteoreettisen ajattelun avulla. Niin osoi-
tetaan uskonnon yleinen antiessentiaalisuus — siis se, ettei uskon-
noksi nimetyilld ilmisilld ole pysyvid olemusta ja vaikutusta — ja
kontekstikohtainen kytkeytyminen.

Ajatus artikulaatiosta toimii yleensd yhdessd muiden teoreettis-
ten ja metodologisten ty6kalujen kanssa. Se ei ole varsinaisesti teo-
ria siind mielessi, ettd sen avulla ennustettaisiin siinnénmukaisia
kehityskulkuja, vaan se on pikemminkin tapa ajatella alkeisosien
ei-vilttdmittdmid niveltymisid ja niiden vilisid suhteita. Stuart
Hall esittii, ettd

jos haluan ymmirtdd tdmin tai tuon vilisen asian suhteen, pe-
rusteluni on lopulta teoriaa artikulaatiosta, vaikka en sanokaan
kiyttivini artikulaatioteoriaa selittimiin asiaa. Niin en todella-
kaan toimi, en lainaa teoriaa. Sanon paremminkin: timi niyttda
toimivan tihin tapaan ja kyse on artikulaatiosta, silld kytkennit
eivit ole vilttimittomii. (Hall 2001, 107.)

133



4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja néikokulmia

Artikulaatioteoria ei siis ole tarkasti rajattu teoria, joka voitai-
siin osoittaa oikeaksi tai vidriksi. Se on tutkimusta ohjaava ajatte-
lun kehys ja juuri siind merkityksessd teoreettinen tydkalu.

Esitetyt nikemykset ja huomiot tulevat merkityksellisiksi, kun
ne saadaan toimimaan osana nykykulttuurin uskonnollisuutta ku-
vaavia prosessitermeji tai avainsanoja, joiden kautta hahmotetaan
laajoja kehityskaaria. Kun luvun alkupuolella kisitellyt prosessiter-
mit yhdistetddn erilaisiin aiheen kannalta relevantteihin konteks-
teihin ja eroihin, on paisty mahdolliseen lihtokohtaan. Merkit-
sevien erojen lisdksi nykykulttuurin uskonnollisuutta kehystivit
esimerkiksi yksilolliset valinnat, kansalliset lait ja asetukset, trans-
nationaaliset verkostot, yhteisolliset paineet ja joukkoviestinnin
vaikutuskyky. Téstd lihtokohdasta voidaan edetd tutkimaan ny-
kykulttuurin uskonnollisuutta sellaisen tykalupakin kanssa, jolla
on uutta annettavaa paitsi tiedeyhteisolle, myos sen ulkopuolelle.
Tillsin kiinnostavia eivit ole ainoastaan kausaaliselitykset tai vie-
raiden eliminmuotojen harjoittajien intentioiden ymmirtimi-
nen. Sen sijaan uskontoa voidaan hahmottaa erilaisten sosiaalisten
intressien ja valtasuhteiden verkoston yhteni elementtini, joka
puolestaan koostuu rajatussa yhteiskunnallisessa tilanteessa useis-
ta erilaisista elementeistd. Uskonnollisiksi nimetyilld kiytinnoil-
|4 mdiritetddn, sidnnellddn ja kanavoidaan erilaisten suhteiden
ja vaikutusten muodostumisia. Tdmin kontekstin tai verkoston
analysointi eri yhteyksissd on kriittisen uskonnon- ja kulttuurin-
tutkimuksen keskeinen tehtivd, mutta sen tehokas toteuttaminen
vaatii, ettd osaamme hahmottaa uskonnon asemaa nykykulttuu-
rissa erilaisten tissd esiteltyjen ja eriteltyjen prosessitermien avulla.

Miksi uskonto ei katoa?

Uskonnoiksi luokitellut katsomukset tarjoavat omasta mielestdin
my&s nykypiivin asioiden selityksen, lohdutusta, moraalin ja niin
edelleen. Nidmai arkiajattelussa toistuvat kisitykset eivit ole viltti-
mittd tirkeimpid uskonnollisuuden sdilymistd ja ilmenemismuo-

134



4. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja nikokulmia

toja selittdvid tekijoitd. Nykyisen tietimyksen valossa tirkeim-
mit uskontoa sdilyttavit tekijit ndyttavit koskevan evoluutiossa
kehittyneitd ajattelun mekanismeja ja sosiaalista kanssakdymisti.
Uskonto jatkaa olemassaoloaan ensiksikin siksi, ettd uskonnoiksi
nimetyissd ilmidissi toistuvat minimaalisesti intuitionvastaiset aja-
tukset ovat “tarttuvia” (Barrett 2004, 21-30, 87-90; Boyer 2002).
Uskonto ei tissi mielessd ole vilttdmattd lajin sdilymisen kan-
nalta keskeinen tekiji, vaan pikemminkin evoluution sivutuote.
Kulttuurintutkimuksellinen kiinnostus painottuu hieman toisin
sithen, ettd uskonnon sdilymisen ja muodon kannalta on keskeis-
td, ettd sen avulla voidaan toteuttaa, ohjata ja kanavoida sosizali-
sia ja kaytinnollisia intresseji (Mack 2001, 83-99; McCutcheon
2001, 21-39; Lincoln 2012). Sosiaalisella intressilld ei tarkoiteta
niinkdin persoonallisia motivaatioita tai biologisia tarpeita. Sen
sijaan intressit, jotka voivat olla tiedostettuja tai tiedostamattomia,
ovat sosiaalisesti ja kulttuurisesti mairittyvid ja vaikuttavia. Us-
konto siilyy siksi, ettd silld voidaan tehdi asioita. Thmiset kiyt-
tdvit termid ja viittaavat sille annettuihin sisiltoihin puhuessaan
miti erilaisimmista asioista ja luokittavat toisia kiytint6jd uskon-
noiksi ja toisia joksikin muiksi. Ndin ihmiset ylldpitivit, haastavat
ja muuttavat sosiaalisia suhteita. Tami toteutuu tilanteissa, joita
uskontososiologien analysoimat yhteiskunnalliset ja historialliset
kehityskulut puitteistavat.

Tissd luvussa on luonnosteltu verrattain vilji viitekehys, joka
on kiyttokelpoinen lihtokohta uskonnon analyysiin nykykulttuu-
rissa. Esitettyjen uskontotieteellisten nikemysten ja uskontososio-
logisten prosessitermien kytkeminen esimerkiksi kulttuurintut-
kimuksen hellimiin eroihin ja valtakonstellaatioihin muodostaa
lihtokohdan, jota soveltamalla voidaan vastata tismaillisimpiin
kysymyksiin uskonnon moninaisista muodoista, asemista, tehti-
vistd ja kehityssuunnista nykykulttuurissa.

135



136



5. Suomalais-luterilainen modernisaatio
hautaamiskeskusteluissa

Lapsuuden joulunviettooni kuului suomalaisille tyypillinen kiynti
sukulaisten haudoilla. Hautausmaalla tuli kiyttdytyd siivommin
kuin vaikkapa matkalla autossa, jossa lapset nahistelivat keske-
niin. Lihdimme yleensd pois hautausmaalta ennen sankarihau-
doilla alkanutta tapahtumaa. Isini muisti kuitenkin aina mainita
siitd. Hautausmaat tuntuivat jotenkin poikkeuksellisilta paikoil-
ta, joissa muisteltiin liheisid ja jirjestettiin Suomen kansan men-
neisyyttd juhlistavia tapahtumia. Hautausmaat eivit kuitenkaan
liittyneet mihinkdidn selkedin teologiseen viitekehykseen. Niiden
arvostaminen vain tuntui ilmeiseltd. Hautausmaita kutsuttiin py-
hiksi, aivan arkikielessi.

Veikko Anttosen perustavan ajatuksen mukaan “pyhi-termin
semanttisen historian tarkastelu osoittaa, ettd raja uskonnollisen
ja muun sosiokulttuurisen arvoerottelun vililld on hiuksen hieno”
(Anttonen & Taira 2004, 32). Tissi luvussa tarkoituksena ei ole
kisitelld pyhi-termien semanttista historiaa eiki edes ottaa yleises-
ti kantaa uskonnolliseksi luokitellun ja muun arvoerottelun vili-
sen eron hienouteen tai karkeuteen. Tarkastelulla on kontekstisi-
donnaisempi tavoite: pohtia hautausmaita, hautoja ja hautaamista
koskevan keskustelun kautta, millainen on luterilaisen kirkkoins-
tituution ("uskonnollisen”) ja suomalaisuuden ("muun sosiokult-
tuurisen arvoerottelun”) vilinen suhde toisen maailmansodan jil-
keisen Suomen modernisaatiossa.'

Aiheessa yhdistyy kaksi keskeistd ulottuvuutta, joiden kisitte-
lyssd Veikko Anttosen tutkimukset ovat avuksi. Nami ovat pyhin

137



5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

kategorian teoretisointi seki luterilaisuuden kisittely suomalaisuu-
den kulttuurisena jirjestelmina. Ensiksi hautausmaat ovat ilmeisid
esimerkkejd pyhiksi méiritetyistd paikoista. Niissd yhdistyvit py-
hin kisitteelle tyypilliset miireet, kuten ajatukset arvoista, kiel-
loista ja rajoista (Anttonen 1996). Hautausmaat ovat arvostettuja
paikkoja, jotka on rajattu erilleen muusta arkisesta tilasta. Eroa yl-
lapidetddn erityisesti hautausmaihin liittyvilld kdyttdytymissdan-
noilld ja normeilla. Toiseksi hautausmaita ja hautaamista koskeva
keskustelu ndyttdd, miten luterilaisuus mielletdin osaksi suoma-
laisuutta. Toisin sanoen luterilaisuus ja suomalaisuus kytkeytyvit
toisiinsa. Selvimmin tdmi nikyy aiheeseen liittyvissd nationalisti-
sissa teemoissa, kirkollisen hautaustoimen ja valtion liheisessd suh-
teessa sekd eriuskoisten ja uskonnottomien hautaamista koskevissa
mediakeskusteluissa.

Ajatus luterilaisuuden ja suomalaisuuden kytkeytymisestd pai-
nottaa pysyvyyttd ja jatkuvuutta. Keskustelu ei kuitenkaan ole
samanlaista vuodesta toiseen. Murrosten esiintuominen niyttid,
miten hautausmaita koskeva keskustelu liittyy yleisesti suomalai-
sen modernisaation diskursiivisiin muutoksiin ja miten luterilai-
suuden ja suomalaisuuden suhdetta artikuloidaan (eri tavoin) yhi
uudelleen.

Sanomalehtiaineisto

Olen koonnut Helsingin Sanomista kaikki uskontoon liittyvit paa-
ja mielipidekirjoitukset parillisilta vuosilta aikavililld 1946-2006.
Tuona aikana ”Suomi muuttui maatalousvaltaisesta maasta teolli-
seksi ja ’jilkiteolliseksi’ yhteiskunnaksi kansainvilisten vertailujen
valossa myohiin ja erityisen nopeasti” (Alasuutari 1996, 38). Kuu-
denkymmenen vuoden jakso kattaa siten yhteiskunnalliselle kol-
mivaihekertomukselle tyypillisen kaaren — esimodernista kiintein
ja teollisen modernin kautta notkeaan ja jilkiteolliseen moderniin.
Tai tuotannollisesti ilmaisten: maatilasta tehtaaseen ja tehtaasta

138



5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

yritykseen. Nami talouden perustat eivit suoraan seliti sanoma-
lehtiaineistoa, mutta julkinen keskustelu kytkeytyy myés niihin
osana monimutkaisia yhteiskunnallisia suhteita.

Mainittuna ajanjaksona Helsingin Sanomissa on yhteensi 311
hautaamista tai hautausmaita koskevaa kirjoitusta mainituissa
osioissa. Lisiksi hautaaminen esiintyy metaforisissa ilmaisuissa.?
Kirjoitusten ajallinen jakautuminen on esilld taulukossa 1. Se
osoittaa ensisijaisesti aiheen jatkuvuuden ja julkaistujen kirjoitus-
ten lisidntymisen 1980-luvun puolivilistd alkaen. Paikirjoituksia
aineistossa on 33 (taulukko 2). Mielipiteitd, vieraskyni-kirjoituk-
sia tai niihin rinnastettavia kolumneja on 278. Jakauma kertoo
osaltaan siitd, miten hautausmaita ja hautaamista kisittelevi kes-
kustelu koskettaa enemmin lukijakuntaa tai kansaa kuin lehden
linjauksia, jotka tavallisesti esitetddn paikirjoituksissa.

Taulukko 1. Hautausmaita ja hautaamista koskevan kirjoittelun
vuosittainen jakaantuminen.

1946 1 1968 2 1990 18
1948 1 1970 9 1992 20
1950 2 1972 6 1994 16
1952 5 1974 6 1996 22
1954 8 1976 5 1998 22
1956 2 1978 10 2000 18
1958 9 1980 4 2002 1
1960 13 1982 2 2004 24
1962 1 1984 9 2006 10
1964 4 1986 23 Yhteensa 3N
1966 8 1988 20

139



5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

Taulukko 2. Hautausmaita ja hautaamista koskevien piikirjoitusten
vuosittainen jakaantuminen.

1946 - 1968 1 1990

1948 - 1970 - 1992 2
1950 - 1972 1 1994 3
1952 1 1974 1 1996 2
1954 - 1976 - 1998 2
1956 - 1978 1 2000 7
1958 - 1980 - 2002 -
1960 - 1982 - 2004 4
1962 - 1984 - 2006 1
1964 - 1986 5 Yhteensé 33
1966 1 1988 1

Tyypillisimpid ja tarkempaan kisittelyyn valitsemiani kirjoi-
tuksissa esiintyvid teemoja ovat kirkon suhde valtioon tai muuhun
yhteiskuntaan — miki nikyy hautausmaiden kunnallistamista ja
kirkollisverotusta koskevissa kirjoituksissa, hautausmaiden ja hau-
tajaisten kaikenlainen hiirintd, nationalismi (sankarihaudat, kan-
sallisten merkkihenkildiden hautajaiset) sekd uskonnottomien ja
ei-kristittyjen hautaaminen. Yksittdisistd tapauksista matkustaja-
alus Estonian onnettomuudessa vuonna 1994 kuolleiden kohtalo
puhuttaa tasaisesti useita vuosia itse tapahtuman jilkeen. Merkit-
tavid luterilaisuuden ja suomalaisuuden suhteen osalta on my®és se,
miten vihin teologisista seikoista keskustellaan.

Tavallisesti seurakunnat tai kirkon edustajat vastaavat yksittdi-
siin maallikoiden ja sanomalehtien paitoimittajien kirjoituksiin.
Timi kdytintd korostaa, ettd sanomalehti on kanava, jonka vi-
litykselld seurakunta ja kirkko pyrkivit aktiivisesti yllipitimain
sekd ldheistd suhdetta jiseniinsi ettd luterilaisuuden ja suomalai-

140



5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

suuden vilisti sidettd. Tuo side ei kuitenkaan ole ollut muuttuma-
ton.

Keskustelun kolme vaihetta

Hautausmaita koskevan kirjoittelun vaiheet jisentyvit homo-
logisessa suhteessa Pertti Alasuutarin erittelemiin moraalitalou-
den, suunnitelmatalouden ja kilpailutalouden diskursseihin.’
Tiivistetysti moraalitalous (toisen maailmansodan paittymisestd
1960-luvun puoliviliin) viittaa suomalaisuuden rakentamiseen
yhtendisyyttd korostavien moraalisten periaatteiden mukaan,
suunnitelmatalous (1960-luvun lopusta 1980-luvun alkuun) ratio-
naaliseen organisointiin valtiojohtoisesti tieteellisten periaatteiden
mukaan ja kilpailutalous (1980-luvulta eteenpdin) yrittdjyyteen,
asiakkuuteen, yksilollisyyteen ja vapaaseen kilpailuun. (Alasuutari
1996.) Kiytin jaottelua muutosten jisentdmisen apuvilineeni, en
valmiina kehikkona, johon hautausmaita koskeva keskustelu voi-
taisiin ongelmattomasti sijoittaa.

Aineisto on jaettavissa karkeasti kolmeen vaiheeseen: tradi-
tionaaliseen (1946—1966), valtiojohtoiseen suunnitelmallisuuteen
(1966-1988) ja jilkitraditionaaliseen kilpailullisuuteen (1988
eteenpiin). Vaiheet toistavat monessa mielessi Alasuutarin jaot-
telua. Niiden ajoitus on kuitenkin poikkeava erityisesti siini, ettd
kilpailullisuuden diskurssi ilmaantuu hautaamista koskevaan kes-
kusteluun vasta 1980-luvun lopulla, jolloin keskustelu kiihtyy
my6s médrillisen tarkastelun perusteella.

Hautaamista ja hautausmaita kisittelevien piikirjoitusten
puuttuminen vanhimmista lehdistd sopii yleiseen kisitykseen
uskonnon asemasta (taulukko 2). Uskonnolle — tissd tapaukses-
sa luterilaiselle kirkolle — varattiin paikka yhteiskunnan osana,
moraalisena selkdrankana. Tissd yhteydessd kutsun suunnilleen
1960-luvun puoliviliin kestidnytti jaksoa traditionaalisen diskurs-
sin ajaksi. Kdytin tuota nimitystd, koska hautaustoimen kirkolli-
suus oli aineiston perusteella itsestddn selvid. Jirjestely ei vaatinut

141



5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

jatkuvaa julkista oikeuttamista. Hautaustoimen kirkollisuus ei
ollut ongelma. Yleisokirjeissd kirjoitetaan padosin hautausmaihin,
hautoihin ja hautajaisiin kohdistuneesta hiirinnistd ja ilkivallas-
ta. Kriittiset ddnet liiteyvie lahinnd siviilirekisterissd olevien pyr-
kimykseen saada oikeudenmukaista ja tasa-arvoista kohtelua, ei
niinkdin itse systeemin olemassaolon oikeutuksen arviointiin.

1960-luvun puolivilissi tapahtuu muutos, joka nikyy selvim-
min piikirjoituksissa. Niiden keskeisend viestind on kirkon ja
valtion erottamisen tirkeys. Hautaustoimen osalta se tarkoittaa
vaatimusta kunnallistamisesta. Tami vaihe ajoittuu suunnilleen
vilille 1966-1988. Kirjoittelu yleistyy 1970-luvulla. Kysymys on
likimain samasta kuin Alasuutarin erittelemissd suunnitelmata-
loudessa: “kunnallistaminen” on osa yleisempid strategiaa, jonka
mukaan valtiojohtoinen asioiden rationaalinen hoitaminen tuot-
taa parhaan lopputuloksen. Tami sisiltdd ajatuksen kirkon ja
valtion erottamisesta yhteiskunnallisten asioiden hoitamisessa, ja
siten myds vaatimuksen hautaustoimen kunnallistamisesta. Us-
konnolle varataan asema yksityisen alueelta, "hengellisten” asioi-
den parista. Ruotsin suunnitelmaa seurattaessa “hautausmaat siir-
tyisivit kirkolta kunnille; samalla kirkon verotusoikeus lakkaisi.”
(pk, 8.3.1972.) Lehden linjaus on selvi:

Periaatteessa Suomessakin ollaan yksimielisid siitd, ettd kirkon
pitéisi olla itsendinen ja maallisesta vallasta riippumaton ja ettd
valtion pitédisi olla uskonnollisesti sitoutumaton. Kiytinnossi
kirkon ja valtion vilisen suhteen tarkistaminen tormii kuitenkin
rahaan: kirkko ei halua luopua verotusoikeudestaan. Niinpi kir-
kon ja valtion vilinen ero vaatinee meilli vield pitemmin proses-
sin kuin Ruotsissa — ellei kirkon piirissd tapahdu jonkinlaista us-
konpuhdistusta, joka havahduttaisi tajuamaan, ettd hengellisessd
elimissid on tarkedmpidkin asioita kuin raha. (pk, 8.3.1972.)

Lukijakirjeissi kannanotot eivit ole yhtd yhdenmukaisia, mutta
kirkollisveron kritisointi yleistyy. Erityisesti kysytddn, miksi yhti-
oidenkin tdytyy maksaa kirkollisveroa. T4lloin ymmirretddn, ectd
veron poistaminen tarkoittaisi hautaustoimen kunnallistamista,

142



5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

vaikka se ei olisikaan kirjoittajien ensisijainen tavoite. Valtiojoh-
toisen suunnitelmallisuuden aikana hautojen hiirintida kisittelevi
kirjoittelu pysyy entisellddn, joten keskustelussa on myos jatku-
vuutta.

Kirjoittelu hautaamisesta ja hautausmaista lisidntyy huomat-
tavasti 1980-luvun puolivilin jilkeen ja jatkuu tasaisena vuoteen
2006 saakka. Lehdelle lihetettyjen ja lehdessi julkaistujen lukija-
kirjeiden mairi lisidntyy kokonaisuudessaan, joten on oltava va-
rovainen paiteltiessi, ettd aiheesta tulee tirkeampi. Silti yli puolet
aihetta koskevista kirjoituksista on viimeisen kuudentoista vuoden
ajalta ja kaksi kolmasosaa viimeisen kahdenkymmenen vuoden
ajalta (taulukko 1). Tdmi jakauma auttaa ymmartdmain, ettd ai-
heesta tulee tirked entisten menettelytapojen kyseenalaistuessa ja
olosuhteiden muuttuessa.

1980-luvun lopulla Alasuutarin kilpailutaloudeksi nimeimi
diskurssi alkaa vihitellen tulla osaksi hautausmaita koskevaa kes-
kustelua. Kirkon jisenistd tulee asiakkaita, joilla alkaa olla yksi-
16llisid vaatimuksia ja toiveita niin hautaamisen yksityiskohdista
kuin hautojen hoidosta. Kirkonkin omaksumasta yksilollistd rai-
tdlointid ja asiakkuutta painottavasta diskurssista toimii esimerk-
kind eri ajankohtien kirjoitusten vertailu. Vuonna 1952 yksittdinen
kirjoittaja kaipaa hautakiviin yksiléllisyyttd. ”Kirkkokonttori” ei
hyviksy kuviointeja, kuten “kukkakiehkuroita, thtid ja auringon
nousua kuvaavia” (mp, 13.4.1952). 1990-luvun puolessa vilissi
kirkkoherrakin kirjoittaa hautajaisten jirjestimisestd "itse omalla
persoonallisella tavallamme” (mp, 31.3.1996) ja kivisuunnittelija
korostaa, ettid Tristinkin voisi veistii itse” tai hautaustoimistosta
voi pyytéi itselleen sopivan tarjouksen (mp, 4.4.1996).

Kirkosta tulee tulosvastuullinen palvelun tarjoaja, joka vetoaa
aina vain harvemmin hengelliseen kutsumukseen tai ammatti-
laisuuteen. Hautaamista ei kuitenkaan mielletd tuottoisaksi yri-
tystoiminnaksi vaan yhteiskunnalliseksi palvelutehtiviksi ja kult
tuuriperinnén yllipidoksi.* Kuitenkin kisitys hautaustoimen tu-
losvastuullisuudesta (kirkon sisdisessi taloudessa) ilmaantuu kes-

143



5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

kusteluun jo 1970-luvulla. Se korostuu erityisesti seurakuntien vas-
tineissa:

Helsingin seurakunnat ovat paictineet vihentdi hoidettavikseen
ottamiensa hautojen kustannuksia yksinkertaistamalla niiden
hoitoa. Asiaan on kiinnitetty mm. tissi lehdessd huomiota. Asian
tausta on seuraava. Lain mukaan seurakunta voi ottaa vastatak-
seen haudan hoidosta joko ainiaaksi tai miirdajaksi. Maksuista
saadut varat on hoidettavana erilliseni rahastona, jonka tuotoilla
hoito kustannetaan. Tami rahasto ei sisilly seurakuntien talous-
arvioon eikd siihen saa siirtdd seurakuntien muita varoja, esimer-
kiksi verotuksella koottuja. Rahasto on hoidettava niin, ettei se
tuota tappiota, vaan tuotot menevit kuluihin. [...] Ainut mah-
dollisuus on sopeuttaa kulut tuottoihin eli hoitaa haudat pienem-
min kustannuksin. (mp, 18.1.1978.)

Alasuutarin termistdssi tulosajattelu on osa kilpailutaloutta.
Silti tdssd 1970-luvun esimerkissd ei ole kyse puhtaasti kilpailuta-
loudesta. Puhtaasta kilpailullisuuden diskurssista voidaan puhua
vasta kun tulosajattelu yhdistyy kilpailuttamiseen, jonka mukaan
kansalaisten pitdisi saada itse paittad, mikd palvelun tarjoaja sopii
heille parhaiten.

Suunnitelmallisuuden vaiheen péikirjoitusten selvi kanta siir-
tyy taka-alalle 1990-luvulla. Vuosien 1992-2006 aikana aiheina
ovat Estonian onnettomuudessa hukkuneiden hautaaminen, so-
tien joukkohaudat, merkkihenkildiden hautaamiset kansallisina
tapahtumina sekd hautajaiset poliittisen sovun ja rauhan hetkini.
Paikirjoituksissa kannatetaan erillisid hautausmaita uskonnotto-
mille ja kirkolle. Voimakasta kantaa hautaustoimen kunnallista-
miseen ei endi esiinny.

Yleisemmin esimerkiksi yhtiéveron kritisoinnissa olettamuk-
sena alkaa olla hautaustoimen kunnallistamisen sijaan vapaa kil-
pailu, koska — kuten Vapaa-ajattelijain liitto esittdd kannanotos-
saan — “vero rajoittaa kilpailua alalla ja vaikeuttaa uusien yrittdjien
pidsyd markkinoille” (mp, 6.8.1998). Toisin sanoen kirkon hauta-
ustoimen “kdytdnnon monopoli” tulee kritiikin kohteeksi. Tosin

144



5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

vapaa kilpailu on pikemminkin looginen osa uskonnonvapaudesta
ja yhdenvertaisuudesta kirjoittavien tavoitteita kuin ensisijainen
julkituotu ihanne. Ne, jotka edelleen kannattavat kunnallistamis-
ta, alkavat pitdd aihetta periaatteellisen kysymyksen lisiksi talou-
dellisena asiana.

Taloudelliset seikat tulevat muutoinkin osaksi keskustelua. Ne
yhdistyvit yksilolliseen radtdlsintiin. Kirkon edustajan mukaan
hautajaisten ei tarvitse maksaa paljon” (mp, 31.3.1996) eiki kan-
salaisen ole tavatonta kysyi4, miki on halvin hautaamismuoto (mp,
5.9.1988). Lisiksi taloudellisista asioista keskustellaan entisti avoi-
memmin hautojen hoidon ja hautamaksujen yhteydessi.

Keskustelun diskursiivisissa siirtymissi ei ole tapahtunut mer-
kittdvia muutoksia 2000-luvun alussa. Tama on ehki ylldceivii,
koska uskonnottomien ja ei-kristittyjen midri on kasvanut, ja
heitd ei aina haudata kristillisiin kirkkomaihin. Kirkosta eron-
neiden siunaaminen on ollut mairillisesti kasvava aihe. Yleisesti
keskustelua leimaa kirkon ja uskonnon yhteiskunnallisen aseman
ambivalenttius. Samanaikaisesti sekd tunnustetaan moniarvoisuus
(uskonnottomuus ja eri uskonnot) ettid pyritdin perustelemaan lu-
terilaisuuden etuoikeutettu asema.

Muutosta suunnittelusta kilpailuun kuvaa hyvin Anthony
Giddensin (1995) ajatus jilkitraditionaalisesta yhteiskunnasta,
jossa suhteellisen itsestddn selvind pidetyt perinteet ja asiat, ku-
ten kirkon hautaustoimen “kiytinnén monopoli”, joutuvat "dis-
kursiivisen perusteltavuuden” tilaan. Tdmai tarkoittaa ensinnikin
sitd, ettd kaikki osapuolet joutuvat oikeuttamaan nikemyksensi
ja hankkimaan sille kannatusta julkisessa keskustelussa. Toiseksi
se tarkoittaa, ettd yksilollisyyttd ja kilpailua korostava diskurssi
muuttaa varhaisemmat hautaustoimeen liittyvit asetelmat, roolit
ja hierarkiat entistd epdvakaammiksi.’ Siksi tdtd viimeisintd vai-
hetta voidaan kutsua jilkitraditionaaliseksi kilpailullisuudeksi.

Kolmen vaiheen diskursiivinen muutos niyttid noudattavan
kohtuullisen hyvin Alasuutarin jaottelua. Kuitenkin tillainen
yleinen ja yksinkertaistava periodisointi sivuuttaa aineistossa esiin-

145



5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

tyvit toisenlaiset muutokset ja jatkuvuudet. Kisittelen niitd tar-
kemmin.

Pyhiit rajat

Jopa kolmasosassa kaikista hautaamista koskevista kirjoituksista
kisitellddn hiiritsevid rajanylityksid (taulukot 1 ja 3). Hautausmaa
on muusta yhteiskuntaelimisti erilleen asetettu “pyhi” paikka,
jonka arvo osoitetaan ohjein ja kielloin sdadellylld kdyttdytymisel-
1. Kun sen mentaaliset ja fyysiset rajat ylitetddn, ihmiset nirkis-
tyvit tavalla tai toisella: kukkia ja hautalyhtyji varastetaan, haudat
ja hautausmaa hoidetaan huonosti, hautausmaalla ei ole kastelu-
vettd, hautajaisissa meteldidddn, “kuokkavieraat” hiiritsevit osal-
listumalla hautajaisiin, hautakivid kaadetaan, hautaustoimialalla
tyoskentelevd kiyttdytyy toykedsti, polttohautaaminen tehddin
virheellisesti ja epakunnioittavasti, hautausmaa on liian lihelld ur-
heilupuistoa, hoitajat poistavat hautakoristeet liian nopeasti, seu-
rakunnat rikkovat ainaishoitoja koskevia sopimuksia, hautakivii
markkinoidaan aggressiivisesti, haudoille istutetaan toiveidenvas-
taisia kukkia, seurakunnan tydntekija on tdyked hautausmaalla
holkkaddvid kohtaan, hautausmaiden lihelld ei saisi jirjestdd melui-
sia massatapahtumia, hautapatsas katsotaan royhkeisti ulosotto-
kelpoiseksi omaisuudeksi, kiymild on hautausmaan hipeipilkku,
kuvaajat hiiritsevit hautajaisia, hautausmaan “pyhin maaperin”
alle ei saisi rakentaa liikennetunnelia, autot rikkovat hautausmaan
tunnelman, hautajaisten aikataulu on lijan kiireinen.

Hiirintdi ja rajojen rikkomista koskevassa kirjoittelussa aiheet
eivit muutu merkittdvisti muutamassa vuosikymmenessi. Ilkival-
lasta, varkauksista tai epakunnioittavasta kdytoksestd kirjoitetaan
kaikilla vuosikymmenilld. Tosin esimerkiksi hautakivien kaata-
minen mainitaan aineistossa ensimmiisen kerran vuonna 1996,
joten sitd voidaan pitdd tuoreena keskustelunaiheena (ks. Hjelm
2005a). Aineiston valossa nidyttdd, ettd hautajaisten, hautojen ja
hautausmaiden kunnioittaminen ja niitd koskevien sidntdjen nou-

146



5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

Taulukko 3. Hiiritsevid rajanylityksid koskevan keskustelun
vuosittainen jakaantuminen

1946 1 1968 - 1990 10
1948 - 1970 2 1992 2
1950 2 1972 3 1994 7
1952 - 1974 3 1996 6
1954 3 1976 3 1998 4
1956 1 1978 7 2000 12
1958 6 1980 - 2002 2
1960 2 1982 - 2004 2
1962 - 1984 7 2006 7
1964 2 1986 15 Yhteensé 110
1966 1 1988 -

dattamisen tirkeys on toistuva ja jatkuva teema. Mitd se kertoo
luterilaisuuden ja suomalaisuuden suhteesta?

Pyhin teoreetikoista erityisesti Georges Bataille on esittinyt,
ettd vainajan ruumis muuttuu hautaan siunaamisessa vastenmie-
lisestd ja saastuttavasta osaksi sosiaalisen ja uskonnollisen elimin
keskusta (Bataille 1988a; 1988b; Anttonen 1996, 76—77; Knott
2005, 145). Siirtyma tdytyy tehdd “oikein” rikkomatta sddntoji ja
toimintatapoja. Sen jilkeen haudassa oleva vainaja on suhteessa
yhteisdelimin keskeisiin arvoihin. Osittain siksi hautausmaihin
ja hautoihin kohdistuu kieltoja ja kiyttdytymissidntojd. Niiden
loukkaaminen on samalla koko yhteisén arvojen loukkaamista.
Kuten Anttonen kirjoittaa: "Moraalinen nirkistys seuraa tilantei-
ta, joissa yksilolliset sovellukset eivit sovi yhteen yleisen tulkin-
nan kanssa — kuka sitten katsookin edustavansa kollektiivisempaa
tulkintayhteis6a” (Anttonen 1993, 57). Tissd yhteydessd kollektii-
vista tulkintayhteis64 yhdistdd pikemminkin “suomalaisuus” kuin

147



5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

“luterilaisuus”. Se, etti hautausmaat ovat kuitenkin luterilaisen
kirkon hallinnassa, kytkee suomalaisuuden ja luterilaisuuden toi-
siinsa.

Kyse ei ole uudesta ilmidstd. Yhteison normeja ja arvoja on
osoitettu ja midritetty hautausmenoin ennenkin — ja huomatta-
vasti selvemmin. Suomalais-kristillisessd perinteessd hautausmaat
ja kirkkomaat ovat toimineet yhtend ihmisten uskonnollisuutta ja
arvoja erottelevana tekijini. Ennen esimerkiksi kirkosta eronnei-
ta tai kirkkoon kuulumattomia ei haudattu kirkkomaan rajojen
sisipuolelle, kuten ei itsemurhan tehneitd tai kirkkokuria rikko-
neitakaan. Hautaaminen saattoi olla julkinen ja kunniallinen ta-
pahtuma tai niin sanotusti hipeillinen. Kirkkolaista hipeillinen
hautaus poistettiin vuonna 1869, ja tilalle tuli hiljainen hautaus,
joka kosketti esimerkiksi kuolleena syntyneitd, kastamatta tai ri-
kollisessa toimessa kuolleita, vikijuomia ylenpalttisesti nauttineita
ja itsensd surmanneita.

Hautausmaita koskevassa keskustelussa nikyy edelleen "py-
hyys”. Kulttuuristen ja fyysisten rajojen “vidirinlainen” yliccid-
minen aiheuttaa nirkistystd, mikid osoittaa suomalaisuuden ja
luterilaisuuden kytkennin olevan edelleen osa sosiaalisen ja us-
konnollisen elimin keskusta. Muutosta teemassa osoittaa se, ettd
hautaamisista ja hautausmaista nirkdstyminen alkaa kilpailulli-
suuden vaiheessa ndyttiytyd pikemminkin asiakkaiden huonona
palveluna kuin pelkistdin yhteisollisind loukkauksina.

Nationalismi

Nationalismia tuotetaan niyttivien rituaalien lisiksi myos arjes-
sa ja joskus huomaamatta. Esimerkiksi haudoilla kiynti jouluna
kuuluu “suomalaisuuteen” ja voi ylldpitdd siten myos nationalis-
mia, vaikka siini ei ole mitidin selvisti nationalismia korostavaa.
(Arkisesta ja huomaamattomasta nationalismista ks. Billig 2002.)
Kuitenkin hautaamiskeskustelussa suomalainen nationalismi ja
luterilaisuus kytkeytyvit toisiinsa hyvin eksplisiittisesti. Luteri-

148



5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

laisten kirkkomaiden haudat ja luterilaisin menoin hautaan siu-
natut henkilot voivat symboloida Suomen kansan “pyhyyttd”, sen
arvoa, loukkaamattomuutta ja erillisyyttd muista. Keskustelu san-
karihaudoista on tyypillisin esimerkki "pyhyyden” diskursiivisesta
yllipidosta, mutta my®s valtiollisten merkkihenkildiden haudoista
ja hautajaisista kirjoittelu toimii samoin. Niiden lisiksi Suomen
rajojen ja alueen merkityksestd kertovat pyrkimykset tuoda vai-
najat kotimaan multaan. Tdmi sota-aikana korostunut piirre (ks.
Kemppainen 2006) saa nykyisen muotonsa muun muassa keskus-
telussa matkustajalautta Estonian onnettomuudessa kuolleiden
hautaamisesta.

1950-luvulla kirjoitetaan sankarihautojen huonosta hoidosta.
Kukkien varastaminen sankarihaudoilta on suurempi pahe kuin
tavallisten hautojen hidirintd. Haudat ovat pyhiinvaelluspaikkoja.
Nimi kertovat sankarihautoihin liitetyistd erityisistd arvoista ja
kielloista. 1960-luvulla aihe katoaa keskusteluista. 1970-luvulla
mainitaan ilkivalta: jadkirien haudoilta varastetaan esineitd ja jopa
jaakdriristejd (mp, 15.8.1976). 1980- ja 1990-luvuilla pohditaan
paljon hautojen ainaishoitoa. Niissd keskusteluissa sankarihau-
dat nostetaan erillisiksi ja eriarvoisiksi. Niille sytytetddn kynttild
jouluisin ja niille taataan ainaishoito samaan aikaan kuin muiden
hautojen osalta se todetaan taloudellisesti mahdottomaksi. Niiden
hoitoa jatketaan, vaikka omaisia ei enid olisikaan. Tami korottaa
sotasankarin liheisten muistamasta yksilostd kansalliseksi merk-
kitapaukseksi. Sankarin arvo ylittdd kasvotusten tapahtuviin kon-
takteihin kiinnittyvdt muistot — ja juuri kasvotusten toteutuvien
kontaktien ylittiminen esimerkiksi printtimedian ja kirjojen vili-
tykselld on Benedict Andersonin (1996) mukaan keskeinen natio-
nalistisen tietoisuuden rakentumisen ehto.

Jalkitraditionaalista kilpailullisuutta korostavien kirjoitusten
lisddntyessi 2000-luvulla sankarihautojen erityisyys nostetaan
painokkaasti esiin. Sankarihaudar pitiisi kunnostaa. Nimet ovat
rapistuneet haudoista. Samaan aikaan ollaan huolissaan sankari-
vainajiin liittyvin perinteen katoamisesta, pidetdin sankarihau-
doilla kdyntia synkkini tapana juhlia itsendisyyttd ja pohditaan,

149



5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

miksi Suomi ei pidd ylld sankariperinnettd esimerkiksi talvisota-
museolla ja sankarihautojen mainostamisella. Niiden mukaan
sankarivainajuuden yllipito on jatkuvassa kriisissd ja elvyttimisen
tarpeessa.

Sankarihautoja koskevassa keskustelussa midritetidn natio-
nalismin rajoja. Niin samalla linjataan, ketkd lopulta kuuluvat
kansallisiin sankareihin. 1950-luvulla ehdotetaan saksalaisten so-
tilashautojen kunnostamista. Niin oletetaan niidenkin olevan osa
kansallista mytologiaa. Karjalaan jidneille vainajille ehdotetaan
muistomerkkid Helsinkiin. Karjalan symbolisesta merkityksestd
todistaa myds sotaveteraani, joka haluaa tulevalle haudalleen koti-
seudun multaa Karjalasta (mp, 15.5.1988).

Vuonna 1970 eris kirjoittaja vastustaa hautausmailla pidetty-
ji “punaisia puheita®’, mikd korostaa suomalaisen nationalismin
poliittista sijaintia, "valkoisuutta”. Samasta aiheesta kirjoitetaan
vuonna 1994, kun kysytddn, miksi piispat siunaavat nyt vuoden
1918 punaisia. Tdssd tapauksessa kyse ei ole nikemyksestd, jon-
ka mukaan vasemmistolaisuus ei kuulu kansalliseen mytologiaan,
vaan siitd, ettd papisto oli valkoisten puolella, ja siksi kirjoittaja ih-
mettelee “punaisuuden” kytkemistd valkoiseen kirkkoon jilkeen-
pdin. Suomen itsendisyyden 75-vuotisjuhlien aikaan vuonna 1992
painotetaan paitsi sankarihaudoilla my6s vuoden 1918 “vapausso-
dan” voittajien hautamuistomerkeilld kidyntid. Esimerkit osoitta-
vat, ettd suomalaisuus ja nationalismi ovat ainakin sankarihautoja
koskevan julkisen keskustelun osalta poliittisesti “valkoisia” tai
oikeistolaisia. Vaikka kirkko ei sininsi ole poliittisesti sitoutunut
instituutio, se kytkeytyy sankarihautojen vilitykselld "valkoiseen”
suomalaisuuteen. Niin on siitikin huolimatta, ettd kisitystd on
“neutraloitu” 1990-luvulla. Piispat pyrkivit muuttamaan asetel-
maa — tai kuromaan avohaavoja umpeen (mp, 28.8.1998) — siu-
naamalla vuoden 1918 punaisia 80 vuotta tapahtumien jilkeen.
Poliittisesti valkoisen sankarimytologian tekeminen koko kansan
yhteiseksi asiaksi nikyy my6s vuonna 1998 kisiteltiessd lottien
roolia vainajien saattamisessa kotiseudun multiin. Rintamalotta

150



5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

kuvaa yhtendistd isinmaallisuutta mainitsemalla, ettd kenenkdin
poliittista ja uskonnollista kantaa ei kyselty (mp, 7.3.1998).

Tunnettujen henkildiden hautajaisia ja hautoja kisittelevissd
kirjoituksissa hahmotetaan, ketkd kuuluvat osaksi kansallista my-
tologiaa. Esimerkiksi vuonna 1954 muuan F. E. Sillanpdin hau-
dalla kiynyt nostaa kohdehenkilon osaksi nationalismin tukijouk-
koja. Eniten kirjoitetaan vuonna 1986 kuolleen presidentti Urho
Kekkosen hautajaisista. Keskustelu kiinnittyy protokollavirhei-
siin, ihmisten epikunnioittavaan kiytokseen hautaamispdivini
ja hautausmaan porttien ulkopuolelle jiineiden ihmisten reaktion
voimakkuuteen. Kekkosen hautajaisissa yhdistyvit nationalismi
ja luterilaisuus, niiden artikulaation “pyhyys”. Tuo “pyhyys” kiin-
nittyy Kekkoseen sikili, ettd hin edustaa kansakuntaa ja hinen
kirkollisissa hautajaisissaan epakunnioittava kiytos ja Suomen lip-
puun liittyvi protokollavirhe aiheuttavat nirkistysti.

Hautajaiset ovat merkittdvid tapahtumia kansallisten sankarei-
den rakentamisessa. Yhden kirjoituksen mukaan Zacharias To-
pelius tuli hyviksytyksi osaksi suomalaista sankarigalleriaa vasta
hautajaistensa yhteydessd. Lisiksi hautajaiset ovat osa kansallista
politiikkaa. Johannes Virolaisen hautajaisten yhteydessd vuonna
2000 poliitikko esitetidn demokratian esimerkillisend vaalijana
ja itse hautajaiset suurena kansallisena tapahtumana. Virolaisen
arvoa ja nousua puoluerajojen ylipuolelle koko kansan hahmoksi
vahvistaa kirjoitus, jossa korostetaan, ettd hautajaispuheen pitéja
ei ollut puoluetoveri, vaan presidentti Mauno Koivisto. Hautajai-
set ovat myos osa ulkopolitiikkaa. Erddn kirjoituksen mukaan on
etikettivirhe, ettd Suomesta ei ollut virallista edustusta Venijin
viimeisen tsaarin hautajaisissa.

Hautaamiseen ja hautausmaihin liittyvd nationalismi ei ole
ollut Helsingin Sanomien piikirjoituksissa erityisen nikyva aihe.
Edelld mainituista kirjoituksista yksikdin ei ole piikirjoitus.
Tdmi kertonee siitd, miten suomalainen nationalismi ja luterilai-
suus yhdistyvit kansanomaisella ja arkisella tasolla. Paikirjoituk-
set ovat kuitenkin avainasemassa matkustaja-alus Estonian merel-
lisen haudan kisittelyssa.

151



5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

Vuonna 1994 uponnut Estonia tulee osaksi hautaamiskeskuste-
lua samana vuonna. Keskustelu jatkuu 2000-luvulle asti. Olennai-
nen kysymys koskee hautaamisen jirjestimistd. Vaihtoehtoina on
ruumiiden nostaminen ja tuominen kotimaan multiin tai merelli-
sen hautapaikan siunaaminen. Niitd yhdistdd ajatus sopivanlaisen
hautaamisen tirkeydesti. Suomen kontekstissa timi tarkoittaa
luterilaista siunaamista. Jos ruumiit jadvit mereen, uppoamispaik-
ka tdytyy ainakin siunata, sinne on rakennettava muistomerkki ja
alue on eristettdvi ja suojeltava hdirinnilei.

Paikirjoituksissa Estonian kisittelyd on ylldttdvin paljon ver-
rattuna muihin hautaamista koskeviin aiheisiin. Yksi selittdvid
tekijd tille on aiheen yhdistyminen kansainviliseen politiikkaan.
Onnettomuudessa kuoli myds virolaisia ja ruotsalaisia, ja uppo-
amispaikalle suunniteltiin sukelluksia. Sukelluksia vastustettiin
osittain siksi, ettd toteuttajat tulivat Saksasta ja Yhdysvalloista.
Suomen ja Ruotsin hallitukset ilmoittivat Yhdysvaltain suurldhe-
tystolle huolestuneisuutensa (vieraskyni, 19.8.2000). Yhdessa pdd-
kirjoituksessa yhdysvaltalaisen sukeltajan Gregg Beamisin “touhu-
ja” kutsutaan “paitcomiksi” (pk, 23.8.2000).

Erityisesti Ruotsissa muodostui kansanliike, jonka tarkoituk-
sena oli saada ruumiit nostettua. Helsingin Sanomissa puolustet-
tiin arkkipiispojen ehdottamaa merellistd hautapaikkaa. Lehti otti
voimakkaasti kantaa myos niitd vastaan, jotka halusivat hairitd
hautapaikkaa” kuvaamalla ja sukeltamalla sielld tai suunnittele-
malla uponneen laivan nostamista. Suomalaisuuden ja luterilai-
suuden kannalta olennaisinta Estoniaa koskevassa kirjoittelussa
oli kuitenkin ajatus siitd, ettd oman maan vainajien (luterilainen)
siunaaminen on erityisen tirkedd, mikili heitd ei saada tuotua
kotimaahaan. Se on osoitus maa-alueen, kansallismielisyyden ja
luterilaisuuden kytkennistd. Meri on hautapaikkana jotain, jonka
soveltuvuus ja "pyhyys” tdytyy erikseen mainita:

Hautapaikka on rauhoitettu hautarauhalailla. Kuten [Viron] pre-
sidentti Lennart Meri sanoi, meri on perinteisesti katsottu yhtd
pyhiksi kuin miki tahansa hautausmaa. (pk, 15.11.1998.)

152



5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

Merta on myds perinteisesti kidytetty hautapaikkana. (vierasky-
ni, 22.11.1998.)

Nationalismi on hautaamiskeskustelun keskeinen osa, jossa
korostuu luterilaisuuden ja suomalaisuuden kytkoksen jatkuvuus.
Kirjoitukset nationalistisesta teemasta ovat lisidntyneet jalkitradi-
tionaalisen kilpailullisuuden vaiheessa (taulukko 4), mutta onko
huoli (valkoisten) sankareiden unohtumisesta ja veteraanien ikdin-
tymisestd sekd kamppailu kansallisen mytologian poliittisesta vi-
ristd lopultakin osoitus muutoksesta ja murroksesta? Erityisesti
Euroopan unionia koskevan keskustelun osalta aikaa 1990-lu-
vun alusta vuosikymmenen puoliviliin on kutsuttu suomalaisen
identiteetin uudelleenmiirittelyn ajaksi (Ruuska 1999, 91-103).
Nationalistinen mytologia, kuten muut maa-alueen ja perinteen
kaltaiset "pyhidd jdrjestystd” rakentavat tekijit, tulee helpommin
esiin, kun se on uhattuna (Paden 2000, 215-216). Toisaalta voisi
sanoa vield vahvemmin, ettd nykyinen huolestunut puhe kansal-

Taulukko 4. Nationalistiset teemat hautauskeskustelussa

1946 - 1968 - 1990 2
1948 1 1970 1 1992 3
1950 1 1972 - 1994 4
1952 2 1974 - 1996 4
1954 3 1976 4 1998 6
1956 1 1978 - 2000 12
1958 - 1980 - 2002 2
1960 - 1982 - 2004 2
1962 - 1984 3 2006 -
1964 - 1986 4 Yhteensé 59
1966 - 1988 4

153



5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

lisesta yhteisostd on osoitus sen tosiasiallisesta katoamisesta (ks.
Bauman 2001, 11-12). Se on nostalgiaa johonkin, jonne ei perin-
teisessd mielessd ole paluuta.

Murroksen ja jatkuvuuden pohdinnan lisiksi teemassa on
olennaista panna merkille Anttosen nikemys, jonka mukaan suo-
malaiseen mytologiaan ei mahdu juurikaan kristillisid suurmie-
hid (Anttonen 1993, 50-52). Tdma pitee myos moderniin aikaan
(Taira 2006b, 201). Kirjoitukset merkkihenkildiden hautajaisista
eivit kisittele esimerkiksi kirkon keskeisid toimijoita, vaan polii-
tikkoja ja kulttuurivaikuttajia. Silti luterilainen siunaaminen on
osa kansallisten merkkihenkildiden hautaamista ja luterilainen
toimintakonteksti on osa sodissa kuolleiden muistamista.

Erilaisuus

Useimmat evankelis-luterilaisen kirkon jisenyyden ulkopuoliset
aiheet ja kannanotot koskevat uskonnottomien hautaamista. Li-
siksi pohditaan ei-kristillisten vihemmistéuskontojen edustajien,
eldinten ja kuolleena syntyneiden sikididen hautaamista. Mairil-
lisesti aihetta kisitellddn eniten jilkitraditionaalisen kilpailulli-
suuden vaiheessa (taulukko 5). Muina aikoina keskustelu on vi-
hdistd lukuun ottamatta vuosia 1960 ja 1966, jolloin kisitelldin
siviilirekisterissd olevien syrjintdd hautapaikkojen ostossa, kirkosta
eronneiden siunaamista ja kappeleiden vuokraamista kirkkoon
kuulumattomille.

1950-luvun ainoa maininta kirkkoon kuulumattomien hautaa-
misesta liittyy kysymykseen, siunaako pappi my®&s siviilirekisteri-
ldiset ja tuleeko pappi puhumaan haudalle. T4lloin kantana oli,
ettd vainajan toiveita pyritddn kunnioittamaan ja pappi kiyttdd
harkintakykydin pidtoksissidn. Vuonna 1960 esitetdin kirkevi
kannanotto siviilirekisteriin kuuluvien syrjinnistd hautapaikkojen
hankinnassa. Samanaikaisesti eronneita syytetiin yleisiin hau-
takustannuksiin osallistumisen vilttelysti. Samoin paheksutaan
seki kirkosta eronneita siunaavia pappeja ettd yleistd kiytintod,

154



5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

Taulukko 5. Kirkkoon kuulumattomien hautaamista koskevan
keskustelun vuosittainen jakaantuminen

1946 - 1968 - 1990 -
1948 - 1970 1 1992 5
1950 - 1972 1 1994 2
1952 - 1974 - 1996 -
1954 2 1976 - 1998 3
1956 - 1978 - 2000 3
1958 - 1980 - 2002 1
1960 8 1982 - 2004 9
1962 - 1984 - 2006 1
1964 - 1986 2 Yhteensd 46
1966 5 1988 3

jonka mukaan kirkkoon kuulumattomat haudataan samaan maa-
han kirkon jisenten kanssa. Erdind vaihtoehtona nostetaan esiin
hautaustoimen kunnallistaminen, vaikka useimmissa kirjoituksis-
sa kirkkoon kuulumattomiin suhtaudutaan kielteisesti.

Vuonna 1996 puidaan kysymysti, voiko kirkko vuokrata kap-
peleita eriuskoisten hautajaisiin. Kannanottoja esitetdin puolesta ja
vastaan. Puolustajat vetoavat yhteiskunnan tukeen seki yhteisojen
ja yritysten maksamaan kirkollisveroon, jota voisi kdyttdd tihin
tarkoitukseen. Eris titd mieltd oleva korostaa, etti kirkon valta
on suojattu ja lihes kyseenalaistamaton. Siksi “se on tullut kai-
ken noyryytensi keskelld ylpeiksi” ja "lajitellut ihmisi, leimannut
lahkolaiseksi kaiken muun uskonnollisen tyon ja painostanut toi-
sinajattelevia.” (mp, 9.6.1966.) Vastustajien mukaan kappeli ikdin
kuin saastuu sopimattomasta puheesta tai kiytoksesti.’

Keskustelu kuihtuu 1970-luvulla, mutta 1980-luvun puolivilin
jalkeen aletaan vaatia uskonnottomille omaa kalmistoa Helsinkiin.

155



5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

Uskonnottomien hautausmaasta paitettiessi jopa paakirjoitukses-
sa iloitaan asiasta ja korostetaan samanarvoisuutta, kirkkomaiden
eriarvoisuutta vastaan. Tétd seuraa vuonna 1988 toive valtion kor-
vauksista ei-kristittyjen hautaamiseen. Perusteet haetaan jilleen
yritysten maksamasta kirkollisverosta.

Periaatteellinen keskustelu siitd, kenelle hautaustoimi kuuluu,
voimistuu 1990-luvulla. Eurooppalaistumisen ja moniarvoistu-
misen eetoksen puitteissa vedotaan kiytintoihin muissa maissa,
joissa hautaamista ei hoida kirkko. Kirkon puolelta ehdotetaan
uutta ratkaisua, jossa hautaustoimi olisi kunnallinen, mutta kirk-
ko hoitaisi edelleen siunaamisen. Vaatimukset kunnallistamises-
ta mielletddn vapaa-ajattelijoiden agendaksi, jolle ei ole todellista
kysyntdd. Ongelma muuttuu vihitellen periaatteellisesta kiytin-
nolliseksi. T4lloin kysytddn esimerkiksi, minne uskonnottomien
uurnahautausmaa sijoitetaan. Vuosikymmenen lopussa keskus-
tellaan taas periaatteellisista kysymyksistd ja vaaditaan uskonto-
kuntien yhdenvertaisuutta. Kiytinnon ratkaisuksi ehdotetaan
yhteisoveron jakamista my6s vihemmistdyhteisdjen hautaustoi-
meen. Kilpailullisuudelle tyypilliseen tapaa kirkon etuoikeutetun
aseman yhteisdveron saajana viitetdin vairistivin kilpailua. On-
gelmallisena pidetdin myos kirkkoon kuuluville perikuntalaisille
lankeavia korkeampia maksuja, kun haudattavana on kirkkoon
kuulumaton omainen. Vuonna 2003 voimaan tulleen uuden us-
konnonvapauslain ennakoidaan muuttavan tilannetta siten, ettd
kaikkien uskonnollisten yhdyskuntien jisenet ja uskonnottomat
ovat samanarvoisessa asemassa.

Vuoden 2004 uutinen, jonka mukaan muutama pappi kieltdy-
tyy siunaamasta kirkosta eronneita, aloittaa sekd periaatteellisen
keskustelun aiheesta ettd kilpailutaloudelliset pohdinnat kirkon
”hautausmonopolista”. Kirkosta eronneiden siunaamista pidetdin
yhtdiltd epijohdonmukaisena, toisaalta kirkon tehtivini ja papin
omantunnon asiana. Hautaustoimen monopoliasemasta keskus-
teltaessa korostetaan, ettei sellaista ole teoriassa, mutta erillisten
hautausmaiden perustaminen on kiytinnossia hankalaa. Vuonna
2004 voimaan tullutta lakia, jonka mukaan hautamaksut ovat sa-

156



5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

mat niin kirkon jisenille kuin muillekin, pidetdin yhtdiltd epdoi-
keudenmukaisena, toisaalta uskonnonvapautta korostavana.

Islamilaisista hautausmaista kirjoitetaan aineistossa ensimmii-
sen kerran vuonna 2000 (esim. mp, 28.3. 2000). Silloin Suomen
Islamilainen Yhdyskunta korostaa, ettei ole tekemisissid Islam-Kes-
kus Siition hautausmaahankkeen kanssa, koska siitiossi toimi-
vaa henkilod epiiltiin hautaustoimeen liittyvistd veropetoksesta.
Juutalaiset hautausmaat ja niihin kohdistuvat tuhoty6t mainitaan
vain Israelin yhteydessi. Tdssd aineistossa eriuskoisten hautaus-
maista ei, ylldttdvad kylld, kdyda vilkasta julkista keskustelua. Ole-
tettavasti aihetta on puitu enemmin paikallisemmilla tasoilla.

Muiden kuin ihmisten hautaamista pohditaan erityisesti vuon-
na 1986, jolloin eldinten siunaamista pidetddn yhtdiled epikristil-
liseni ja toisaalta suotavana. Puoltavia kannanottoja on enemmin
ja niissd painotetaan eldinten merkitystd ihmisille. Kielteisissd
nikemyksissi vedotaan Raamattuun. Toinen muunnelma tee-
masta on kysymys abortoidun sikién siunaamisesta. Aiheesta on
kannanotto jo 1970-luvulla, mutta keskustelun saa aikaan vasta
keskenmenon kokenut nainen, joka olisi halunnut "kudosjitteen”
hautaan eiki kaatopaikalle. Kirkon piirin kommenteissa tunnet-
tiin sympatiaa, mutta kuitenkin puolustettiin kiytint6d, jonka
mukaan haudattavan sikion vihimmaisikiraja on 180 vuorokaut-
ta. Ortodoksipapin puheenvuorossa aborttia myds vastustettiin.

Kirkko on perinteisesti varannut siunaamisen ihmisille. ITh-
minen on edelleen keskidssd, mutta siunauksen piirin rajat ovat
liikkeessd. Tamikin voidaan tulkita osoitukseksi erilaisuuden, yk-
siléllisen asiakkuuden ja kilpailun noususta hautauskeskusteluun.
Uudet toiveet kohtaavat perinteiset tai konservatiiviset kannat.
Niiden oikeutuksesta kdydain julkista keskustelua.

Jatkuva muutos

Hautaamista koskevan keskustelun perusteella voidaan sanoa, ettd
kirkon tdytyy nykydin perustella asemansa. Toisen maailmanso-

157



5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

dan jilkeisind vuosina sen asemaa hautaustoimen hoidossa ei ky-
seenalaistettu yhtd aktiivisesti kuin viimeisten vuosikymmenten
aikana. Moniarvoisuuden ja yhdenvertaisuuden nimissi kirkko
joutuu puolustuskannalle, kun aikaisemmin uskonnottomien ja
eriuskoisten piti pikemminkin vaatia oikeuksiaan yksityishenki-
16ind ja harvinaislaatuisina poikkeustapauksina. Moniarvoisuus
ja yhdenvertaisuus kytkeytyvit kilpailullisuuden diskurssiin, jossa
hautaustoimi nihddin yhd useammin vapaan kilpailun alueeksi,
kirkon (kidytinn6n) monopoliasema kilpailua tyrehdyttiviksi ja
ihmiset asiakkaiksi.

Helsingin Sanomien pdikirjoituksissa on korostettu hautaustoi-
men kunnallistamista osana kirkon ja valtion erottamista 1960-lu-
vun puolivilistd 1980-luvulle. Viimeisen kahdenkymmenen
vuoden aikana uskonnottomien ja ei-kristillisten vihemmistous-
kontojen hautaamisesta on keskusteltu entistd enemmin. Niistd
havainnoista huolimatta hautaamisen ja hautausmaiden liheisyys
luterilaisuuteen muodostaa edelleen hegemonisen kytkoksen.

Uskontososiologi Grace Davie (1994) kuvasi 1990-luvulla brit-
tildisen yhteiskunnan uskonnollisuutta iskulauseella "uskoa ilman
kuulumista”. Hin tarkoitti, ettd ihmisilld on edelleen uskonnollisia
uskomuksia, mutta he eivit aktiivisesti harjoita uskontoa kirkkoins-
tituution jirjestimissd tapahtumissa. Suomalaiseen yhteiskuntaan
sopii hautaamiskeskustelujen valossa pikemminkin “kuuluminen
ilman uskoa”. Mydhemmin Davie on kehittinyt termin sijaisus-
konnollisuus” (vicarious religion), joka kuvaa varsin osuvasti seki
Isoa-Britanniaa etti Suomea. Ihmiset delegoivat merkittiavin osan
uskonnon harjoittamisesta kirkoille ja papeille. IThmiset tyytyvit
kirkkoon, joka toimii heille vain resurssina ja jonka puoleen voi
kadntyd tarvittaessa (Davie 1999; 2002). Suomalainen keskuste-
lu hautausmaista sopii hyvin tihin. Kirkon jisenini ollaan usein
siksi, ettd kirkko toimii viimeisen matkan jirjestdjini. Kysymys ei
ole julkilausutusta uskosta tai teologisista perusteluista, vaan siiti,
ettd se kuuluu edelleen tapaan olla tavallinen suomalainen. Aina-
kaan hautauskeskusteluissa teologiset teemat eivit ole yleisid. Vain
kysymys eldinten siunaamisesta vuonna 1986 ja vuoden 2002

158



5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

pohdinta kanttorien mahdollisuudesta toimia hautaan siunaajina
sisaltavit teologista viittelyd. Julkisen keskustelun valossa kansa
on padosin tyytyviinen siihen, ettd kirkko hoitaa hautaustoimen.
Kilpailullisuuden asiakkuutta, avointa kilpailua ja yksilollistd pal-
velua korostava diskurssi ei poista kirkon etuoikeutettua asemaa
eikd tdysin katkaise luterilaisuuden ja suomalaisuuden sidosta. Se
kuitenkin pakottaa luterilaisen kirkon oikeuttamaan asemansa
julkisessa keskustelussa vahvistamalla sidostaan suomalaisuuteen
esimerkiksi puhumalla kristillisistd hautausmaista kansallisena
kulttuuriperinténi. Se myds muokkaa sitd, miten sijaisuskonnol-
lisuus” toimii palvelun tarjoamisen ja asiakkuuden kautta. Hau-
taustoimen kunnallistamista ei vaadita erityisen dinekkiisti. Sen
sijaan keskustelijat ovat melko yksimielisii siitd, ettd vakaumusten
erilaisuus pitdd ottaa huomioon hautaustoimen organisoinnissa.

Pohdimme Veikko Anttosen kanssa uskonnollisuuden ja pyhit-
timiskdytintojen muutosta yhteisartikkelissamme vuonna 2004
seuraavasti:

Vaikka linsimaisissa jilkiteollisissa yhteiskunnissa ei ole enii
selvidd menneisyyden yhteniiskulttuurien tarjoamista viitekehyk-
sistd kisin idealisoitua rajaa pyhin ja yleisen tilan vililli ja vaik-
ka merkitykset eivit ole endi turvassa kulumiselta, koti, kirkko
moskeija, temppeli, isinmaa ja hautausmaa ovat edelleen pyhii
tiloja. Tdmin ohella yksildt voivat luoda erilaisia tyyli- ja ma-
kukulttuureja vetimillid pyhin ja maallisen rajan periaatteessa
minne vain. (Anttonen & Taira 2004, 32.)

Kenties merkitykset eivit ole koskaan olleet turvassa kulumi-
selta. Kuitenkin hautaamista, hautoja ja hautausmaita koskevaa
julkista keskustelua tarkastelemalla kdy ilmi, ettd suomalaisessa
modernisaatiossa on seki jatkuvuuden ja sdilymisen ettd muutok-
sen ulottuvuudet. Hautausmaa on edelleen pyhi tila, kuten laina-
uksessa esitimme. Siini kytkeytyvit suomalaisuus ja luterilaisuus,
kuten olen osoittanut kyseisen artikulaation kannalta merkittivien
osateemojen tarkastelulla. Traditionaalisessa vaiheessa suhdetta ei
erityisemmin kyseenalaistettu. Suunnitelmallisuuden vaiheessa

159



5. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

suhdetta pyrittiin heikentimain erityisesti Helsingin Sanomien
piakirjoituksissa, mutta hautaustoimen organisoinnin kannalta
tulokset olivat vihiiset. Yksilot kuitenkin luovat erilaisia tyyli- ja
makukulttuureja. Tdmin aihepiirin kohdalla se nikyy parhaiten
kirkon perinteistd asemaa haastavassa kilpailullisuuden vaiheessa.
Olen esittinyt, ettd timd muutos — huolimatta melko merkitti-
vistd diskursiivisista siirtymistd, nationalismin muuttumisesta ja
erilaisten vakaumusten ja vaatimusten lisiantymisestd monimuo-
toisuutta korostavassa yhteiskunnassa — ei ole tdysin katkaissut lu-
terilaisuuden ja suomalaisuuden suhdetta. Sen sijaan on ilmaantu-
nut uudenlainen diskurssi, jonka puitteissa suhdetta artikuloidaan
ja pyritddn oikeuttamaan uudelleen.

160



6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

Islam on noussut keskeiseksi osaksi julkisuutta lihes koko maa-
ilmassa (Allievi 2003a; Esposito 2003). Osittain tdstd syystd isla-
min mediakuvaukset ovat olleet jo pitkdin suosittu tutkimusaihe.
Uskonnon ja median suhteen tarkastelu on voimistunut laajem-
minkin viime vuosina. T4ssd luvussa selvitin, miten ja millaisin
kehyksin islamia on kuvattu ja miten siitd on keskusteltu pitkin
aikavilin sanomalehti-julkisuudessa. Kisittelen Helsingin Sanomia
ja keskityn ensisijaisesti paakirjoituksiin ja mielipidekirjoituksiin.
Tarkasteluvilind on niin sanotun toisen tasavallan aika 1946-—
1994, toisen maailmansodan pdittymisestd Suomen liittymiseen
Euroopan unioniin (ks. Alasuutari 1996). Tuona aikana Suomi
modernisoitui maatalousvaltaisesta teolliseksi ja jilkiteolliseksi
yhteiskunnaksi. Islam on noussut merkittivisti yleisemmiksi kes-
kustelunaiheeksi Suomessa 1990-luvulta alkaen, lihinni kahdesta
syystd: maahanmuutto muslimienemmistoisisti maista Suomeen
on kasvanut ja islamista on tullut entisti nikyvimpi maailmanpo-
lititkan osa. Siind mielessd timin luvun aikarajaus mairiccad ka-
sittelyn erddnlaiseksi “nykypéivin esihistoriaksi”. Siind aloitetaan
ajasta, jolloin islamia ei kisitelty juuri laisinkaan ja pdiddytdin ti-
lanteeseen, jossa islamista tulee vihitellen osa suomalaisen julkisen
keskustelun arkea.!

Helsingin Sanomat on Suomen luetuin ja vaikutusvaltaisin pii-
vilehti. Se on periaatteessa sitoutumaton, mutta kdytinnossi sitd
pidetddn poliittisesti oikealle kallellaan olevana lehtend. Tama ni-
kyy paikirjoituksissa, mutta mielipiteissd melkein mistd tahansa

161



6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

aiheesta on esilld vastakkaiset nikemykset. Keskeistd tissd ei ole
vain lehden poliittinen sijainti, vaan ne (usein vastakkaiset kannat
sisaltavit) kehykset, joiden mukaan aiheista keskustellaan. Se, mi-
ten ja missd kehyksessi islamia merkityksellistetddn ja miten nuo
kehykset niveltyvit suomalaiseen ja linsimaiseen modernisaatioon,
on mielenkiinnon kohteeni. Pyrin kuvaamaan ajallisia jackuvuuk-
sia ja muutoksia, osoittamaan islamin kisittelyssi toistuvia retorisia
strategioita ja hahmottamaan islam-kuvauksia osana suomalaisen
yhteiskunnan diskursseja.” Esitdn, ettd islamia koskevissa kirjoi-
tuksissa midritellddn viime kddessi suomalais-linsimaista identi-
teettid, sitd, mitd ja millaista on olla hyvi ja moderni suomalainen.

Tarkastelun kohteena on “diskursiivinen uskonto” (Brown
2009), tdssd tapauksessa diskursiivinen islam. Se tarkoittaa en-
sisijaisesti uskonnoksi miiritettyd perinnetti koskevien tekstien
tutkimista. Kohteena eivit ole ensisijaisesti ihmiset, eikd jokin
sanomalehtijulkisuuden ulkopuolinen islam. En mydskidin pyri
esittdmaidn, ettd diskursiivinen islam vastaa tai ei vastaa jotain
sen ulkopuolista todellisuutta, esimerkiksi sitd, miten kuvauksen
kohteet eldvit ja ajattelevat. Keskusteluilla sindnsd on vaikutuk-
sia ihmisiin. Julkisuudessa kiydédin “sanapolitiikkaa” (Said 1997):
erilaiset toimijat perustelevat, oikeuttavat ja arvottavat nikemyk-
sidnsd ja toimintaansa, avaavat ja sulkevat erilaisia vaihtoehtoja.
Sanat ja niiden edistimit vallan liikkeet ovat itsessdin merkittivid
tapoja kanavoida kiytinnollisid intresseji, esimerkiksi vahventaa
taloudellista, poliittista ja kulttuurista valtaa, mutta lisiksi ne rai-
vaavat tietd konkreettisille toimille. Tami korostaa kielen ja vallan
likeistd suhdetta.

Jaan julkisuuden islamin neljd4n vaiheeseen ja ajanjaksoon. Sit-
ten analysoin erikseen Israelin ja Palestiinan konfliktin kisittelya.
Luvun jilkipuoliskolla kisittelen vield kuvauksissa kdytettyjd reto-
risia strategioita ja niiden kytkeytymistd suomalaiseen ja linsimai-
seen modernisaatioon.

Islamin kuvaamisen jakaminen vaiheisiin on vahvasti yksinker-
taistavaa. Se typistdd islam-kuvaston muutamiin siirtymiin, joskin
samansuuntainen kehityskulku on nihtivissi my6s toisenlaisissa

162



6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

aineistoissa (Linjakumpu 1999; Multanen 2002). Se toimii heuris-
tisena tyokaluna, jonka avulla paistian pohtimaan diskursiivisten
kehysten siirtymii ja niiden suhdetta laajempiin yhteiskunnallisiin
ja kulttuurisiin konteksteihin. Erddnd esimerkkini yksinkertais-
tavuudesta voidaan pitdd sitd, ettd jatkuvasti kisittelyssi oleva Is-
raelin ja Palestiinan tilanne ei niy suoraan siirtymissd. Siirtymit
eivit myoskdin ole kokonaisvaltaisia. Eri kehykset ovat olemassa
osittain samanaikaisesti, mutta jaottelu perustuu ajankohdilleen
tyypillisten ja toistuvien kehysten tunnistamiseen.

Islamin kisittely alkaa aineistossa vuonna 1948. Varhaisimmat
kuvaukset ovat piikirjoituksissa ja niissd keskitytddn Lihi-idin
poliittisiin kysymyksiin. Sama painotus pitee suurimpaan osaan
ennen 1990-lukua julkaistuista mielipidekirjoituksista. Islam tu-
lee nakyvisti osaksi suomalaista yhteiskuntaa vasta voimistuneen
maahanmuuton my6td 1990-luvulla. Siksi my6s jaottelun kolme
ensimmaistd vaihetta sisdltdvit kisityksen fyysisestd etdisyydestd
islamin ja “meiddn” vililld. Vasta neljannessi vaiheessa islam alkaa
tulla fyysisesti liheiseksi, myds suomalaisessa yhteiskunnassa lisna
olevaksi tekijaksi.

Kolonialismi, nationalismi ja
itsendisyyskamppailut (ennen vuotta 1966)

Islamin — tai muhamettilaisuuden, kuten tuolloin oli tapana il-
maista — kisittely on vihidistd ennen 1960-lukua. 1940-luvulla
arabialainen ja muhamettilainen maailma ovat kdytinndssi syno-
nyymisid (pk, 16.5.1948), vaikka myds pakistanilaisia kutsutaan
muhamettilaisiksi (pk, 15.8.1948). 1950-luvun alkupuolella mu-
hamettilaisuus mainitaan Irakin, Egyptin ja Algerian poliittisen
tilanteen yhteydessi. Siihen liittyy takapajuisuus, kuohunta, us-
konkiihkoilijoiden fanaattisuus ja uskonnollisista perusteista nou-
seva muukalaisviha (pk, 27.7.1952; pk, 19.8.1952; pk, 1.12.1952).
Uskontojen arvojirjestyksestd ei jad episelvyyttd kuvattaessa Isra-
elin naapureita:

163



6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

Arabit ovat muhamettilaisia ja vaikka he tunnustavatkin Kris-
tuksen yhdeksi profectoista, ei heiddn lakinsa ole kristillinen laki.
Heidin lakinsa on ollut aina heidin kiyrisapelinsa kirjessi ja us-
konnollisen fanaattisuutensa avulla he ovat aikoinaan levittineet
profeetan valtaa laajoille alueille Euroopassa, Afrikassa ja Aasias-

sa. (pk, 13.10.1956.)

Vuonna 1958 korostetaan, ettd Yhdistyneeksi arabitasavallaksi
liittoutuvia Syyriaa ja Egyptid yhdistdd kielen lisiksi uskonto (pk,
4.2.1958). Kirjoitukset keskittyvit Egyptin ”diktaattoriin” Gamal
Abdel Nasseriin, joka on vuoroin Israelia politiikallaan saartava
johtaja ja propagandaa “muhamettilaisen paimentolaiskansan
keskuuteen” levittavd ideologi (pk, 24.4.1958; pk, 29.4.1958). Jo
talldin on ilmassa mydhemmin yleistyvda pelkoa islamin levii-
misestd. Kirjoituksissa puolustetaan implisiittisesti ajatusta afrik-
kalaisten valtioiden kuulumisesta “afrikkalaisille”, jonne sotilas-
diktatuurien ja panarabismin — ei niinkdin uskonnon — peldtiin
leviavin (pk, 24.4.1958; pk, 20.11.1958).

"Muhamettilaisuus” alkaa esiintyd useammin kirjoituksissa
1960-luvulla, erityisesti vuonna 1962 Algerian pyrkiessd itseniis-
tymiin Ranskan vallan alaisuudesta. Algeriaa edustavat muha-
mettilaiset, joille Ranskan presidentti Charles de Gaulle padcedd
antaa maan saadakseen aikaan rauhan (pk, 7.2.1962). Asiat ker-
rotaan de Gaullen (aktiivisesta) perspektiivistd: hin siitelee, pade-
tid, toimii. Muhamettilaiset kuvataan toimintaa vastaanottavak-
si. Lisiksi heiddn oletetaan menettivin malttinsa hetkelld milld
hyvinsi. He ovat rdjihdyspisteessd, koska “terroristiryhmittyma”
OAS toimii vikivaltaisesti muhamettilaisia kohtaan (esim. pk,
6.3.1962; pk, 6.5.1962; pk, 16.5.1962).

Muhamettilaisuus muodostaa sosiaalisen kitin erilaisille itse-
niisyyttd tavoitteleville tai sitd vahvistaville maa-alueille. Se esite-
tadn yhdistiviksi tekijiksi, jonka nimissi voidaan nousta vastus-
tamaan kolonialisoivia valtioita tai luoda liittoja naapurivaltioiden
kanssa. Tuolloin islam, tai muhamettilaisuus, jisentyy pddosin
nationalistisessa kehyksessa.

164



6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

Arabi-islam sunrvaltapolitiikan paineessa (1966—1974)

1960-luvun lopulla ja 1970-luvun alussa islam alkaa jisentyd
suurvaltapoliittisessa kehyksessd. Se asemoituu kapitalistisen lin-
nen ja kommunismin puristuksiin, puun ja kuoren viliin. Toki
kommunismin pelko mainittiin jo 1950-luvulla islamilaisen maa-
ilman yhteydessi, kun kerrottiin, ettd Yhdistyneen arabitasavallan
enemmistd on “niin alhaisella kehitystasolla, ettd taitavasti harjoi-
tettu kommunistinen propaganda voi helpostikin saada jalansijaa”
(pk, 4.2.1958). Suurvaltapolitiikasta tulee tyypillinen keskustelua
jasentivi kehys kuitenkin vasta 1960-luvun jilkipuoliskolla. Islam
kytkeytyy osaksi arabien poliittista agendaa vuonna 1966, kun
”Saudi-Arabian vahvatahtoinen monarkki Feisal [...] suunnitte-
lee jonkinlaista uutta puhtaasti islamin merkeissd toimivaa ja aina
Iraniin saakka ulottuvaa arabiyhteis6i” (pk, 7.8.1966) ja pyrkii
luomaan “muhamettilaisen uskonnon yhdistimia arabiblokkia
Nasserin vastapainoksi” (pk, 21.8.1966).> Myohemmin tarkaste-
lun osalta on huomattava, etti tissi vaiheessa islamia ei kuvata
itsendiseksi voimatekijiksi. Lisiksi kyse ei ole linteen ulottuvasta
ja globaalista islamin noususta, vaan muutaman arabivaltion yh-
teistyOstd, jossa islamilla on osansa.

Islamin ja arabivaltioiden yhteenliittymi asettuu Helsingin Sa-
nomissa osaksi suurvaltapolititkan moraalista ja poliittista hierar-
kiaa. Se selventii, miksi islam ei ole vield todella varteenotettava
poliittinen voimatekija. Lintinen demokraattinen kapitalismi,
jota edustaa ensisijaisesti Yhdysvallat, on hyvi ja tavoiteltava, kun
taas Neuvostoliiton tukema kommunismi ja sosialismi ovat pahoja
ja kartettavia. Islam on niiden vilissi. Sen asema tidssd hierarki-
assa selittyy osaltaan silld, ettd se kuvataan irrationaaliseksi ja/tai
passiiviseksi. Siltd puuttuu aito toimijuus. Sitd ohjataan, mutta se
ei itse kykene toimimaan tiydellisesti. Kommunismi on merkitti-
vampi linsimaisen demokratian ja kapitalismin vastavoima, kos-
ka se on moderni, rationaalinen ja aktiivinen, joskin moraalisesti
alempiarvoinen. Islam puolestaan on perinteinen (ei-moderni),
vanhanaikainen ja kehittymiton, muutamia sosialistisia kokeilu-

165



6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

ja lukuun ottamatta monarkiaa kannattaviin valtioihin yhdistyva
nimike (pk, 16.5.1966). Siten arabi-islam sijoitetaan kuvauksissa
puun ja kuoren, kapitalismin ja sosialismin viliin. Se joutuu vas-
taanottamaan suurvaltapolitiikan liikkeet ja on jatkuvasti vaarassa
muuttua pelinappulaksi.

Kylméin sodan heikentyminen ja islamin nousu (1974—1984)

Nationalistisen ja suurvaltapoliittisen kehyksen sijaan islamia ale-
taan 1970-luvun puolivilissi kuvata itseniiseksi voimatekijaksi,
joka ei enidd ole suoraan kytkeytynyt suurvaltapolititkkaan eika
aikaisempaan arabinationalismiin. Asetelma muuttuu monimut-
kaisemmaksi my®s siten, ettd arabimaat eivit ole yksiselitteisesti
Neuvostoliiton liittolaisia eikd Israel Yhdysvaltojen:

Yhdysvallat jatkaa taloudellisen ja sotilaallisen tuen antamista
Israelille. Kuitenkin Nixonin kierros — joka suuntautui myos
neljdn arabimaahan — osoitti selvisti, ettd lihi-iddn asetelmat
ovat muuttuneet. Ulkoministeri Henry Kissinger totesikin tuon
muutoksen suorin sanoin. Lehdistokonferenssissaan hin sanoi
tajuavansa, miten tuskallista Israelin on havaita, ettd lihi-idin
tihdnastinen vastakohta-asetelma — Yhdysvallat yhdelld ja Neu-
vostoliitto toisella puolella — on nyt vaihtunut monimutkaisem-

pien suhteiden kokonaisuudeksi. (pk, 19.6.1974.)

Yhdysvallat kritisoi Israelia ja osa arabimaista karttaa Neuvos-
toliittoa. T4std tilanteesta, kylmin sodan asetelmien heikentymi-
sestd, islam jdsentyy omalakiseksi voimatekijiksi. Vuonna 1974
kirjoitetaan Libyan ja Tunisian yhdistymisestd islamilaiseksi arabi-
tasavallaksi (pk, 15.1.1974). Samoin spekuloidaan Libyan ja Egyp-
tin mahdollisesta liitosta ja Libyan Gaddafin uhittelusta Israelille
(pk, 9.8.1974). Tilloin kehittyy uusi kolmijakoinen diskurssi, jossa
islam alkaa erottua arabeista erilliseksi tekijiksi: teollisuusmaat,
kehitysmaat ja islamilaiset valtiot (pk, 24.2.1974; paikirjoitussi-
vun kolumni 5.3.1974).

166



6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

Islamin varsinainen nousu paikantuu Iraniin, jonka vallanku-
mousta on pidetty reaktiona kylmin sodan logiikkaa ja koettua
epdoikeudenmukaisuutta vastaan (Mannisté 2003, 126). Vuoden
1979 islamilaiseen vallankumoukseen kulminoitunutta tilannetta
kidsitellidn paljon my6s lihemmin tarkastelemassani aineistossa
(vuosina 1978, 1980, 1982, 1984). Johtaja ajatolla Khomeini ni-
metddn vilittomasti uskonnolliseksi kiihkoilijaksi, jota “kiinnos-
tavat vanhan uskonnollisen lain saattaminen taas voimaan, laajo-
jen maa-alueiden palauttaminen kirkolle, kaiken uuden ja vieraan
vaikutuksen torjuminen” (pk, 2.11.1978). Tuolloin Helsingin Sa-
nomissa esitettiin, etti Iranin kansa ei mene shaahi Reza Pahle-
via vastustavan islamilaisen opposition puolelle. Olihan Pahlevi
pohjoisesta perspektiivistd katsottuna moderni — joskin korruptoi-
tunut — johtaja, joka ei Khomeinin tapaan pyrkinyt kdintimiin
edistyksen suuntaa. "Ulkopuolista vaikutusta vastaan” reagoivan
islamin nousun voimakkuuden yllityksellisyydestd kertoo kuiten-
kin lehden kuukaudessa muuttunut kanta, jonka mukaan Iranissa
“paluuta normaaliin tuskin voi tapahtua ilman sovintoa timin us-
konnon kanssa” (pk, 12.12.1978).4

Khomeiniin henkiloityvi kiihkomielisyys, fanaattisuus ja tai-
pumattomuus alkaa vallankumouksen jilkeen olla koko Iranin
valtiota mediakuvauksissa leimaava piirre. Erityisesti vuoden 1980
panttivankidraama, jossa Iran piti yhdysvaltalaisia vankeina, de-
monisoi sen. Valtiolta puuttuu todellinen kansanvalta ja johtajalta
terve jarki (muut lehdet, 30.1.1980; pk, 1.2.1980), vaikka samaan
aikaan ymmirretddn uskonnollisten johtajien olevan kaikkea
muuta kuin yksimielisid. Jopa siind vaiheessa, kun aletaan puhua
islamin noususta sekd tarpeesta kunnioittaa islamia, korostetaan
Iranin vallankumouksen kisittimitontd ja vastenmielistd luon-
netta. Iranin islamilainen vallankumous erotetaan islamista si-
ninsd”:

Islam on kunnioitettavan vikevi uskonto. [...] Useimpien mu-
hamettilaisten usko tuntuu olevan eldvii; islam saa uskovaisensa
mieltimdidn maailman jirjestelmillisend ja tarkoituksenmukai-

167



6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

sena kokonaisuutena. Islamin kunnioitettavuudesta huolimatta
Iranin islamilaiseksi vallankumoukseksi nimitetyssi tapahtu-
masarjassa on monia kisictimittdmid ja vastenmielisid piirteitd.
[...] Kaiken, miti Iranissa on tapahtunut, ei kuitenkaan tarvitse
johtua islamista sininsd. Koraanin opetukset ovat joustavia ja
tulkinnanvaraisia. (pk, 16.7.1980.)

“Islamista sindnsi” tulee potentiaalisesti moderniin aikaan
sopiva, kun taas Khomeini on esimerkki henkil6std, joka yrittdd
“kadntdd kehityksen pyordd taaksepdin” (mp, 24.8.1980). Kho-
meinin Iran edustaa linnen modernissa edistysvisiossa mennyttd
maailmaa, jonka vidjiamittdmani kohtalona on kadota. Sen syn-
ty selitetddn reaktioksi lilan nopeasti tuotuun linsimaiseen sivis-
tykseen, silld edistymisen ajatellaan vaativan aikaa. Uskonnollinen
pappisvalta on vdiristymi, joka ei sovi “ihmiskunnan nykyiseen
kulttuuritietoisuuteen”. Siksi sanomalehden toimittaja ehdottaa,
ettd “voimme olla jokseenkin varmoja, ettd iranilainen nykyvaihe
on ohimenevii laatua” (toimittajan kolumni, 20.7.1982). Iranin
tilanne, ja poliittisen islamin nousu, midrittyy esimoderniksi,
menneisyyteen kuuluvaksi vaiheeksi.” Tdmi osoittaa hyvin, miten
linsimainen modernisaatio muodostaa mallin, jota my6s ei-linsi-
maisten maiden historian odotetaan noudattavan.

Llamin liikkuvuus (1984—1994)

Kisitys liikkkuvuuden kasvusta ja ddriaineisten levidmisestd Lihi-
idin ulkopuolelle alkaa kehystdd islamia suunnilleen vuodesta
1984 eteenpdin. Islam ei endi jisenny vain paikalliseksi ilmi6ksi,
vaan sen oletetaan levidvin ylikansallisesti ja muodostavan omaeh-
toisen voimatekijin. Islam ymmairretddn erilaisia ryhmii ja valti-
oita yhdistiviksi tekijiksi. Levottomuudet esimerkiksi Tunisiassa
tulkitaan maan rajojen ulkopuolelta tulevien diri-islamilaisten ai-
heuttamiksi. Samalla aletaan ounastella "islamilaisen fundamen-
talismin” levidmistd linteen ja jopa Suomeen (pk, 3.1.1986). Myos

168



6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

“arabien kostotoimia Suomea vastaan” (mp, 26.4.1990) pelitiin
Suomen tukiessa Neuvostoliiton juutalaisten paluumuuttoa Israe-
liin. Niin luodaan juopaa linnen kristillisen kulttuurin ja islamin
vilille (pk, 6.2.1988). Poikkeuksen tihin negatiivissivytteiseen
islamin kisittelyyn tuo Persianlahden sota, jonka aikana islamista
kirjoitettiin myds myonteiseen sdvyyn. Erityisesti mielipidekirjoi-
tuksissa korostettiin, etti liitimme islamin virheellisesti alueen
ongelmiin ja vikivaltaisuuteen ja sivuutamme samalla Yhdys-
valtojen (ja yleisemmin koko linnen) kaksinaismoralismin, joka
tuottaa katkeruutta islamiin (ks. mielipidekirjoitukset syyskuusta
1990 vuoden loppuun).

Suomessa islamista tulee nikyvisti lisni oleva ilmié erityisesti
1990-luvun alussa. 1950-luvulla Suomessa oli alle 10 000 ulko-
maalaissyntyistd henkilod, mutta 2000-luvun alkupuolella heitd
oli jo yli kaksisataatuhatta. Suuri muutos lukumairissi tapahtui
1990-luvulla. Keskustelu etnisten vihemmistdjen tunnistamises-
ta ja tunnustamisesta alkaa kuitenkin 1980-luvulla. Kotoperiiset
vihemmistot, kuten saamelaiset ja romanit, maahanmuuttajat
— erityisesti Vietnamin pakolaiset — ja inkerildiset, eli niin sano-
tut paluumuuttajat, tulevat julkisen keskustelun aiheiksi. Islam
alkaa muodostua osaksi suomalaisen julkisen keskustelun arkea
1990-luvulla Somalian sisillissotaa ja Jugoslavian konfliktia pake-
nevien muslimien muodossa.® Siten 1990-luvulta lihtien monil-
le Suomessa asuva vieras assosioituu entistd useammin muslimi-
enemmistdisestd maasta tulevaan maahanmuuttajaan.

Erityisesti kansalaisjirjestdjen toimijat kirjoittavat pakolaisis-
taja maahanmuuttajista myonteisesti, kun taas omissa nimissiin
kirjoittavat suhtautuvat kielteisemmin. Maahanmuuttajuutta ji-
sennetddn yleisen epivarmuuden, muutoksen ja kriisin kehykses-
si. Maahanmuuttajat yhdistyvit islamin poliittisiin diriaineksiin
hyvin episuorasti mielikuvissa, mutta molemmat tulevat ymmar-
retyksi esimerkeiksi islamin liikkuvuuden kasvusta. 1990-luvun
alussa litkkuvuus kytkeytyykin moniin epavarmuutta ja kriisipu-
hetta aiheuttaviin tekijéihin, kuten Neuvostoliiton hajoamiseen,
talouslamaan ja Euroopan unionin luomaan tuntemattoman pel-

169



6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

koon. Erityisesti Euroopan unionia koskevan keskustelun osalta
aikaa 1990-luvun alusta vuosikymmenen puoliviliin on kutsut-
tu suomalaisen identiteetin uudelleenmiirittelyn ajaksi (Ruuska
1999, 91-103).

"Uudelleenmiirittelyn” aikana erityisesti somalipakolaisista
keskustellaan kulttuurierojen lisiksi talouden diskurssissa. Poh-
ditaan, onko varaa ottaa pakolaisia tai ovatko he paremman toi-
meentulon perissd Suomeen saapuvia “elintasopakolaisia” tai ovat-
ko pakolaiset Suomen taloutta rikastuttavia.” Talousdiskurssin
vallitsevuus ei ole mitenkdin poikkeuksellista eri aikoina, mutta
muihin ajankohtiin verrattuna se vahventui ja laajentui 1990-lu-
vun talouslamassa (Kantola 2001). Talousdiskurssi yhdistyi ylei-
seen epavarmuuteen tulevasta ja jopa pelkoon vieraan pysyviksi
muuttuneesta ldsniolosta.

Kansakunnan identiteetin uudelleenmiirittelyssa myds islam
nousee kansallisen yhtendisyyden ja olemassaolon kriisin tuot-
tamisen” osaksi. Keskustelussa aletaan ymmirtdi, ettd toinen ei
ole enid kaukainen. Keskusteluun nousevat asiat eivit ole etdisten
yhteiskuntien vilisid, vaan osa suomalaista yhteiskuntaa. Etdisistd
vieraista alkaa tulla niitd muukalaisia, jotka eivit lihdekddn pois
(muukalaisen hahmosta ks. Simmel 1999; Bauman 1997, 70-90).
Muslimimaahanmuuttajiin kohdistetut ennakkoluulot tulevista
ongelmista, vieraat ja moraalisesti kyseenalaiset tavat — erityisesti
tyttdjen ympirileikkaus, naisten asema yleisesti, fzzwat — muodos-
tuvat kriisin "fetissiobjekteiksi”, jotka alkavat eldd omaa elimiin-
sd tukien "meiddn” miirittelyd ja juopaa suhteessa islamiin.® Krii-
sijulistuksessa tuotetaan myds moraalinen ja poliittinen oikeutus
suomalaisen kulttuurin sdilyttimiselle, minki ajatellaan olevan
itsestddn selvdd ja oikeutettua (Ahmed 2003, 206).” Tistd ovat
osoituksena myds muut kuin maahanmuuttoon keskittyvit islam-
kirjoitukset. Saatanallisia sikeiti koskevan keskustelun puiminen
osoittaa toisille linsimaisen sananvapauden olevan vaarassa. Shii-
alaisten lyhytkestoisten mut z-avioliittojen kritiikki yhdistyy linsi-
maisen ydinperheen puolustukseen (pk, 15.2.1990; mp, 3.7.1990).

170



6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

Kymmenien vuosien aikana islam-puhe on muuttunut. Kau-
kaisesta ja kisittimidtcomastd on tullut lihelld oleva omalakinen
voimatekija — ja melko kisittimittdminid islamia pidetddn edel-
leen. Kansallisvaltioiden kehyksestd on siirrytty suurvaltapolitii-
kan ja islamin nousun kehysten kautta globaaliin liikkuvuuteen,
jonka paikallisista vaikutuksista erdini esimerkkini on islamin
niveltyminen suomalais-kansalliseen identiteettikamppailuun.

Israelin ja Palestiinan konflikti

Muuttuvien kehysten jaottelussa Israclin ja Palestiinan vilinen
konflikti on heikosti esilld, jos ajatellaan aluetta ja sen konflikteja
koskevan sanomalehtikeskustelun mairii vuosikymmenten kulu-
essa. Siihen on syynsi. Tilannetta ei kuvata muuttuvien kehysten
kautta, vaan pikemminkin ikuisesti samana jatkuvaksi kaaoksek-
si, jossa liikutaan heilurimaisesti rauhantoiveista uusiin levotto-
muuksiin ja takaisin. Lisiksi sitd voidaan kisitelld osittain erilldin
jaottelusta, koska islam on pikemminkin piilevisti kuin avoimesti
nivelletty “arabeihin” ja "Palestiinaan”. Toisin sanoen Lihi-idin
tilannetta koskevassa keskustelussa sanoja, kuten "islam” tai “mus-
limi” kédytetddn huomattavasti harvemmin kuin “palestiinalaissis-
si” tai “arabi”.”?

Palestiinan ja Israelin konflikti tiivistyy osuvasti vuoden 1978
(11.8.) paikirjoituksessa, jossa rauhaa verrataan Samuel Becket-
tin teokseen Huomenna hin tulee. Osapuolet vain odottavat jotain
saapuvaksi ulkopuolelta — rauhaa konfliktissa ja Godotia Becket-
tin kirjoituksessa. Sisipuolella on ajaton, ikuinen, muuttumaton
konflikti. Aivan kuten Balkanin kuvaukseen liittyvd "balkanismi”
(Zizek 1997, 62; Zizek 2005, 2, 210-214; Taira 2006a, 161-173),
myos Palestiina ja Israel kisitteellistetddn alueeksi, jossa vihanpi-
don esitetddn kestdneen ikuisuuden ja jossa tilanne voi rdjihtdd
irrationaalisina vikivaltaisuuksina kisiin koska tahansa — toisin
kuin modernissa linnessi.

171



6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

Yhdysvalloissa Lihi-itd on kuvattu alueeksi, joka kontrastoi-
tuu “meihin”. "Meitd” edustaa sivilisoitu ja demokraattinen linsi,
Yhdysvallat ja Israel (Said 2005, 259). Helsingin Sanomat ei kui-
tenkaan ole yksiselitteisesti toisen osapuolen puolustaja. Kyse ei
ole kaksinapaisesta asetelmasta, jossa Israel asettuu linnen kanssa
samaan joukkoon. Pikemminkin keskustelussa asemapaikat mii-
rittyvit jatkumoksi, jossa Israel sijoittuu kahden diripdan, demo-
kraattisen linnen ja palestiinalaississien viliin. Israel ei ole aina
oikeassa. Molemmat osapuolet ovat etidnnytettyjd ja jokseenkin
kisictimattomid, linsimaisen demokratian ulkopuolelle jidineitd
“epiademokraattisia” ryhmid. Lihi-iddn alueen kulttuuri miirittyy
toisenlaiseksi ja etdiseksi:

Koko totuutta ei lihi-idisti ole. Sen kulttuuri on toisenlaista
kuin teollistuneiden kristinuskon vaikutuspiirissi kehittyneiden
linsimaiden eivitkd nimi ddripddt ymmirrid toistensa tapoja.
Lihi-iddn kulctuuripiirissd kasvaneet suhtautuvat hyvin moniin
asioihin aivan toisin kuin skandinaavisessa kansankodissa kasva-

neet. (pk, 6.2.1988.)

Yleisokirjeissd Israel-kritiikki on demokraattisuuden akselille
kiertyvid piikirjoituksia voimakkaampaa, mutta yhti lailla Isra-
elin puolustaminen on piikirjoituksissa heikompaa kuin mieli-
pidekirjoituksissa. Erityisesti Israelin viralliset edustajat, Suomen
juutalaiset "puhemichet” ja Israelin ystdvit ry. vastaavat kritiikkiin
jatkuvasti. Palestiinalla ei ole vastaavaa virallista tai epdvirallista
omaa dintd ainakaan Helsingin Sanomien sivuilla. Suomessa oike-
astaan vain palestiinalaissyntyinen toimittaja Umayya Abu-Han-
na on tunnettu ja nikyvi Palestiinan puolustaja.

1960-luvun lopulla ja 1970-luvun alussa Israel kuvataan leppy-
mittomien vihollisten keskelld uhriksi, jonka kovat otteet ovat pe-
rusteltuja arabimaista tulevan uhkan vuoksi. Palestiinalaiset ovat
puolestaan terroritoimintaa harjoittavia, sivullisia vastaan hyok-
kdavid ja rauhaa vastustavia kostonhaluisia sisseji.' Tillaisista
kuvauksista merkittdvimmait poikkeamat kisittelevit molemmille

172



6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

osapuolille aseita toimittavien suurvaltojen tekopyhyyttd, Israe-
lin siviiliuhreja vaativia “terroripommituksia” ja Israelin jatkuvia
laajentumispyrkimyksii, jotka estivdt muita maita tunnustamas-
ta sen olemassaoloa (ks. erityisesti pk, 16.7.1966; pk, 15.11.1966;
pk, 27.11.1966; pk, 14.2.1970; pk, 24.2.1970; pk, 31.5.1970; pk,
31.7.1970; mp, 3.7.1972).

Kisitys konfliktin pdattymattomyydestd alkaa esiintyd selvisti
1970-luvun alun jilkeen, kun osapuolet etiinnytetiin rationaali-
sista linsimaista: “sokea viha on voittanut terveen jirjen”. PLO:sta
tulee Palestiinan ainoa laillinen edustaja, mutta se leimataan vi-
littomisti terroristijirjestoksi. Arabeja pidetdin olemuksellisesti
riildanhaluisina, silli PLO:n johtaja Arafatin mahdollista sovin-
nollisuuden tavoittelua oletetaan seuraavan johtajan tydntyminen
syrjddn. Myos Israelia pidetddn fanaattisena (pk, 17.5.1974; pk,
30.10.1974; pk 15.11.1974). Mikdin ei tunnu muuttuvan 1970-lu-
vun aikana.

1980-luvulla uskonto nousee selvemmin esiin kielteisen Pa-
lestiina-puheen kehyksend. Mielipidesivujen keskustelussa Ara-
fatin mahdollisesta Suomen vierailusta PLO:n johtaja rinnastuu
paholaiseen Raamarun numeromystiikan avulla. Israelia pidetdin
pyhind maana ja Israelin hallituksen toimet oikeutetaan juutalais-
kristillisessd kehyksessd. Jopa Suomen evankelis-luterilaisen kir-
kon odotetaan tuomitsevan Arafatin mahdollisen vierailun. Pales-
tiinaan myodnteisemmin suhtautuvat rinnastavat sen pyrkimykset
Suomen itsendisyyskamppailuun.

PLO:n yhteydessi ei juurikaan kirjoiteta islamista. Kuitenkin
kristillinen kehys ja PLO:n vastaisuus yhdistyvit toistuvasti. Is-
raelille on Suomessa annettu suuri symbolinen merkitys yhdisti-
milld Raamatun kuvaus pyhidstd maasta ja Israelin valtion politiik-
ka. Seuraavat esimerkit ovat osoituksia suomalaisten kristittyjen
Israel-mielisyydestd. Ensimmiinen on pastorin kirjoitus ja jilkim-
miinen nimimerkin. Jalkimmaisessd nikyy my6s Israelin johtajiin
kohdistuva kritiikki, joka nousi Israelin iskusta Libanoniin vuon-
na 1982.

173



6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

Jos kirkko todella haluaa olla rauhan ja oikeudenmukaisuuden
asialla, sen pitiisi kehottaa PLO:ta luopumaan aseistaan ja kaik-
kia vieraita joukkoja poistumaan Libanonista. [...] Niissi tais-
teluissa Israel ei saa apua idistd eikd linnestd ja se joutuu tuhon
partaalle. Téssi tilanteessa Israel huutaa avuksensa Jumalaansa ja
profeetta Sakarjan ennustus [Israelin saamasta Jumalan armosta]
toteutuu. [...] Me lihestymme timinkin profetian tiyttymista.
(mp, 9.7.1982.)

Kristillisen liiton kannattajana ja Israelin ystavini olen nyt viime
aikoina joutunut kamppailemaan omatuntoni kanssa ja se kos-
kee tdtd viimeistd hydkkiystd Libanoniin. [...] Tdytyy sanoa, ettd
ystavimme Israelin johtoon on noussut sokeita kiihkoilijoita ja he
ovat johdattamassa maataan tekoihin, joita kansa joutuu jilkeen-
pdin sekd hipeimiin ettd myos kidrsimddn niistd. Jumalan va-
lictu kansa on valinnut vairit johtajar itselleen. (mp, 30.6.1982.)

Kuten lainaukset korostavat, Israelin valtio ja ajatus valitusta
kansasta liitetddn yhteen. Israelilla onkin (ollut) erityisasema suo-
malaisten kristittyjen parissa. Siksi moni kristitty Suomessa suut-
tui arkkipiispa Mikko Juvan kritisoidessa Israelia jumalanpilkasta
vuonna 1982 (mp, 1.7.). Israelin iskusta Libanoniin ja Juvan kan-
nanotosta tuli vuoden 1988 tilaston mukaan toiseksi suosituin kes-
kustelunaihe saapuneiden yleisokirjeiden mairilld mitattuna (314
kirjettd, joista 103 julkaistiin). Keskustelussa asettui lopulta vas-
takkain Israel-myonteinen kansan kristinusko ja Israel-kriittinen
luterilaisen kirkon johtajien kanta. Se ei kuitenkaan tarkoittanut
islam- tai PLO-myonteisen kirjoittelun merkittdvii kasvua. Israe-
lin kritiikki ei merkitse konfliktin toisen osapuolen puolustamista,
vaan sitd, ettei Israel tdytd kirjoittajien sille asettamaa ideaalia.

Israelin ja voimakkaammin Palestiinan kritisointi jatkuu ta-
saisesti lapi 1980-luvun. Vuonna 1992 kiydidin taas vilkas kes-
kustelu, jossa Israel-mieliset syyttdvit kriittisemmin suhtautuvia
antisemitismistd. Israel-kriittiset kirjoittajat ovat usein vasem-
mistolaista dlymystdd, joka arvostelee ensisijaisesti Yhdysvaltojen
Israel-myonteistd ulkopolitiikkaa. Lisiksi Palestiinan puolustajat

174



6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

vertaavat tilannetta jilleen Suomen sotavuosiin. Erds kirjoittaja
vastaa syytokseen, jonka mukaan "israelilaisten rakentamat kou-
lut poltetaan tai seisovat tyhjini, koska palestiinalaisnuoriso mie-
luummin riehuu kadulla™

Tyhjini seisoi vuosina 1939-1944 Suomessakin moni koulu ja
yliopiston luentosali, kun moniaat vuosiluokat riehuivat mie-
luummin rintamilla, maan vapautta puolustamassa. Sellaista
sota teettdd. Miksi palestiinalaisten taistelu omien maidensa itse-
ndisyydestd olisi vihemmin kunnioitettavaa kuin suomalaisten?

(mp, 16.3.1992.)

Edward Said (2005, 259) on todennut, etti mediakuvauksissa
Lihi-itd on muuttumaton ja takapajuinen pahuuden ja antisemi-
tismin hautomo. Yleistys sopii kohtuullisen hyvin my6s Helsingin
Sanomien pai- ja mielipidekirjoituksiin. Said toteaa myds, ettd
pahuuden keulakuvana on PLO. Kuitenkin 1990-luvulla tilanne
muuttuu. Islamistisen kattojirjestdo Hamasin perustamisen ja vuo-
den 1987 kansannousun (intifada) jilkeen PLO ei olekaan endi
itse pahuus. Hamas ottaa sen paikan (pk, 6.5.1994; pk 6.7.1994;
Hamasista ks. Saarnivaara 2002). Ajatus “"pahuuden hautomosta”
ei katoa, mutta pitkidn aikavilin tarkastelu osoittaa, ettd pahuuden
leima on vaihtuva. Tuo leima laitetaan 1990-luvulla islamisteihin.
Samalla aletaan korostaa, ettd konfliktin osapuolina ovat varsinai-
sesti ddriainekset eivitki kristityt, juutalaiset, muslimit tai arabit

yleensi (mp, 20.4.1994; pk 6.7.1994).

Retoriset strategiat ja sanapolitiikka osana modernisaatiota

Islamin kehystyksiin sisiltyy erilaisia retorisia strategioita, joista
osa toistuu kehysten vaihtuessa. Kuvausten retoriikka on toiseutta-
vaa siten, etti islam erotetaan modernisaatiosta, linsimaisuudesta
ja suomalaisuudesta. Linsimaissa islamia toiseuttavat kuvaukset
ovat vaihdelleet vuosisatojen ja -kymmenten aikana esimerkiksi
vikivaltaisuuden ja ylikorostuneen seksuaalisuuden vililld (Miles

175



6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

& Brown 2003, 28). Seki vikivaltaisuus etti seksuaalisuus ovat
vahvasti emotionaalisuuteen liittyvid aspekteja. Ajattelemme, ettd
molemmat ovat jotain muuta kuin tdysin rationaalista ja harkittua
toimintaa. T4ssd mielessi on mielenkiintoista katsoa tarkemmin
islamin ja erilaisten emootioiden kytkeytymistd sanomalehtikir-
joituksissa. T4td tematisointia en ole yrityksistd huolimatta loyti-
nyt olemassa olevasta tutkimuskirjallisuudesta, vaikka ajatus isla-
min pelosta onkin usein esitetty.

Tiivistetysti islam artikuloituu kahdentyyppisiin emootioihin:
negatiivisen aggressiivisiin ja passiivisiin, joista jailkimmiinen pai-
kantuu lihinni aikaan ennen 1970-lukua ja islamin nousua. Is-
lamilaiset maat ovat levottomia tai leppymittomin vihamielisid.
Thmiset ovat kiihkeitd ja intohimoisia. Maltti ja rauhallisuus ovat
odottamattomia ja yllittivid. Hermojen menettiminen on odotet-
tavaa. Kostohalujen hillitseminen on mahdollista vain johtajien ke-
hotuksella. Parhaiten timi nikyy 1960-luvun alun paikirjoituk-
sissa kisiteltdessd Algerian itsendistymisprosessia (pk, 20.2.1962;
pk, 1.3.1962; pk, 6.3.1962; pk, 6.5.1962; pk, 16.5.1962)." Passii-
visuus puolestaan konkretisoituu siind, ettd muut kuin islam tai
muslimit ovat keskeisid toimijoita — esimerkiksi Charles de Gaulle
Algerian itsendistymisessd ja myohemmin suurvallat — ja tapahtu-
mat kerrotaan aktiivisiksi kuvattujen toimijoiden nikékulmasta.

Emootioita koskevien ilmausten tarkastelu osoittaa, ettd isla-
mista muodostuu linnen ihanteiden — rationaalisuuden, emooti-
oiden kontrolloinnin, harkitsevan aktiivisuuden — peilikuva. Islam
on kuin esimerkki Immanuel Kantin vuonna 1784 kuvaamasta
"alaikidisyyden tilaan” jadneestd valistumattomasta lapsesta, joka
on kyvyton kiyttimdin omaa jirkedin (Kant 1995, 77). Tama
valistuksen jako tulee hyvin esiin myos kolonialistisen geopolitii-
kan merkitysjirjestelmissi: 1700-luvun Afrikassa kolonialistit ku-
vasivat niin sanottuja hottentotteja pysyviksi lapsiksi, joilla ei ole
uskontoa. Tilld oikeutettiin heiddn alueidensa valtaaminen. Kun
alue oli 1800-luvun ensimmiisten vuosikymmenten aikaan ko-
lonisoitu, heilld sanottiin olevan uskonto — kristinusko (Chidester
1996, 55-58). Edward Said (1997, 30) onkin huomauttanut, etti

176



6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

islam niveltyy kolonialismin ja modernisaation merkitysjirjestel-
miin madrittyessidn “ajattomassa lapsuudessa” eliviksi uskonnok-
si, jota taikausko suojaa todelliselta kehitykselta.

Kolonialistisesta tilanteesta on tultu ajassa etidmmalle, mutta
sithen elimellisesti liittyneet erottelut eivit ole kadonneet tiysin.
Islamiin liitetyt emootiot, joiden kuvaamisesta muodostuu kak-
sinapainen edistyneen linnen ja takapajuisen islamin jirjestelma,
ovat vain yksi esimerkki keinoista ylldpitdd valtasuhteita. Kuva-
ukset toimivat liheisyyden ja etdisyyden dynamiikalla. Lihesty-
vii islamia etidnnytetdin emootioita kisittelevin ilmauksin. Sara
Ahmed esittddkin, ettd uhka ja pelko eivit tule (yksilllisen tai
kollektiivisen) subjektin sisiltd, eivitkd ne sijaitse kohteessa itses-
sadn. Ne pikemminkin varmistavat osapuolten vilisen suhteen si-
ten, etti toinen uhkaa imaista oman olemassaolon (Ahmed 2003,
189-193). Toisin sanoen islam midrittyy irrationaalisuutensa ja
aggressiivisuutensa vuoksi kontrollointia vaativaksi uhaksi, joka
tulee torjua tai kasvattaa pois "lapsuudestaan” voidaksemme jat-
kaa kansallista ja linsimaista olemassaoloamme.

Viime kidessd emootioihin viittaavat ilmaisut ovat osa linnen
diskurssia, jossa islamia toiseutetaan. Islamiin liitetddn ne piirteet,
joita "meilld” linsimaisilla ei ajatella tai haluta olevan. Linnen
identiteettid luodaan toisen (negatiivisen) kautta ja vahvistetaan —
kuten Edward Said (2003, 287) toteaa — olettamalla, etti muslimit
(tai arabit) voivat valloittaa maailman.

Kaikki islamia koskevat kuvaukset eivit ole negatiivisia. Se ei
tarkoita, etteivit ne silti voisi olla toiseuttavia idealisoinnin (tai
kiehtovuuden, esim. Raittila 2004, 31-32) kautta. Stereotyyppis-
timisen kohteena olevaa ryhmia kuvataankin usein dualistisesti.
Ensiksi useat piirteet sulautetaan yhdeksi yksinkertaistetuksi ja
muuttumattomaksi olemukseksi, stereotyypiksi. Tamin jilkeen
stereotyyppi jaetaan kahtia, hyvddn ja huonoon, idealisoituun ja
halvennettuun (Hulme 1986, 49-50; Hall 1999, 122-124). Esi-
merkiksi jalon villin stereotyyppi on idealisoitu versio “villista”
villistd. Tamai erottelu tulee mahdolliseksi, kun toiset on aluksi
mairitelty olemuksellisesti villeiksi." Islamia kuvataan vastaavasti.

177



6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

Islam on olemuksellinen ja kattava nimike, jolla nimetdin valtava
miird ihmisid ja méiritellddn eroa linnen ja sen ulkopuolen vi-
lille. Islam jaetaan eri tilanteissa hyviin ja pahaan, liberaaliin ja
fundamentalistis-terroristiseen, maltilliseen ja ddrimmadiseen. Hel-
singin Sanomissa nditd vastinpareja edustavat esimerkiksi 1960-lu-
vulla Algerian muslimeissa maltilliset ja radikaalit, arabivaltiois-
sa konservatiiviset ja radikaalit, 1980-luvulla Irak ja Iran (vield
1980-luvulla Irak oli “terve” ja Iran “sairas”), 1990-luvulla PLO
ja Hamas. Ndamad jaottelut ovat tehokkaita vahvistamaan linnen ja
islamin eroa. Ne myos vaimentavat mahdollista kritiikkii, koska
kaikki kuvaukset eivit ole negatiivisia. Silti islamin "positiivisem-
man puolen” kuvaaminen ei ole suomalaisessa mediassa suoranai-
sesti idealisointia viattomuudesta tai erilaisen kauneudesta, vaan
vihittdistd poikkeamaa linsimaisesta normista.

Gilles Deleuze ja Félix Guattari (1998, 178) esittdvit, ettd toisin
kuin ns. varhaiskantaiset yhteiskunnat, eurooppalainen rasismi (ja
sen kolonialistinen geopolitiikka) ei ole koskaan perustunut lih-
tokohtaisesti toisen ulossulkemiseen. Pikemminkin se on perus-
tunut mukaan ottamiseen. Eurooppa on asettanut normin, johon
muiden tulisi mukautua, on normin muodostavana affektiivisen
“panostuksen” kohteena sitten ollut valkoisen miehen kasvot, kris-
tillinen uskonto, kapitalismi tai modernin rationaalinen toimija.
Tidssd mielessi toiseuttavien kuvausten kaksinapaisuudet, stereo-
tyyppien halkaisut kahtia, ndyttivit ainakin islamin osalta perus-
tuvan pikemmin vihittdisten normipoikkeamien jatkumolle kuin
varsinaiselle ulossulkemiselle.

Etailld olevan toiseuttamisen geopolitiikalla on yhteys ajallis-
tamisen polititkkaan, kronopolititkkaan. Moderniksi itsensd miel-
tineen Euroopan kronopolitiikalla antropologi Johannes Fabian
tarkoittaa “etddnnyttimiskojetta’, jossa toisen — tdssd tapauksessa
islamin — nihd4idn vaativan aikaa muokatakseen itsensd lineaari-
sesti etenevin historian nykyaikaan: edistykseen, kehittymiseen ja
moderniuteen. Islam pikemminkin niyttiytyy peilikuvana, jota
luonnehtii pysihtyneisyys, kehittymittomyys ja perinteikkyys
(Fabian 1983, 144). Yksinkertaisesti linsi on kuvannut islamin

178



6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

aivan kuten antropologia rakensi tutkimuskohteensa etdinnyt-
timilld maantieteellisesti kaukaiset aikalaisensa primitiiveiksi,
joissa nihtiin “meiddn” esihistoria ja jotka ajan kuluessa tulisivat
kehittymain moderneiksi. Tami suhde on modernin islamin ku-
vaamisen “skandaali”.¥ Se toistuu edelleen niissi pohdinnoissa,
joissa ongelmanasettelu perustuu kysymykseen, sopiiko islam yh-
teen nykyajan kanssa (vrt. Lodenius 2005 suomenkielisen kdin-
noksen otsikko; ks. Taira 2006¢). Kronopolitiikan ja geopolitiikan
kytkennistd mielipidekirjoituksissa kertoo seuraava esimerkki:

Ajan my6td kristinuskoa on kuitenkin tulkittu aiempaa vapaa-
mielisemmin ja suvaitsevaisemmin, mutta epdilemictd myds is-
lamin tulkinta kehittyy vihitellen avarammaksi. Islamilainen
poliittinen kulctuuri on monella tapaa samalla kehitysasteella
kuin Euroopan kristittyjen poliittinen kulttuuri nelja sukupol-
vea aikaisemmin. [...] Voidaan vain toivoa, etti [...] islamilainen
maailma kuroisi umpeen kristillisen maailman etumatkan poliit-
tisen kultcuurin kehittyneisyydessd mahdollisimman nopeasti ja
tuskattomasti. (mp, 5.12.1990.)

Esimerkissi painotetaan islamin kykyi kehittyd Euroopan kris-
tinuskon poliittisen kulttuurin tasolle — ahdasmielisyydestd vapaa-
mielisyyteen ja suvaitsevaisuuteen. Samanaikaisesti siind tehddin
ero vihemmin ja enemmin kehittyneen vilille. Islam edustaa
primitiivisyyttd ja linsi kehittynyttd moderniutta.”® Samoin siind
oletetaan, ettd Euroopasta ja kristinuskosta olisi muodostunut his-
torian kehityksen etulinja, jota islam tulee seuraamaan ajan ede-
tessd. Kyse ei ole siitd, ettd kirjoituksessa suhtauduttaisiin islamiin
negatiivisesti — pdinvastoin. Tdmi vain korostaa, ettd tietyt vai-
keasti kyseenalaistettavissa olevat ja pinttyneet diskurssit toimivat
sulkien sisddnsd sekd myonteisid ettd kielteisid asenteita.

Vaikka toiseuttamista ja lintistd modernisaatiota koskevat ke-
hykset eivit ole suoraan siirrettivissd Suomeen, on hyvit perus-
teet vilttdd Suomen partikularisoiva tai erityiseksi tekeva kehys.
Vaikka Suomi ei koskaan ollut kolonialisoiva maa, samastuminen
linteen ja sieltd imetyt vaikutteet ovat muokanneet kisityksistd

179



6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

yleiseurooppalaisia, linsikristillisid ja kolonialistisia. Esimerkik-
si suomalaiset Afrikka-kuvat ovat kolonialistisia (ks. Kaartinen
2004, 17-18; Loytty 2005, 176-181). Helsingin Sanomissa koros-
tuu varsinkin maailmanpolitiikkaa kisittelevissd paikirjoituksissa
my®&s yleisluonteinen keskustelu lintisestd modernisaatiosta ja sen
elementeistd, kuten demokratiasta, tasa-arvosta, sananvapaudesta
ja taloudellisesta kasvusta.

Sanotusta huolimatta on mielekistd kontekstualisoida islam-
keskustelu paikallisiin diskursiivisiin muutoksiin. Pertti Alasuu-
tari (1996) kisittelee teoksessaan Toinen tasavalta samankaltaisia
aineistoja, erityisesti Helsingin Sanomien paikirjoituksia. Hin
jasentdd siirtymit sodanjilkeisestd moraalitalouden diskurssista
1960-luvun lopulla kehittyneeseen suunnittelutalouden diskurs-
siin ja 1980-luvulla ilmaantuneeseen kilpailutalouden diskurssiin.
Vertaamalla talouden perspektiivistd jasennettyjd siirtymii islam-
keskusteluun saadaan muodostettua kisitys erilaisten keskustelu-
aiheiden yhteyksisti.

Islam tulee osaksi julkista keskustelua vasta ensimmiisessd
siirtymivaiheessa. Moraalitalouden aika olikin luterilaisen kan-
sankirkon hallitsemaa. Esimerkiksi joulun ja paisidisen aikoihin
paikirjoituksen — tai yhden niistd, silloin kun piikirjoituksia oli
useampia — laati yleensi jokin kirkon vaikuttaja. Suunnitteluta-
loudessa alkoivat korostua valtion rationaalinen suunnittelu ja
organisointi kehityksen keinoina. Demokratia ja tasa-arvo nou-
sivat keskeisiksi premisseiksi, joista muut nikdkannat johdettiin.
Tdma diskurssi ulottuu islamiin ainakin demokratian korostami-
sessa. Demokratia muodostaa mittapuun, jolla islamia arvioidaan.
Tasa-arvo nikyy paremmin vasta mychemmissid keskusteluissa
naisten asemasta, selvimmin 1990-luvulla. Suunnittelutalouden
diskurssiin sopii modernisaatiolle ominainen ajatus, jonka mu-
kaan uskonnon sopiva paikka on yksityisen alueella. Esimerkiksi
luterilaista kirkkoa ja kristinuskoa ei pidetd ongelmana Suomen
kehittymiselle, mikili ne vain pysyvit poissa julkisista asioista,
erityisesti politiikasta. Islamin mairitctyminen julkisuuden ja poli-

180



6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

titkan osaksi on siksi suunnittelutalouden kehyksessi merkityksel-
listettynd huolestuttava asia ja merkki kehityksen hidastumisesta
(vrt. edelli referoitu Iranin vallankumouksen kisittely).

1980-luvulla vakiintuneessa kilpailutalouden diskurssissa ko-
rostuu yksilonvapaus, kilpailu ja yrittdjyys. Yksilé ja markkinat
alkavat syrjiyttdd yhteiskunnallisen suunnittelun. Mikili dis-
kursiivinen muutos olisi kaikilla alueilla samanaikaista, islam-
keskustelun pitiisi korostaa yksilén vapautta valita uskontonsa ja
harjoittaa sitd tasavertaisessa suhteessa Suomen etuoikeutettuihin
uskontoihin. Niin ei ollut. 1980-luvulla alkoi kuitenkin keskus-
telu vihemmistdisti, niiden oikeuksista, niiden tunnistamisesta
ja tunnustamisesta. Se vaikuttaisi olevan ensimmaiinen askel, jota
kautta yksilon ja markkinoiden keskeisyys tulee nikyviin myos
uskontoja koskevissa mediakeskusteluissa. Ilmeisesti 1990-luvun
alun murrokset ja epivarmuudet suojasivat luterilaisuuden ja suo-
malaisuuden liheistd suhdetta. Kilpailutalouden diskurssi alkaa
nikyd uskontokeskusteluissa vasta 1990-luvun puolivilin jilkeen
luterilaisen kirkon etuoikeutetun aseman kyseenalaistavissa kan-
nanotoissa ja samoihin aikoihin runsastuneessa monimuotoisuut-
ta ja pluralismia koskevassa puheessa. Se on siis lasni islamia kos-
kevissa kiisityksissi vain vilillisesti.'®

Yhteenveto ja pohdintaa

Islamia koskeva julkinen keskustelu on runsastunut ja moninais-
tunut. Yksikertaisen jisennyksen mukaan kehykset ovat vaihtu-
neet kansallisesta suurvaltapoliittiseen 1960-luvun jilkipuoliskol-
la, suurvaltapoliittisesta islamin paikalliseen nousuun 1970-luvun
aikana ja islamin noususta litkkuvuuteen ja leviimiseen 1980-lu-
vulta alkaen. Suomessa islamista tuli suoraan kansakuntaa kosket-
tava asia 1990-luvulla pakolaisten mukana. Niissi keskusteluissa
ja kuvauksissa ei ole vain pyritty kertomaan islamista tai edes ar-
vottamaan sitd. Sen sijaan niissd usein epdsuorasti hahmotellaan,

181



6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

millainen on hyvi yhteiskunta ja millaista on olla hyvi suomalai-
nen. Siten islam-keskusteluissa operoivat erilaiset intressit, arvot ja
valtasuhteet.

Selvimmin mainittu ulottuvuus tulee esille linsimaisten ar-
vojen, kuten taloudellis-teknologisen kehittyneisyyden ja demo-
kratian keskeisyydessd erityisesti padkirjoituksissa. Mielipidekir-
joituksissa rakennetaan, yllipidetdin ja myds suojataan “hyvii
suomalaisuutta” — esimerkiksi tydtelidisyyttd, sukupuolten tasa-
arvoa, yhtendisyyttd, luterilaisuutta, perinteisen tapakulttuurin
arvostamista — ja (yhtendisen) kansallisen identiteetin jatkuvuutta,
varsinkin 1990-luvulla islamin tullessa suomalaisessa yhteiskun-
nassa pysyvisti lisnd olevaksi tekijiksi. Islam ei tunnu helposti
saavan sijaansa osana oikeanlaista suomalaisuutta. Téssd mieles-
sd luterilaisuus niyttiisi olevan edelleen mediakeskustelun pe-
rusteella keskeinen osa suomalaisuutta, kunhan se ei ole esteeni
”demokratian”, “sananvapauden”, “markkinoiden” ja “edistyksen”
kaltaisille kyseenalaistamattomille, joskin harvoin miiritellyille
arvoille.

Olen osoittanut, ettd islamista keskustellaan usein suhteessa
niin sanottuihin moderneihin arvoihin, kuten talouden ja koko
yhteiskunnan kehittymiseen, rationalisointiin, demokratiaan,
yksilonvapauteen ja sananvapauteen. Tilloin islamista rakentuu
usein normipoikkeama, jota midrittdvit kehitctymittdmyys, py-
sihtyneisyys, takapajuisuus ja epidemokraattisuus. My6s emoo-
tioita koskevat kuvaukset on tulkittavissa osaksi titd modernin
ja perinteisen (tai ei-modernin) vilistd vastakkainasettelua, joka
kddntyy linnen (ja siten my6s Suomen) ja islamin kaksinapaisuu-
deksi. Viime kiddessd kyse on oman linsimais-kansallisen identi-
teetin rakentamisesta ja yllipitimisestd symbolisessa ja materiaali-
sessa valtasuhteessa, johon islamia koskevat kuvaukset osallistuvat.

Toisen tasavallan jilkeisend aikana muslimit ovat tulleet yhi
selvemmin julkisen keskustelun osallisiksi omalla d4nelldin. He
voivat vaatia oikeuksia, esittdd kisityksiddn itsestddn, mutta se ei
vield takaa, ettd heitd kuunneltaisiin. Uskontoja koskeva julkinen
keskustelu on kuitenkin monimuotoistunut vuosikymmenten ai-

182



6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

kana. Kristillisestd perinteestd ja modernien arvojen ylistimisestd
on siirrytty tilanteeseen, jossa varsinkin liberaalilla islamilla alkaa
olla jokseenkin hyviksytty asema. Se ei ole tarkoittanut toiseut-
tavien nikemysten katoamista, vaikka islamin julkisuuskuva on
muuttunut. Osa siitd on leimallisesti paikallista ja suuri osa on
linsimaisessa tiedonvilityksessd samankaltaisena kiertivdd, mika
kertoo suomalaisenkin tiedonvilityksen vahvoista yhteyksistd
muihin niin sanottuihin linsimaihin. Tarkastelu opettaa, ettd is-
lamin julkisuuskuva on ollut pitkddn liheisesti sidoksissa suoma-
lais-linsimaisen identiteetin midrittelyyn ja siten yhteiskunnassa
vallitseviin arvoihin, merkityssysteemeihin ja valtasuhteisiin, joita
luodaan ja vahvennetaan myés diskursiivisella islamilla.

183



184



7. Uutinen uskonnosta: tyytymittomyyden tae?

Vuosi 2010 ndytti, ettd uskonto nousee esiin julkisessa keskustelus-
sa monin tavoin. Esimerkiksi Ajankohtaisen Kakkosen ”"Homoiltaa”
(12.10.) jasensi homoseksuaalien ja arvokonservatiivisten kristitty-
jen vastakkainasettelu. Juuri ennen vuoden paittymistd pohdit-
tiin jilleen, miten kristillistd traditiota uhkaavat joko sekularistit
tai muiden uskontojen edustajat. Homoillassa liberaalit kristityt
kokivat jidneensd paitsioon eivitki sen paremmin lihetyksessd ol-
leet homoseksuaalit kuin uskovaisetkaan olleet tyytyviisid. Joulu-
juhlista keskusteltaessa tapakristityt olivat huolissaan perinteiden
katoamisesta ja muiden uskontojen puhemiehet ihmettelivit kes-
kustelua toteamalla, ettei heilld ole mitddn kristillisid jouluperin-
teitd vastaan. Uskonto niyttii siis olevan aihe, josta uutisoidessa
vihintdin yksi osapuoli on tyytymiton sithen, miten asianosaisia
tai aihetta ylipadtdan kisitellddn.

Uskonto on uutisaiheena erityinen, silld se koetaan kiinnos-
tavaksi ensisijaisesti konfliktina.! Se on omaleimainen aihe myds
siksi, ettd uskontoon erikoistuneet toimittajat ovat harvinaisia ja
aihetta kisittelevit eivit yleensi pida sitd keskeisimpidni osaamis-
alueenaan. Tdmi yhdistelmi tekee uskonnon uutisoinnista vaike-
aa. Tilannetta hankaloittaa se, ettd uskontoa on Suomessa pidetty
yleisesti yksityisend ja lihes kaikille samana asiana. Uskonnon ni-
kyvyys ja uskontojen moninaisuus tuo myos haasteita ja valintoja,
joita toimittajat joutuvat punnitsemaan tydssdin ja jotka lopulta
vaikuttavat uskonnon uutisoinnin laatuun.

185



7. Uutinen uskonnosta: ryytyméittomyyden tae?

Toimittajan kiytintojd ohjaavat (1) median toiveet ja resurssit.
Esimerkiksi sanomalehdet suhtautuvat eri tavoin uskontoon ja sen
uutisarvoon. Eri lehdilld on erilaiset resurssit palkata uskontoon
keskittyvid toimittajia. Toimittaja on yhteydessd myds (2) uskon-
nollisiin ihmisiin, yhteis6ihin ja instituutioihin, jotka ovat juttujen
kohteina ja lihteind. Niilli on oma kisityksensi siitd, millainen
uutisointi on toivottavaa ja millaisista tapahtumista uutisoin-
tia halutaan. Lisdksi toimittaja kdyttdd usein (3) asiantuntijoita,
jotka tarjoavat yhti lailla faktatietoa kuin nikékulmia uskonnon
kisittelyyn. Julkaisut altistuvat my6s (4) lukijoiden palautteelle.
Niiden ulottuvuuksien pohdinnassa kiytin esimerkkini Suomen
lisiksi Isoa-Britanniaa, jossa olen tutkinut uskonnon uutisointia
valtamediassa. Vaikka kirjoitan mediasta, ajattelen useimmiten sa-
nomalehted. Esittimani nikokulmat ovat osin subjektiivisia, mut-
ta ne perustuvat myos tutkimustietoon sekd useissa konferensseissa
esitettyihin puheenvuoroihin.?

Media luo puitteet

Tiedonvilitykselld on useita tirkeitd tehtivid, mutta se on myds ta-
loudellista toimintaa. Uskonnon uutisoinnissa taloudelliset reuna-
ehdot ovat esilld vihintddn kahdella merkittivilld tavalla. Ensiksi
juttujen tdytyy olla sellaisia, ettd tuotteelle riittdd ostajia. Tdma
logiikka pdtee my6s julkisrahoitteiseen mediaan, joka erilaisesta
rahoituspohjastaan huolimatta kilpailee yleisdstd ja jonka tuotos-
ten tirkeind — joskaan ei ainoana — arviointikriteerini on suosio.
Uskontoa ei ole tavallisesti pidetty mielenkiintoisimpana ja myy-
vimpini uutisaiheena. Toiseksi uskontoon erikoistuvan toimitta-
jan palkkaaminen maksaa. Taloudellisten resurssien kiristimistd
seuraa kuitenkin se, ettd toimittajilla on entistd vihemmin aikaa
paneutua faktoihin ja taustoihin. Tutkivan journalismin tilalle as-
tuvat kommentit, joiden kirjoittaminen on edullista.
Taloudellisten tekijéiden lisiksi median toimituspolitiikka lin-
jaa suhteen uskontoon. Ainakaan lehtien padtoimittajien asentei-

186



7. Uutinen uskonnosta: tyytymdttomyyden tae?

ta ei voida kuvata uskonnonvastaisiksi. Annikka Mutasen (2009)
haastatteluraportista voi lukea, ettd Suomessa ja Englannissa leh-
tien toimitukset suhtautuvat padosin myénteisesti uskontoon, jos-
kin Suomessa ollaan epiileviisempid uskonnon yhteiskunnallises-
ta merkityksestd. Toki lehtien vililld on suuria eroja. Englannin
poliittisesti konservatiivisissa lehdissd suhtaudutaan selvisti myon-
teisemmin kristinuskoon kuin vasemmisto-liberaaleissa lehdissi
(The Guardian, The Independent), jotka puolustavat selvisanaisem-
min maltillista sekularismia. Joskus yleinen linjaus ja asenne poik-
keavat sisillostd. Vaikka 7he Independentin Roger Alton korosti
lehden vastustavan "aggressiivista sekularismia”, erityisesti sen ko-
lumneissa on painottunut uskontokriittinen sekularismi.

Myés Suomessa sanomalehtien vililli on eroja. Esimerkiksi
Keskisuomalainen ja Ilkka ovat hyvin uskontomyonteisid, mutta
Helsingin Sanomia pidetiin lihes uskonnonvastaisena. (Ks. Rah-
konen 2007.) Maan piilehti on ajanut aktiivisesti kirkon ja valtion
eroa, mutta sen leimaaminen uskonnonvastaiseksi ei ole erityisen
kuvaavaa. Lehdelld on pikemminkin oma hierarkiansa, jossa us-
konto on ihan mydnteinen asia niin kauan, kuin siitd ei tule mo-
dernisoitumisen, demokratisoitumisen ja taloudellisen kehityksen
jarrua. Ndihin kehyksiin my6s toimittajien on yleisesti ottaen so-
peuduttava.

Vaikka julkilausutuissa asenteissa ei olisikaan mitdin vikaa,
ongelma voi tulla siind, ettei media kaipaa palkkalistoilleen us-
kontoon erikoistuvia toimittajia. Kuvaavaa on, ettd Suomessa
useimmilla sanomalehdilli ei ole yhtddn piiasiallisesti uskonnosta
kirjoittavaa toimittajaa. Briteissd suurimmilla laatulehdilli oli pit-
kddn vihintddn yksi uskontoon erikoistunut toimittaja.

Uskonnosta ovat perinteisesti kirjoittaneet kirkonmiehet
(Gledhill 2012, 91). Tilanne on muuttunut, mutta muutos ei ole
tehnyt mediasta uskonnonvastaista. Pikemminkin suhde on aiem-
paa kirjavampaa. Englannissa vuonna 2010 esimerkiksi 7he 7i-
mesin kirjeenvaihtaja oli nimellisesti anglikaani (Ruth Gledhill),
Guardianin musliminainen (Riazat Butt) ja Daily Telegraphin
filosofiassa koulutuksensa saanut Martin Beckford.? Lehdilld on

187



7. Uutinen uskonnosta: ryytyméittomyyden tae?

myds uskonnosta kirjoittavia uskontokriittisid toimittajia, esimer-
kiksi 7he Independentin Johann Hari, sekid konservatiivisia kris-
tittyjd, kuten Daily Mailin kolumnisti Peter Hitchens. Suomessa
uskonnosta aktiivisesti kirjoittavia toimittajia ei voi ainakaan yksi-
selitteisesti kutsua uskonnonvastaisiksi. Annikka Mutasen (2009)
raportin kahdestatoista haastateltavasta kukaan ei nimittinyt itse-
ddn ateistiksi. Yhdeksin toimittajaa oli luterilaisen kirkon jisenia,
neljd identifioi itsensd uskovaksi.

Toimittajien suhde oman uskonnollisuuden tai uskonnotto-
muuden julkiseen paljastamiseen vaihtelee, mutta asiaa voi li-
hestyd my6s tyonantajan nikokulmasta. Kun Helsingin Sanomat
julkaisi uutisen toimittajille annetuista ohjeista sosiaalisen median
kdytdstd, se otti esimerkin ydinvoimasta. Jos toimittaja kirjoittaa
energiapolitiikasta, hin ei saisi olla ydinvoimaa avoimesti kan-
nattavien tai vastustavien ryhmien jisen. Mutta piteekd sama
uskontoon? Pitdiké uskonnosta kirjoittavan toimittajan olla us-
konnollisten ja uskontokriittisten ryhmien ulkopuolella? Vaike-
utena on, ettei lapsikasteessa kirkon jiseneksi liitetty toimittaja
ole erotessaan neutraali — hin on jo esittdnyt kantansa, vaikka ei
olisikaan uskonnonvastainen. Samaa logiikkaa seuraten voidaan
kysyi, voiko luterilainen kirjoittaa muista uskonnoista? Kun neut-
raalia aluetta ei kdytdnndssi ole, ei sellaisesta tarvitse uneksia. On
parempi tuoda esiin kantansa, reflektoida sitd toimittajan tyossd
ja antaa todistusaineistojen ja argumenttien viedd joskus omalle
vakaumukselle kiusallisiinkin juttuihin.

Uskontokirjeenvaihtajat ja heididn kiinnostuksensa aiheeseen
on omiaan parantamaan laatua, mutta timi ei yksin riitd. Myos
palkatut toimittajat joutuvat myymiin juttunsa ylemmin tahon
padtedjille. Lisdksi kirjoitteluun vaikuttaa paljon toimittajien oma
aktiivisuus. Kaiken kaikkiaan uskontoon erikoistuneiden toimit-
tajien jutut ovat Andrew Brownin laskelmien mukaan vihenty-
neet Isossa-Britanniassa viimeisten vuosikymmenten aikana (hen-
kilokohtainen tiedonanto, lokakuu 2009; ks. myos Brown 2012),
samoin uskonnolliset televisio-ohjelmat ovat siirtyneet vihitellen
huonommille ohjelmapaikoille (Viney 1999). Trendi on jatkunut

188



7. Uutinen uskonnosta: tyytymdttomyyden tae?

ja ohjelmat ovat osin muuttuneet yleiseettisiksi keskusteluohjel-
miksi. Poikkeuksen muodostavat uskontoaiheiset dokumentit.
Lisiksi mediakiytintdjen muuttuminen siirtdd raportointia yha
useammin verkkoon. Uskonto on yksi esimerkki kerrostuneesta
journalismista: pieni osa painetaan lehteen, ja aihetta kisitelldin
perusteellisemmin blogissa, jossa on linkkeji alkuperiislihteisiin
tai laajempiin analyyseihin.

Uskontoa voidaan kaikesta huolimatta pitdd ajankohtaisena ja
uutisointia vaativana aiheena. Siind missi monet Euroopan maat
maallistuvat, muualla maailmassa niin ei ndytd kdyvin. Lisiksi l4-
hes kaikissa linsimaissa uskonnosta on tullut nikyvii ja julkisesta
keskustelusta polarisoitunutta. Vaikka uskonnollinen aktiivisuus
on vihentynyt tasaisesti, uskonto on esilld mediassa entistd enem-
min.? Uskonnollisen monimuotoisuuden lisidntyminen, ateismin
esillenousu julkisuudessa ja kristittyjen esittimdt huolenaiheet
oman etuoikeutetun asemansa horjumisesta ovat tekijoitd, joiden
olettaisi riittdvin aiheen yhteiskunnallisen merkityksen perustele-
miseksi.

Toisaalta tutkimustydssini on kidynyt ilmi, ettd viittaaminen
uskonnollisiin asioihin on selvisti lisadntynyt brittimediassa.
Otoksessa vuodelta 2008 viittausten miiri on kaksinkertaistunut
sanomalehdissd vuoteen 1982 verrattuna. Uskontoviittausten mii-
rd on noussut nopeammin kuin esimerkiksi rotu- ja etnisyysviit-
tausten miirid. (Knott, Poole & Taira 2013a, 103, 197.) Toisaalta
tiedetddn uskontokirjeenvaihtajien juttujen vihentyneen, joten on
pateltdvi, ettd uskonnosta kirjoittavat muut kuin uskontoon eri-
koistuneet toimittajat. Heid4n erikoisalansa — ja jutun varsinainen
teema — voi olla politiikka, kulttuuri, urheilu tai viihde. Tilloin
haasteeksi tulee timin joukon “uskonnollisen lukutaidon” paran-
taminen.

Seki Yhdysvalloissa ettd Iso-Britanniassa — oletettavasti myds
Suomessa — toimittajat ovat vihemmin uskonnollisia kuin viesto
keskimddrin. Niin ajateltuna toimittajat eivit todennikdisesti ak-
tiivisesti edistd uskonnollisten aiheiden kisittelyd mediassa. (Field
2011; Holmes 2010; Hoover 1998, 40—42; Taira 2015; Weaver &

189



7. Uutinen uskonnosta: ryytyméittomyyden tae?

al. 2007, 15; Winston & Green 2012.) T4lli ei tarkoiteta sitd, ettd
media olisi uskonnonvastainen. Media-ammattilaisten suhteel-
linen uskonnottomuus muuhun viestdén verrattuna ei suoraan
madrdd kisittelyn luonnetta ja laatua. On kuitenkin selvii, ettd
median omat taloudelliset ratkaisut ja linjavalinnat vaikuttavat
merkittivisti uskontouutisoinnin laatuun.

Uskonnollisten yhteisijen odotukset

Brittiprofessori Ian Hargreaves (2005, 1) kuvaa journalismin pa-
radoksia: uutisia on enemmin kuin koskaan vapaan lehdiston
synnyn aikana, mutta journalismi on myds ennennikemittémin
painostuksen kohteena. Nimi hyokkiijit voivat olla poliitikkoja,
filosofeja, kansalaisia, globalisaationvastaisia radikaaleja, uskon-
nollisia ryhmid ja jopa toimittajia”. Uskonnolliset ryhmit voivat
olla taitavia lobbaajia tai toimia jopa vikivaltaisesti, mutta useim-
miten uskonnolliset yhteisot ovat altavastaajan asemassa. Heiddn
vaikutuskykynsi on riippuvainen toimittajien ja mediainstituuti-
on arvoista, yhteistyhalusta ja tavoitteista.

Valtakirkoilla on erityisasemansa. Yhtdiltd niihin suhtaudu-
taan vakavammin ja kunnioittavammin kuin muihin, toisaalta
niiden institutionaalinen rakenne — ja toimittajien tietoisuus sii-
td — auttaa loytdmidin sopivia haastateltavia. Suomessa mairilli-
nen ero valtakirkkojen ja vihemmistojen vililld on niin suuri, ettd
vertailu on episuhtaista. Vihemmistouskontojen nikékulmasta
on kuitenkin erikoista, ettd Suomessa haetaan usein myos mui-
den uskontojen kommentoijat luterilaisen kirkon sisiltd (Junnon-
aho 2000), vaikka tilanne on arvioni mukaan muuttunut hieman
asiantuntijuuden monimuotoistumisen suuntaan.

Ei liene liioiteltua sanoa, ettd moni uskonnollinen ryhmi on
tyytymiton siihen, miten se esitetdin mediassa. Muslimeilla on
hyvit perusteensa tihin, mutta esimerkiksi uskonnollisesti kir-
javassa Englannissa sikhit valittavat samanlaisista asioista. Yksi
huolenaihe on se, ettd lukijat — eivit niinkddn toimittajat — usein

190



7. Uutinen uskonnosta: tyytymdttomyyden tae?

sekoittavat sikhit ja muslimit. Toinen huolenaihe on vihiinen me-
dianikyvyys, ainakin muslimeihin verrattuna. On tietenkin ky-
syttivd, onko medianikyvyys tavoiteltavaa, jos uutisoinnin koe-
taan olevan negatiivista.

Uskonnollisten yhteisojen kisityksid omasta nikyvyydestdin
voisi hyodyntdd, mutta niiden nikemykset eivit aina vastaa to-
dellisia mediasisiltoji. Esimerkiksi erddssi seminaarissa sikhien
puhemies otti esimerkiksi sikhien kannalta kielteisen tapauksen
mutta jitti arkisen, keskimadrin mydnteisen kisittelyn mainitse-
matta. Media ei vilitd ryhmien eettistd ilosanomaa, mutta media
ei mydskdin ole aina niin kielteinen kuin uskonnollisten ryhmien
puhemiehet antavat olettaa.

Mediaa kiinnostaa uskonto siini tapauksessa, ettd kyseessd on
konflikti, mielenkiintoinen persoona tai tavallisuudesta poikkeava
tapahtuma. Esimerkiksi uskonnollisten ihmisten méiri ei sininsi
ole ratkaiseva tekija. Daily Telegraphissa uskontokirjeenvaihtajana
toiminut Martin Beckford vertasikin toimittajien suhdetta uskon-
toon siithen, miten suhtaudutaan vanhuksiin. Vanhusten maiiri
kasvaa ja heitd kuunnellaan, mutta heidin sanomisiaan ei aina
oteta vakavasti. Yhteisojen aktiivinen tiedottaminen ja esimerkiksi
lehdistotiedotteiden lihettiminen tiedotusvilineisiin ovat kuiten-
kin edelleen merkittdvid vaikutuskeinoja uskontojen julkisuuden
parantamiseen. Toinen tirked tekiji on yhteison verkkosivu, josta
16ytyvit yhteystiedot ja yleinen ryhmii koskeva informaatio. Kol-
manneksi yhteis6illd on oltava edustajia, joihin toimittajat voivat
ottaa yhteyttd, joskin median toivoisi esittivin yhteisét useammin
monidinisind. Edustajien tehtdvini on yhteniistdd ja esittdd niin
sanottu virallinen kanta.®

Hyvi esimerkki uskonnollisten yhteisojen ja median kitkaises-
ta suhteesta on paavi Benedictuksen vierailu Isoon-Britanniaan
syksylld 2010 ja sen kisittely mediassa (ks. Knott, Poole & Tai-
ra 2013, 155-171). Siind missd konservatiiviset ja kristillismieliset
lehdet toivottivat paavin tervetulleeksi, poliittisesti enemmin va-
semmalla olevat sekularistisemmat lehdet nostivat sivuilleen lasten
hyviksikdyton ja ihmisoikeudet. BBC sai syytoksii kristinuskon ja

191



7. Uutinen uskonnosta: ryytyméittomyyden tae?

katolisen kirkon vastaisuudesta. Yksi syy tihin oli kriittinen sarja
Panorama, joka kysyi mitd paavi tiesi pedofiilipappien tapauksista,
joita hidn ennen paaviuttaan joutui kisittelemain. Toinen syy oli
dokumentti, jossa Mark Dowd, katolilainen homoseksuaali, kriti-
soi paavia konservatiivisuudesta. Syytosten ilmapiirissi kirkko ja
sithen my®nteisesti suhtautuvat tahot toivoivat pehmeimpiid kisit-
telyd — siitikin huolimatta, ettd BBC:1l4 oli lihes 13 tuntia suoraa
lahetystd vierailusta ilman kritiikin hiivdd. Tillaisessa tilanteessa
ndyttdd siled, eted mikd tahansa puolueettomuuden miiritelmi on
jo midritelma joko uskontomyonteisestd tai -kielteisestd nikokul-
masta. Media ei voi tyydyttdd kaikkia ja negatiivinen palaute on
lihestulkoon viistimitonti.

Asiantuntijoita tarvitaan

Toimittajat vitsailevat usein “péivystivistd dosenteista’, mutta kai-
kesta huolimatta media tarvitsee jatkuvasti asiantuntijoita. Yksi
suurimpia eroja suomalaisen ja brittildisen median vililld on se,
ettd Suomessa toimittajat turvautuvat helposti asiantuntijoiden
apuun, kun taas Britanniassa toimittajat ottavat usein itse myds
asiantuntijan roolin. Uskonto on keskimairin vaikea aihe, joten
suomalaista menettelytapaa voi pitdd toivottavana. Tietimyksen
puute on mediakriitikoiden lisiksi my6s uskonnollisten ihmisten
toistuvasti esittimi syytos. Joskus mennidin vikaan, kun unoh-
detaan median omat tehtdvit, mutta jonkinlainen osaaminen on
vilttdmitontd. ”Uskonnollisessa lukutaidossa” on aina parannet-
tavaa.

Piivystavit dosentit auttavat mielelldin, mutta he eivit istu tut-
kijankammioissaan odottamassa toimittajien yhteydenottoa pa-
remman tekemisen puutteessa. Ja jos apua tarvitaan pikaisesti, voi
kdydi niin, ettd aikataulut eivit sovi yksiin. Toimittajien on hyvi
tietdd, ettd on olemassa verkkosivustoja, joista voi saada perustie-
toja. Suomessa erilaisten ajatushautomoiden kehittyminen on jdi-
nyt puolitichen, mutta esimerkiksi Isossa-Britanniassa ne tarjoavat

192



7. Uutinen uskonnosta: tyytymdttomyyden tae?

asiantuntija-apua myos uskontoaiheisiin. Télléin on muistettava,
ettd niilld on oma agendansa.

Asiantuntijoilta kysytddn usein faktoja. Joskus on niinkin, ettd
toimittajalla on juuri tekeilld olevaan juttuun liittyvd faktatieto
paremmin hallussa, asiantuntijalla puolestaan enemmin tietoa ai-
heen historiallisesta ja yhteiskunnallisesta kontekstista. Aina aihe
ei kiy yksiin ensisijaisen asiantuntijuuden kanssa, vaan osuukin
sen reunamille. Asiantuntijoiden sivuuttaminen kokonaan joh-
taa helposti tilanteeseen, jossa tutkijat jilkeenpdin herkuttelevat
toimittajien tekemilld virheilld tai kykenemittdmyydelli nihda
uskonnon merkitys uutisoinnin kohteessa (esim. Marshall & al.
2009). Korostan asiantuntijoiden merkitystd viitekehyksen tai 1a-
hestymistavan valinnassa. Harvoin painotetaan asiantuntijoiden
kykya kommentoida nikokulmia, joilla aiheita kisitellddan. Pul-
mana on se, ettd kehys on usein valittu jo etukiteen, ennen yh-
teydenottoa. Erids englantilainen professori kertoi, ettd kun hin-
td pyydettiin television ajankohtaisohjelmaan, hineltd kysyttiin,
tuomitseeko hin arkkipiispan aikaisemmin mediassa esittimin
lausunnon. Kun hin vastasi, ettei pitinyt lausuntoa erityisen on-
gelmallisena, kutsu evittiin. T4ma on esimerkki median tietoises-
ta kehyksesti.

Aina kehys ei ole selvisti tiedostettu. Yksi tyypillinen kehys
seki journalismissa ettd akateemisessa tutkimuksessa on, ettd mo-
dernisoituminen ja demokratisoituminen nihdiin vidjiamitts-
mind kehityssuuntina, joista voi ennustaa tulevia muutoksia. Us-
kontoa ei tyypillisesti ole pidetty osana modernisaatiokehysti, silla
sen on ajateltu kuuluvan menneeseen maailmaan. Siksi esimerkik-
si Iranin vuoden 1979 vallankumousta ja Khomeinin johtamaa
pappisvaltaa pidettiin aikoinaan Helsingin Sanomissa menneen
maailman oikkuna, joka jostain kisittimittomistd syystd ilmaan-
tui ohimenevisti modernisoituvan maailman niyttimélle. Aino-
ana kisitettivissd olevana syyni pidettiin liian nopeaa linsimaista
sivistystd. Islamilainen johtajuus midrittyi vadristymaksi, joka ei
sovi ”ihmiskunnan nykyiseen kulttuuritietoisuuteen”. Lehden mu-
kaan "voimme olla jokseenkin varmoja, ettd iranilainen nykyvaihe

193



7. Uutinen uskonnosta: ryytyméittomyyden tae?

on ohimenevii laatua.” (Helsingin Sanomar 20.7.1982.) Esimerkki
sopii islamin kuvaamiseen yleisesti: sitd suhteutetaan suomalaises-
sa mediassa linsimaiseen demokratiaan ja modernisuuteen, jotka
toimivat myos hyviksyttdvyyden mittareina (ks. luku 6).

En ole kuullut toimittajien kysyvin usein, millaisesta viiteke-
hyksestd aihetta kannattaisi tarkastella tai miten valittua kehystd
voisi tarkentaa. Sen sijaan olen kuullut toimittajan etsivin tietoa
siitd, ovatko Irakissa “fundamentalisteja” sunna- vai shiiamusli-
mit — ikddn kuin asiantuntijan tehtidvini olisi hyviksyd huonosti
mietitty kehys, yhden ryhmin fundamentalistiksi leimaaminen ja
sen mukanaan tuomat arvoarvostelmat.

Yleinen ongelma viitekehyksen valinnassa on uskonnon ylei-
nen eksotisointi ja kiinnittiminen aikaisemmin esilld olleiden pu-
hemiesten uskomuksiin. T4lloin uskonnollisuuden arkipiiviisyys
ja kiytintdjen kirjavuus jadvit tavoittamatta. Esimerkiksi Suomen
televisiossa nahtyd Muslimielimiid -ohjelmaa (Yle 2010) moitittiin
keskittymisestd ankaran opillisiin kdytintoihin arjen sijaan. Tami
onkin uskonnon kuvaamisen ongelma. Poimitaan eksoottiset us-
komukset ja ndytetddn, ettd niiden harras noudattaminen on osoi-
tus muslimielimistd. Uskonnollisuuden ymmartiminen arkisen
aherruksen yhteni mielekkiiksi tekevini elementtind jad taus-
talle. Toisenlaisia ratkaisuja on tullut vastaan Englannissa, mis-
sd esitettiin sarja musliminaisten autokoulun kiymisestd (Muslim
Driving School, BBC2, 2010). Sininsi tylsihko ohjelma tavoitti
alistetun vihemmiston arkisen nikokulman seki siihen liittyvit
epavarmuudet ja pienet ilot. Turkkia kisittelevissa dokumentissa
puolestaan kuvattiin villisikoja metsidstivid muslimeja, jotka argu-
mentoivat, ettei heiddn islaminsa kielld sianlihan syontid (Explore:
From Istanbul to Anatolia, BBC1 2009). Joku voisi viittii, etteivit
metsistijit ole oikeita muslimeja. Tarkeimpii on kuitenkin tuoda
esiin kiytidntdjen moninaisuutta, silld sitd on islamin stereotyyppi-
sissd mediakuvauksissa painotettu liian vihin.

194



7. Uutinen uskonnosta: tyytymdttomyyden tae?

Lukijapalautteen huomioiminen

Myés lukijat ja heidin palautteensa muodostavat osan journalis-
min kiertoa. Nykyteknologian ansiosta julkinen palaute ei rajoi-
tu valikoituihin yleisokirjeisiin, vaan lihes jokainen voi kirjoittaa
mielipiteensd keskustelupalstalle. Yksi ongelma on se, ettd palaut-
teen madrdd kidytetddn jutun onnistuneisuuden mittarina. Verk-
kokeskustelussa 500 kommenttia ndyttdd sisillostd riippumatta
paremmalta kuin 50. Usea brittitoimittaja mydnsi tunnistavansa
timinkaltaista ajattelua omassa ja kollegojensa tydssi, vaikka se
lisdakin provokatiivista kirjoittamista.

Palautteen antaminen on kuitenkin vilttimitontd journalis-
min parantamiseksi, ja usein toimittajat toivovatkin sitd. Guar-
dianin toimittaja Andrew Brown osoitti viestinsi uskonnollisille
yhteisoille, asiantuntijoille ja maallikoille painottaessaan, etti jos
huomaatte virheen, velvollisuutenne on kertoa siitd toimittajalle.
Muuten on vaikea odottaa parempaa journalismia. Silti on eri-
koista, ettd Brownin uskontoblogissa kommentointimahdollisuus
poistetaan, jos aiheen oletetaan olevan arkaluontoinen ja lihesty-
mistavan provokatiivinen.

Yhteenveto

Uskonnon uutisointia koskeva mediakritiikki perustuu usein
toimittajien tietimittdmyyden osoittamiseen. Uskontouutisoin-
nin haasteita tarkasteltaessa on tunnistettava myos median omat
kidytinnot ja valinnat. Hyvd journalismi vaatii osaamista ja hy-
vid puitteita myds uskonnosta kirjoitettaessa. Osaaminen ei ole
suoraan yhteydessi toimittajan omaan uskonnollisuuteen tai us-
konnottomuuteen. Jos media ei halua tukea uskontoon liittyvid
osaamista, laatua on vaikea ylldpitdd. Uskontokirjeenvaihtajien
tuottamaa sisdltéd suurempi haaste on muista aiheista kirjoittavat
toimittajat, jotka kisittelevit uskontoa osana esimerkiksi maail-
manpolitiikkaa, taloutta tai maahanmuuttoa. Heiddn osaamisensa

195



7. Uutinen uskonnosta: ryytyméittomyyden tae?

parantaminen olisi askel kohti entistd laadukkaampaa uutisointia.
Sindnsid uskonnolliset yhteisot eivit midrdd, mitd ja miten heistd
kirjoitetaan, mutta niiden kuunteleminen on olennaista, huoli-
matta palautteen kielteisyydestd. Konkreettinen haaste on saada
edes joskus myds muiden kuin puhemiesten ddni kuuluviin — ki-
siteltdvin aiheen mukaan. Asiantuntijat tarjoavat apua fakratie-
doissa, mutta toisinaan olisi hyvi kysyd mielipidettd myds valitun
nikokulman eduista ja ongelmista. My6s lukijoiden palautteesta
oppii, jos on tehnyt asiavirheiti tai jos nikékulmaa tulisi miettid
uudestaan uusia juttuja varten. Palautteen miiri ei kerro laadusta;
usein se on osoitus provokatiivisesta nikokulmasta kiinnostavaan
aiheeseen. Tilld hetkelld ndyttdd vankasti siltd, ettd uskontouuti-
sointi ei voi olla journalistisesti tyydyttivii, jos aiheeseen ei pa-
neuduta riittavisti. Monet keskustelunaiheet jisentyvit suhteessa
uskontoon kuten Ajankohtaisen Kakkosen Homoilta osoitti. Lisdksi
yhi useammin kohdataan my6s uskontojen kirjo perinteisen ja tu-
tun luterilaisuuden sijaan.

196



8. Fanius ja uskonto

Faniuden ja uskonnon suhde on puhuttanut niin fanitutkijoita
kuin uskontoa nykypiivin populaarikulttuurissa tarkastelevia us-
kontotieteilijoitd. Nikemyksid on esitetty puolesta ja vastaan. Yh-
det esittdvit, ettd ne tulisi pitdd erilld4n toisistaan ja toiset katsovat
niiden vililld olevan enemmain kuin pinnallisia yhteneviisyyksia.
Tissd luvussa tarkastellaan faniuden ja uskonnon vilisid kytken-
t6ja kisitteiden, tutkimuksellisten nikokulmien ja faniudeksi ja
uskonnoksi nimettyjen ilmididen tasoilla ja pohditaan, voidaanko
— ja milld tavalla — faniutta ja uskontoa, fanitutkimusta ja uskon-
totiedettd kietoa toisiinsa hedelmaillisesti.

Matt Hillsin haastattelussa fanitutkimuksen keskeinen teoree-
tikko Henry Jenkins pohtii faniuden ja uskonnon suhdetta ja pii-
tyy korostamaan kytkennin hedelmittomyytta.

Luulen, ettd varautuneisuuteni perustuu sanaan ’fani’. Se palau-
tuu termiin ’fanaticus’, joka alusta pitden viictasi virheelliseen ja
ylenpalttiseen palvontaan. [...] Tutkijana on kovin vaikeaa tehdi
uskonnollinen analogia, joka ei vihjaa kisitykseen viiristd pal-
vonnasta. Minulle se on erityisen ongelmallinen, koska mielestd-
ni uskonnon mairictdva perusta on uskomukset tai usko. (Hills
2001.)

Nikemyksensi esittimisen jilkeen Jenkins erottelee uskonnon
mytologiasta. Uskonto viittaa hinelle kirjaimelliseen uskoon ja
mytologia tarinoiden kautta artikuloituihin eettisten tai moraalis-
ten arvojen joukkoon. Hin jatkaa:

197



8. Fanius ja uskonto

Ja uskon, ettd siind mielessd kulttitekstit voivat toimia mytolo-
giana. Uskonnossa tuodaan takaisin kisitys kirjaimellisesta us-
kosta, joka olettaa, ettd fanit ovat kyvyttomii erottamaan fiktion
todellisuudesta tai ettd he oletettavasti kohtelisivat tekstid ikidin
kuin se olisi kirjaimellisesti totta. Tami on se, mitd pidin ongel-
mallisena sanan "uskonto’” kiytdssi. Kunnioitan uskontoja uskon
harjoittajina enkd haluaisi kohottaa faniutta uskonnon tasolle.
Enki haluaisi mustamaalata faneja siitd, ettd heilld olisi vdarid
uskomuksia, koska siini ei ole kysymys uskomuksista, vaan etii-
kasta ja jactut arvot kokoavista narratiiveista. [...] Se tosiasia, ettd
minua kasvatettiin baptistiksi ja fundamentalistiksi saa minut
ajattelemaan, ettd uskonnossa on kysymys kirjaimellisesta to-
tuudesta. [...] Kisitykseni mukaan uskonnon kategoriaa ei voi
puhdistaa fundamentalistisista sivyistd tai vddristd uskomuksis-
ta, jotka ndin ympiroivit sanaa "fani’. Siitd syystd se on lilan vaa-
rallinen sana analyyttiseen kdyttd6n, kun puhutaan faniudesta.
(Hills 2001.)

Jenkinsin kriittinen asenne on otettava vakavasti, varsinkin
kun toiset faneiksi itsensi identifioivat kiistivit faniuden olevan
uskonto ja ovat hyvin uskontokriittisia (ks. Hirsjarvi 2008 Sf-
faneista). Toisia fanitutkijoita rinnastukset uskontoon ovat kui-
tenkin viehittineet (Hills 2000; 2002; Jindra 2005). Kytkennin
ongelmana ovat mahdolliset ylitulkinnat ja harhaanjohtavat mie-
likuvat, mutta varauksellinen suhde kertoo usein kristillisesti,
erityisesti protestanttisesta (ja eurosentrisestd) tavasta ymméartdd
uskonto. Uskonnollisuutta ja faniutta erotellaan ainakin neljilld
yksinkertaistavalla mielikuvalla: uskonto on vakavaa, fanius on
ironista ja leikkisdd; uskonto on pysyvii ja poissulkevaa, fanius on
muuttuvaa ja sisidnsulkevaa; uskonto mieltyy totena pitimiseen
ja uskomiseen, fanius “fiiliksiin”; uskonto on passiivista (ylhdalei-
alas -aivopesua), fanius on aktiivista tekstien kiyttoa.

Fanitutkimuksesta 16ytyy myos kolmas, ehkd yllittavd tapa
hahmottaa suhdetta. Lawrence Grossberg ei kirjoita paljoakaan
uskonnosta, mutta hin kehittdd kisityksensd faniudesta suhteessa
uskontoon. Tai pikemminkin uskonto on faniutta koskevan teore-

198



8. Fanius ja uskonto

tisoinnin esiteoreettinen “ajattelun kuva” (ks. Deleuze 1994). Ha-
sidistisen juutalaissuvun kasvattina hin rakentaa henkilokohtais-
ten kokemustensa kautta erottelun fanin ja fanaatikon, faniuden
ja uskonnon, vilille. Ensin hidn kuvaa uskonnollista fanatismia
isoisinsi kautta:

Fanatismin epidmiellyttivd monimielisyys tuli tutuksi elimini
varhaisessa vaiheessa, kun kamppailin selvictddkseni vilini hasi-
distisiin isovanhempiini. Ymmarsin, ettd kun isoisini paitti ris-
keerata isoditini elimidn ennemmin kuin antaa hinen matkustaa
(siis tyoskennelld) sapattina, hin toimi sen perusteella, ettd he
olivat absoluuttisen sitoutuneita keskukseen, jonka he pystyivit
vain nimeimiin — Jahveksi — mutta eivit koskaan selittimiin.
Ymmirsin, etti kun oma iitini haastoi tuon sitoumuksen suo-
jellakseen hinen ditidnsd, hin ei haastanut vain isinsi valtaa
(joka oli laheisesti sidoksissa tuohon sitoutumiseen), vaan koko
fanaattisuuden tavoiteltavuuden heidin uudessa maailmassaan.
En ole koskaan selvittinyt vilejini heiddn fanatismiinsa. Tai
pikemminkin minussa oleva fani ei ole koskaan ollut tyytyvii-
nen synkkain, itsensd eristdvddn ja usein julmaan hasidistiseen
elimiin, joka oli jotenkin rakennettu Baal Shem Tovin iloisista
opetuksista. (1997: Sittemmin olen arvostanut sitd, ettd heidin
elimissddn oli my6s mahtavan ilon hetkid ja ulottuvuuksia.)

(Grossberg 1997b, 246-247.)

Timin jilkeen Grossberg erottelee oman faniutensa muiden
hineen kohdistamista fanaattisuussyytoksisti:

Joka tapauksessa fanaattisuus astui uudelleen elimiini vasta-
kulttuurin aikana, kun isini (ja useat sukulaisistani) kidytinnol-
lisesti julistivat minut pannaan sen vuoksi, mitd he kutsuivat *fa-
naattisuudekseni’. Tiesin silloin, mutta en osannut selittii, ettd
tilanteet, ja niiden vaatimat sitoumukset, olivat perin pohjin eri-
laisia. Kenties timd ero on aina ollut perustava Amerikalle, jon-
ka historia on vihemmin fanaattisuuksien jatkuvia sarjoja kuin
jatkuvaa kamppailua fanien ja fanaatikkojen vililld, kamppailua,
jossa ideologioilla on aina ollut ongelmallinen asema. Haluan
tarkastella tdtd eroa ajatellakseni sen seurauksia omille kiytin-

199



8. Fanius ja uskonto

noilleni kulttuurikriitikkona ja polititkan kriitikkona. Aloitan
erottamalla kolme sitoutumisen, panostamisen, kokemistavan
(Bourdieu) muotoa tai ’makua’ fanit, fanaatikot ja ideologit.

(Grossberg 1997b, 247.)

Lainauksesta ja sen jilkeen tulevasta tekstistd kdy ilmi, ettd
Grossbergille fani on miaritelmillisesti sekd yhteydessd uskontoon
(fanaattisuuteen) etti siitd erillinen (investointi on viliaikainen,
toisin kuin fanaattisuudessa). Fanaattisuudelle, ja Grossbergin
mukaan siis uskonnollisuudelle, on tyypillisti affektiivisen pa-
nostuksen absoluuttisuus (ei kirjaimellinen usko kuten Jenkinsil-
le). Mikili kohde vaihtuu, se tapahtuu panostuksesta aiheutuvan
trauman vuoksi. 2

Ideologi puolestaan on kisitteellinen hahmo, joka tekee affek-
tiivisen panostuksensa erityisiin teksteihin kohdistuvien laadul-
listen arvostelmien perusteella. Toisin sanoen ideologi perustelee
makunsa periaatteilla, joiden oletetaan olevan oman arkielimin
ulkopuolisia. Ideologin maku on aina kytkeytynyt ideologiaan,
viestiin tai uskonnollisessa kontekstissa oikeaksi ajateltuun oppiin.
Ideologin panostukset eivit ole yhti absoluuttisia ja vakavia kuin
fanaatikon eivitki yhtd viliaikaisia, leikkisid tai ironisia kuin fa-
nin. Ideologi on vilihahmo fanin ja fanaatikon vililli. Kiytin-
nossi kaikkien hahmojen piirteitd 16ytyy nykykulttuurista — ja
hieman rajatummassa mielessi my6s menneisyydestd — niin faniu-
deksi kuin uskonnollisuudeksi nimetyistd ilmioistd.’

Uskonnon kdsitteellistiminen

Fanitutkimuksen teoriassa uskonnon kisite muistuttaa enemmin
arkikielen protestanttis-kristillisia merkityksid kuin uskontotie-
teen analyyttisia ja etymologisia tarkasteluja. Tosin suomen kielen
sana uskonto on uskon johdannainen. Se on 1840-luvulla kehitetty
uudissana, jolla eroteltiin uskonto oppijirjestelmini (uskon oppi)
uskosta (yksilon asenteesta ja suhteesta oppiin). Lisiksi silld luoki-

200



8. Fanius ja uskonto

teltiin oppijdrjestelmid siten, ettd voitiin erotella “totista Jumalaa”
palvovat "pakanajumalaa” tai useita jumalia palvovista. Kisitteessd
nikyy selkeidsti protestanttinen perinne, joka on pitkilti ohjannut
tapaamme ymmirtdd uskonto ja kdyttdd termid arkikielessd. Téstd
oletetusti seuraa myos epirdinti faniuden ja uskonnon rinnastami-
sen mielekkyydestd — eihdn faniutta miiritd Jumalaan uskominen
tai sen palvominen.

Kytkentd faniuteen 18ytyy kuitenkin jo latinan religio-sanan
etymologian tulkinnoista. Latinan religiosta on kaksi kilpailevaa
tulkintaa. Ciceron mukaan se tulee sanasta "legere”, koota, jolloin
“re-legare” tarkoittaa kaiken sen uudelleen kokoamista, mitd tarvi-
taan jumalten palvontaa varten. Kristityn kirjailija Lactantiuksen
mukaan religion juurena oli "ligare”, sitoa, jolloin “re-ligare” tar-
koitti uudelleen sitomista, eli sitd, mikd yhdistdd ihmiset jumaluu-
teen. (Saler 2000, 66; Anttonen & Taira 2004, 26-29.)

Latinan religion merkityksissd uskonnollisuuden vastakohtana
ei ole epdusko tai ateismi. Religio erottaa oikean ja suotavan pal-
vonnan vairistd (falsa religio deorum) ja vilinpitimittomyydestd,
ei-sidotusta (neglegere). (Anttonen & Taira 2004, 27.) Jilkimmai-
nen eronteko on erds yhtymikohta faniuteen. Fanius on panos-
tusta johonkin, sitoutumista, vilinpitimittomyyden vilctdmistd.
T4mi kanta on luettavissa esiin esimerkiksi sellaisilta fanitutkijoil-
ta kuin Matt Hills (2000; 2002) ja Daniel Cavicchi (1998), jotka
korostavat sitoutumista ja omistautumista (devotion) faniuden ja
uskonnollisuuden toisiinsa kytkevini tekijind. Samankaltaisesta
ajattelusta on kyse, kun urheilusosiologit Conrad Vogler ja Ste-
phen Schwartz korostavat fanin etymologiasta kirjoittaessaan us-
konnollisuuden ja faniuden suhdetta toteamalla, ettd Martin Lut-
her Kingin ihailijoita ja seuraajia 1960-luvulla voidaan pitid oman
aikansa faneina (Vogler & Schwartz 1993, 159).

Koska sanakirjamiiritelmit ovat sidoksissa kieliin ja kieliyhtei-
s6ihin, etymologiat eivit kerro, miten meiddn tulisi kdyttad kisit-
teitd. Nykyiin uskontotieteessd onkin tavallista puhua uskonnos-
ta antiessentialistisena kisitteend. Essentialististen méiritelmien

201



8. Fanius ja uskonto

mukaan uskonnoilla on jokin olemus. On jokin piirre tai erotte-
leva periaate, jota ilman ilmié ei ole uskonto, esimerkiksi usko ih-
misten elimiin vaikuttavien ei-empiiristen olentojen tai voimien
olemassaoloon. Antiessentialistisen kannan mukaan uskonnolla ei
ole mitdin yhtd ennalta mairittyd olemusta tai sisiltod. T4lloin
kysymys siitd, onko fanius uskonto, on viirin asetettu ongelma.
Uskonto ei ole ”joko-tai” -kategoria. Pikemminkin jokin ilmié on
uskonnonkaltainen “enemmin tai vihemmin”. Uskonnonkaltai-
suus puolestaan ei viittaa yhteen piirteeseen tai edes perinteeseen,
vaan “elementtien altaaseen”, josta uskontoa koskeva ymmarryk-
semme muodostuu. (Saler 2000.) T4lloin — jos ajatellaan, ettd us-
konnon kisitteelld ylipddtidn on analyyttista arvoa — uskonnon
midritelmit ovat tutkijan tydkaluja, joiden tehtdvind on toimia
havaintoja ohjaavina periaatteina. Mairitelma ei siis ole joko tosi
tai epitosi vaan kiyttokelpoinen tai kiyttokelvoton.

Uskontotieteessd on myds korostettu, ettd uskomukset tai usko
eivit ole universaaleja uskonnon kategoriaa midrittivid tekijoitd
(Nye 2003, 101-123; ks. myos Harvey 2013; Taira 2014a, 108—
111). Siksi uskontotieteen nikékulmasta Jenkins hahmottaa us-
konnon kategorian varsin yksinkertaisesti ja essentialistisesti. Hin
ei viittaa pohdintoihin, joissa uskonnon kategorian osoitetaan
olevan huomattavasti moninaisempi ja joissa kritisoidaan kulttuu-
rispesifin protestanttisen uskontokisitteen universalisointia. Us-
kontoa ei tarvitse ajatella protestanttis-fundamentalistiseen tapaan
vain kirjaimellisena uskona (tai uskomuksina). Antiessentialisti-
sesta perspektiivistd kiinnostavampaa on kysymys siitd, mitd teo-
reettista ja metodologista hydtyd on tarkastella faniutta uskontona
tai uskonnonkaltaisena sekd mitd uskonnon ja faniuden rinnas-
taminen opettaa tarkastelun kohteena olevista ilmidistd. Nostan
esiin muutamia mahdollisia suuntaviittoja tulevien kytkentdjen
koettelemiseen.’

202



8. Fanius ja uskonto

Fanius implisiittisend uskonnollisuutena

Ajatus implisiittisestd uskonnollisuudesta on eris mahdollisuus yh-
distdd uskonnon ja faniuden tutkimusta. Englannissa perustetun
implisiittisen uskonnollisuuden tutkimuskeskuksen tarkoituksena
on tutkia “uskonnollisuutta”, joka ei paikannu perinteisiin us-
konnoksi nimettyihin instituutioihin tai selkedsti artikuloituihin
uskontunnustuksiin (vrt. eksplisiittinen uskonnollisuus). Kiytin-
nossid tutkimuksessa on painottunut populaarikulttuuri ja arkieli-
mi, jotka molemmat ovat keskeisid fanitutkimuksen konteksteja.
Implisiittisen uskonnollisuuden tutkimusprojektin tunnuslauseen
mukaan siini tutkitaan sitoumuksia, rijppumatta siitd, onko kysy-
mys uskonnollisesta vai maallisesta kontekstista.

Hahmottaessaan implisiittistd uskonnollisuutta Edward Bai-
ley, lihestymistavan keskeisin kehittdjd, kysyy ihmisiltd tavallaan
yhden kysymyksen: "Miki saa heiddt innostumaan?” Haastatte-
luissa kysymys jakautuu osiin, kuten "Mistd nautit eniten elimis-
s42”, "Miki tekee tavallisesta pdivistd hyvin?”, "Mika on tirkein
asia, jonka teet vuosittain?”. (Ks. Bailey 1998, 44—45, 85-109.)
Tutkimuskohteena ei ole mikdin yksittdinen uskonto eiki kan-
salaisuskonnollisuutta tematisoivan keskustelun tapaan abstrakti
kansa tai valtio jaettuine symboleineen, vaan arjen kiytinnot.
Tilloin esimerkiksi syominen, urheilu, menestys, tyd, paihdekult-
tuuri (tai siitd piddttdytyminen), viihde ja ystivyyssuhteet niyt
tdytyvit tutkijalle implisiittisesti uskonnollisiksi, arjen arvojen ja
rituaalien teemoiksi ja toimintakonteksteiksi tai panostuksiksi,
jotka ”pitdvit elimii kasassa” (Gardella 1998, 1). Timinsuuntai-
sella tutkimuksella on selkeid yhteys fanitutkimukselle ominaiseen
tapaan tarkastella affektiivista toimintakykyisyyttd. Vaikka onkin
epaselvad, miksi tillaisia sitoumuksia pitdisi kutsua (edes implisiit-
tiseksi) uskonnollisuudeksi, menetelmillinen kysymyspatteristo ja
muu implisiittisen uskonnollisuuden tutkimiseen liittyvd mene-
telmillinen keskustelu ovat kiyttokelpoisia myds fanitutkimuksen
tarpeisiin.

203



8. Fanius ja uskonto

Baileyn (1998, 22-25) miirittelyssd implisiittinen uskonnolli-
suus kohdentuu kolmeen elementtiin: sitoutumiseen, integroivaan
fokukseen ja laajakantoisia vaikutuksia tuottaviin intensiivisiin
kiinnostuksiin (”intensive concerns with extensive effects”). Kisityk-
seni mukaan itse termi ei ole tirked, vaan se tutkimusalue, jota
silli hahmotetaan uskonnon tutkimuksen osana, jos halutaan
16yt leikkauspisteitd fanitutkimuksen ja uskontotieteen alueilta.
Implisiittisen uskonnollisuuden kiinnostavin puoli ei vilttimittd
olekaan yrityksessd rinnastaa maallisina pidetyt ilmi6t uskonnol-
lisiin, esimerkiksi jalkapallo uskonnolliseen rituaaliin, vaan pyrki-
mys tarkastella ihmisten arvoja, huolenaiheita ja rajanvetoja kiyt-
timilld joitakin uskontotieteen kisitteitd.

Fanitutkijoista esimerkiksi Star Trek-faniutta uskontona tar-
kastellut Michael Jindra (2005) korostaa, ettd uskonnon ja fani-
uden rinnastus perustuu siihen, ettd uskonto-nimikettd ei kiytetd
arkikielen tavoin viittaamaan tietyn funktion omaavaan instituu-
tioon eikd uskoon. Sen sijaan uskonto on hinelle yksilon tai yhtei-
son tirkeimpien arvojen péivittdistd ja elettyd ilmaisua (eikd siksi
vilttamaired kirjaimellista uskoa) — siis erddnlaista implisiittistd us-
konnollisuutta.

Yhtenevit kiytinnot: rituaalisuus

Kun uskontotieteelle ominaisia kisitteitd kdytetddn faniuden tut-
kimisessa, faniudesta pyritddn l6ytimiin jokin tai joitakin toistu-
via rakennepiirteitd, jotka ovat tyypillisii myds uskonnoiksi luo-
kitelluille ilmibille ja perinteille. Rituaalisuus on eris kisite, jolla
seki faniutta ettd uskonnollisuutta on analysoitu.

Catherine Bellin (1997) mukaan rituaalin tunnuspiirteitd ovat
kaavamaisuus, perinteikkyys, muuttumattomuus, siinnénmu-
kaisuus, pyhd symboliikka ja esitys (performanssi). Jos mainittu-
ja elementtejd 16ytyy fanitutkijan kohteesta, voidaan edetd kohti
rituaalista toimintaa selittdvid teorioita, ja katsoa niiden kiytto-
kelpoisuutta. Jos rituaalisia elementtejd ei 16ydy, voidaan koko

204



8. Fanius ja uskonto

kytkds hyldtd kyseisen kohteen osalta. Suomessa esimerkiksi Stig
Soderholm (1990) ja Harri Heinonen (2003) ovat hyddyntineet
rituaalitutkimuksen nikokulmia faniyhteisojen tarkasteluissa. S6-
derholm kuvaa Jim Morrison -kultin rituaalista ulottuvuutta, eri-
tyisesti The Doorsin laulajana toimineen Morrisonin kuolinpiivin
muistojuhlaa. Siihen kuuluvat esimerkiksi hautatanssi, yhteislau-
lut tai The Doorsin kuunteleminen yksin, Morrisonille kohdiste-
tut puhuttelut ja hinen piihdekeskeisen elimintyylinsi imitointi.
Heinonen korostaa brittildisen jalkapallojoukkue Evertonin faniu-
den rituaalisia piirteitd. Joukkueen suomalaisen faniryhmin peli-
pdivddn kuuluvat esimerkiksi samanlaisina toistuvat toimet (peliin
valmistautuminen), symboliikka (pelipaitaan pukeutuminen) ja
esitys (itse peli sekd fanien toiminta).

Myés uskontofenomenologisesta toistuvien rakennepiirteiden
vertailusta on l6ydettdvissd useita mahdollisia vertailukategorioita
uskonnon ja faniuden vilille: pyhiinvaellus, “maailman keskuk-
sen” symboliikka, initiaatiot, faniksi tulemisen tai kdintymisen
rinnastaminen uskonnolliseen konversioon. My6s pyhit paikat ja
ajat, jotka on faneille erotettu arjesta tyyliin "timin haluan kat-
soa rauhassa yksin”, rinnastuvat rituaalisten tilojen ja aikojen erot-
tamiseen ja rajaamiseen (ks. Hills 2000, 76). Antropologi Victor
Turnerin (1969) kehittelemi liminaalisuuden kisite onkin fani-
tutkimuksen kannalta mahdollinen tydkalu pyhien ja profaani-
en aikatilojen erottelussa. Siind missi jotkut pyhiteoriat auttavat
hahmottamaan faniutta yksiloperspektiivistd korostamalla yksilon
tekemid arvoeroja fanitoimille varattujen ja arkisten aikatilojen
vilille, Turnerin kisite auttaa hahmottamaan faniutta yhteisén
ja yhteiskunnan tasolla. Liminaalisuus tarkoittaa kynnystd (lat.
limen), siirtymistd viliaikaisiin aikatiloihin, joissa vallitsevan yh-
teiskuntarakenteen kaikki siannét, normit ja hierarkiat eivit pade.
Liminaalitilana on tarkasteltu rituaaleja, luostaria, halloweenia,
sairauskokemuksia, mielenosoituksia, peli- ja kilpailuareenoita ja
turismia. Myds faniudesta on loydettivissd sekd yksilollisid ectd
yhteisollisid periodisia siirtymii, jotka ilmaistaan tilojen rajaami-
sella, erityiselld kdyttdytymiselld, pukeutumisella tai rekvisiitalla.

205



8. Fanius ja uskonto

Samoin Turnerin kisite auttaa hahmottamaan, miten erilaiset
usein mediavilitteiset faniuden aikatilat ovat osa yhteiskunnan li-
minaaliutta, joka uusintaa sosiaalisia siteitd ja energioita, mutta voi
toimia myds vastarintana — uuden luomisen, toisin toistamisen ja
toimintakykyistymisen tilana. Nami rinnastukset ja teoreettiset
kisitteet ovat kuitenkin vain esimerkkejd tutkimuksellisista resurs-
seista. Vasta empiiriset kokeilut osoittavat nikemysten sopivuuden
tai sopimattomuuden.

Uskonto ja fanius populaarina

Faniuden ja uskonnon suhde tulee esiin myds toisenlaisessa yhtey-
dessd. Grossberg kirjoittaa uskonnon olleen oman aikansa popu-
laaria, kun taas hetkellisid affektisuhteita suosivaa faniutta voitai-
siin pitdd nykyajan populaarina:

Ero [my6hiiskapitalistisen postmodernin kulttuurin ja aikaisem-
man ajan valilld] tulee selviksi verrattuna vanhempaan populaa-
rikulttuurin muotoon — uskontoon. Monille sukupolville uskonto
ei toiminut tiedollisena rakenteena, vaan sellaisena affektiivisena
rakenteena, joka auttoi tuottamaan vaikutelman maailman ko-
konaisuudesta: vaikutelman siitd, ettd elimilld ciytyy olla jokin
merkitys. Tdmin merkityksen luonne ei ollut niin tirked kuin
usko siihen, etti maailmalla — huolimatta sen ristiriitaisuuksista
— on yhi mieltd. Populaari voi yhi toteuttaa titd tehtivii, mutta
se ei voi tehdi sitd tuottamalla vakiintunutta ja kestdvid affek-
tiivista horisonttia. Osaksi timi muutos heijastaa sitd tosiasiaa,
ettd affektiivinen suhteemme maailmaan on muuttunut yhi hau-
raammabksi ja hetkellisemmiksi. (Grossberg 1995, 63.)

Lainaus osoittaa, ettd ajatus faniudesta ja fanikulttuurin mer-
kityksen kasvusta hahmottuu Grossbergille likeisessi suhteessa
hinen kisitykseensd uskonnosta. Uskonto oli ennen populaaria
tai populaarin prototyyppi, mutta nyt uskonnon paikan ottavat
muut populaarin muodot. Uutta on se, ettd affektiiviset suhteet

206



8. Fanius ja uskonto

ovat muuttuneet kestivistd hetkellisemmiksi. Grossberg kuitenkin
kirjoittaa uskonnosta tissd yhteydessi imperfektissi. Sielld, missd
hin kirjoittaa preesensissd, hin ei muuta kisitystddn uskonnosta.
Kun Grossberg kirjoittaa uskonnosta, se on hinelle ensisijaises-
ti fanaattisuutta eikd faniutta, jotakin, jossa tuotetaan vakiintunut
ja kestdvd, liki absoluuttinen affektiivinen horisontti. Kuitenkin
kysymys populaarin muutoksesta, siirtymistd affektiivisten suh-
teiden haurauteen ja hetkellisyyteen, ei tarkoita, ettd uskonto olisi
edelleen, aina ja kaikkialla, sitd vanhaa. Grossbergin haluttomuus
tai jopa kyvyttdmyys nihdd uskonnollisuudessa sama siirtymi
kuin populaarissa saattaa selittyd hinen juutalaisella taustallaan.
Ainakin Grossberg korosti henkilokohtaisessa keskustelussamme,
ettd hinen kisityksensd uskonnosta perustuvat omakohtaisiin ko-
kemuksiin. Siksi Grossbergin esittimii ajatusta affektisuhteiden
muutoksesta voisi soveltaa uudella tavalla, jotta faniuden ja uskon-
nollisuuden yhteys nykykulttuurissa tulisi selvemmiksi. Uskon-
non ja faniuden kytkentéjen kannalta kiinnostava kysymys onkin,
mitd tarkoittaa sellainen nykykulttuurin uskonnollisuus, jossa us-
kontoa ei enii oteta affektiiviselta suhteeltaan muuttumattomana.
TAmi on uskontotieteelle myos vilttimiton kysymys, koska affek-
tisuhteiden hetkellisyyteen ehdollistava kulttuuri vaikuttaa myos
uskonnoiksi nimettyjen kiytidntojen ja ryhmien jisentymiseen.

Yhteisollisyys

Fanaattisuutta pursuvasta mediakuvastosta huolimatta nykykule-
tuurin uskonnollisuus niyttdisi osittain muuttuneen erdinlaisek-
si faniudeksi, sellaiseksi, jossa affektiivinen suhde on muuttunut
hauraaksi ja hetkelliseksi ja jossa affektiivinen suhde on uskonnon
ideologiaa, viestid tai oppia keskeisempi. (Taira 2006a, 47-53.)
Tissd erityisessd mielessi uskonnollisuus ja fanius alkavat muis-
tuttaa toisiaan. Jenkins kuitenkin korostaa merkittivii eroa us-
konnon ja faniuden vililla:

207



8. Fanius ja uskonto

[Fanius], toisin kuin uskonto, sekoittaa joustavasti noita uni-
versumeja. En voi olla muslimi ja juutalainen samaan aikaan.
Uskonnollinen sitoutuneisuus on poissulkevaa, mutta voin olla
Blake’s 7:n, Babylon 5:n, Buffy vampyyrintappajan ja Selviytyjien
fani samanaikaisesti. (Hills 2001.)

Erottelu on yleiselld tasolla kohdallaan, mutta ei tdysin. Uskon-
toetnografiset tutkimukset ovat osoittaneet toistuvasti (erityisesti
kansanomaisen) uskonnon rajojen joustavuuden ja hiilyvyyden.
Thmiset my®s identifioivat itsensi joustavasti kveekaripakanoiksi,
buddhalaisiksi kristityiksi tai vaikkapa juutalaisnoidiksi (Harvey
2013, 38.) Lisiksi nykykulttuurin uskonnollisuutta ravistelevat
muutokset, jotka siirtdvit perinteistd uskonnollisuutta ja sitd kos-
kevia kisityksidmme pois paikoiltaan. Yhdet kiyttivit useiden
uskontojen palveluita, vaikka eivit kuuluisikaan kuin yhteen us-
konnolliseen yhdyskuntaan. Toiset voivat olla jopa useampien yh-
dyskuntien jisenid, silli vuoden 2006 (31.7.) jalkeen Suomessa on
ollut mahdollista kuulua useampaan kuin yhteen uskonnolliseen
yhdyskuntaan. Yhdyskunnat voivat itse padttdd, hyviksyvitko
he kannattajiltaan kaksoisjasenyyden. Tdma lakimuutos on eris
konkreettinen esimerkki siitd, ettd perinteinen mielikuvamme
sitoutumisesta yhteen ainoaan oikeaan uskontoon seki tarkkaan
rajatusta ja luokiteltavissa olevasta uskonnollisuudesta, kuuluu
menneeseen maailmaan.

Jenkins korostaa my®s, ettd uskonnon ja faniuden vilille 16yde-
tddn vastaavuus vain eliminoimalla muut vaihtoehtoiset yhteisoja
korostavat kisitteet. Hin ehdottaa, ettd puolue voisi olla erds vaih-
toehto. Jenkins on oikeassa korostaessaan muita kuin uskontoa
koskevia kytkentdjd, silld uskonto ei ole mikidin vilttimiton rin-
nastus faniudelle ja faniyhteisolle. Térkeiksi yhteys voi tulla silloin
kun korostetaan uskontojen ja uskonnollisten yhteisdjen muuttu-
vaa luonnetta kontrastina Jenkinsin kisitykselle. Mikili todella pi-
tad paikkansa, ettd uskonnoista on tulossa entistd enemmin mui-
den sosiaalisten liikkeiden kaltaisia, kuten uskontososiologi James
Beckford (2003b) esittdd, uskonnon ja faniuden suhteen pohdin-

208



8. Fanius ja uskonto

nasta tulee entistd relevantimpaa. Tilléin uskonnollinen yhteiso
tulee kisittdd sellaisessa yhteiskunnallisessa kontekstissa, jossa yksi
uskonnollinen instituutio ei kykene kontrolloimaan viesteji, mer-
kityksid ja symbolien kiyttod. Toisin sanoen uskonto on nykydin
vihemmin sosiaalinen instituutio kuin erilaisille kiyttdtavoille
avoin kulttuurinen resurssi — aivan kuten fanisuhteiden objektit.

Ranskalaissosiologi Michel Maffesolin (1993; 1995; 1996) hah-
motukset heimoistumisesta — 16yhistd, tilapdisistd ja vapaachtoi-
sista yhteisdistd — kiinnittdvit faniuden ja uskonnon yhteisdtason
tarkastelussa. Hin kuvaa aikaamme dionyysisen ja 16yhin yhtei-
sollisyyden ajaksi kontrastina yltidyksilolliselle ja rationaaliselle
varhaisemmalle modernisaatiolle. Faniyhteisot ovat erds esimerkki
Maffesolin "heimoista”. T4td yhteisollisyyttd hin pitdd "uskonnol-
lisena” uskonnon etymologian "yhteen sitomisen” merkityksessa.

Maffesolin tuotannossa olennaista uskonnon ja faniuden kyt
kennin kannalta on kisitys uskonnosta yhteen sitovana voimana.
En arvioi tissd Maffesolin nikemyksid ja niihin liittyvid ongelmia.
Sen sijaan riittdd, ettd todetaan Suomessa Stig Soderholmin vuon-
na 1990 ilmestyneen viitoskirjan sopivan hyvin yhteen Maffesolin
myShemmin tunnetuksi tulleiden nikemysten kanssa. S6derholm
tarkastelee Doorsin edesmenneen laulajan ympirille rakentunutta
Jim Morrison -kulttia, 16yhai faniyhteisod, joka perustuu imagope-
rusteisen julkisuuden henkilén palvontaan ja joka kiteytyy rituaa-
lisiin ilmaisuihin Morrisonin haudalla (S6derholm 1990). Kyseistd
kulttia voidaan pitdd esimerkkini (1) maallisen ja uskonnollisen
rajan himirtymisestd — mikd on Maffesolinkin esittimin hei-
moistumisen kantava ajatus, (2) institutionaalisten pelastusoppi-
en marginalisoitumisesta ja (3) siirtymistd suurista instituutioista
pieniin yhdessioloryhmiin. Lisiksi voidaan korostaa (4) siirtymii
mediayhteisoihin, joskin tdssd tapauksessa yhteisolld on mairitty
paikka myds kasvotusten tapahtuville tapaamisille hautausmaalla.
Kaikki mainitut siirtymit lihentivit uskontoa ja faniutta toisiin-
sa yhteisollisen tarkastelun tasolla. Samalla on huomattava, ettd
16yhit yhteisollisyyden muodot koskevat vain osaa niin sanotuista
uskonnollisista yhteisoisti.

209



8. Fanius ja uskonto

Wiccalaisuudessa yhdistyvit monet edelli mainitut teemat.
Wiccalaisuuden tausta on pakanallisissa perinteissd yleisesti ja toi-
sen maailmansodan jilkeisessi Englannissa erityisesti (mm. Mar-
garet Murray, Gerald B. Gardner, Alex Sanders). Suomessa sen
harjoittajien enemmistd on nuoria kaupunkilaisnaisia. Wiccalai-
suudelle on ominaista 16yhi yhteisollisyys rituaalipiireissi eli cove-
neissa, uskomusjirjestelmin epitarkkuus tai 16yhyys, kidytintojen
ja henkilokohtaisten kokemusten pitiminen opinkappaleita tirke-
dmpini. (Ks. Hjelm & Sohlberg 2004; Hjelm toim. 2005b; Sjob-
lom 2000; Taira 2006a, 85-114.) Wiccalaisuus muistuttaa osin
fanikonteksteja. Se on monille viliaikainen affektiivinen panostus
heikosti institutionalisoituun toimintaympiristoon, jossa viesti,
oppi tai ideologia ei ole ainakaan yksityiskohdiltaan julkilausut-
tu tai jaettu. Kytkostd syventdd vield sekin, ettd wiccalaisuudelle
ja faniudelle, toisin kuin esimerkiksi monille muille uskonnoille,
on tyypillistd, ettei omistautumista tai fanisuhdetta pyriti yleensi
siirtimddn sukupolvelta toiselle.® Ainakin erddt wiccan harjoittajat
ovat todenneet, ettd eivit laittaisi mahdollisia lapsia mahdolliseen
wiccauskonnon opetusryhmiin, jos kouluissa sellainen olisi tarjol-
la. Wiccalaisuudessa korostetaankin “oman ratkaisun” tekemisti.

Yhteisotypologisesti wiccalaisuutta, kuten lukuisia faniyhteiso-
jakin, voidaan kutsua kulteiksi. Termi onkin ollut yleisessi kiytos-
sd niin uskontososiologiassa kuin fanitutkimuksessa (vrt. teoksen
Kovala & Saresma 2003 otsikko — Kulttikirja), vaikka hieman eri
tavoin.

Sana "kultti” (cultus) tulee latinasta. Se viittaa viljelyyn ja sitd
kautta kulttuuriin (hengen viljelyyn) ja "uskontoon” (jumalasuh-
teen hoitamiseen tietyin menoin). Etymologia osoittaa kisitteelli-
sen kytkennin uskonnon ja fanikulttien vililld, mutta kiinnosta-
vampi yhteys on loydettivissd kultti-termin uskontososiologisesta
kiytostd. Kultilla on karkeasti ottaen kaksi toisistaan poikkea-
vaa kiyttotapaa. Arkikielessd silld tarkoitetaan usein suljettua ja
muusta yhteiskunnasta eristdytyvdd moraalisesti epiilyttivdd yh-
teis6d. Tidssd on keskeinen ero faniuteen, koska fanitutkimuksessa
korostetaan usein, etti fanit harjoittavat laajasti enemmiston ns.

210



8. Fanius ja uskonto

Kaavio 1. Kultin ja lahkon erottelu Campbellin (1972) ja
Hanegraaffin (1996) mukaan.

KULTTI LAHKO

Individualistinen Kollektivistinen

L6yha rakenne Tiivis rakenne

Véhan vaatimuksia jasenille Paljon vaatimuksia jasenille
Suvaitsevainen Suvaitsematon
Sisaénsulkeva Poissulkeva

Muuttuva Stabiili

Rajoiltaan madrittelematon Tarkasti rajattu
Epévakainen, vaihteleva uskomusjérjes- | Vakiintunut uskomusjérjestelma
telmd

Alkeellinen organisaatio Vakiintunut organisaatio
Hyvin lyhytaikainen Ajallisesti jatkuva

“normaaleja” aktiviteetteja, vaikka joskus epiilyttivyyden leima
kohdistuu myds eksoottisiin faniyhteiséihin. Uskontososiologiassa
kultilla on kuitenkin perinteisesti tarkoitettu 16yhdd yhteisod. Tal-
16in kultti yhteisomuotona erotellaan lahkosta (ks. kaavio), joskin
arkikielessd kulttiin liitetty kielteinen sivy on vihentinyt myds
termin analyyttista kdyttoa.

Kultin ja lahkon analyyttinen erottelu osoittaa, miten uskon-
tososiologiset yhteisotypologiat tarjoavat keinon jisentdd fani- tai
kulttiyhteisod. Faniyhteis6 muodostaa "kulttisen miljoon” Typo-
logisoinnin lisidksi olennaista on todeta kulttisten miljéiden kes-
keisyys nykykulttuurissa, vaikka yksittdiset kultit ndyttivit olevan
vaihtuvia. Kultin kisitteen soveltamisessa on myds ongelmansa,
koska, kuten todettu, arkikielessd se on usein kielteinen ilmaus,
jolla voidaan viitata niin uskonnollisiin yhteyksiin kuin fanikon-
teksteihin. Positiivisesti kultti voi latautua sellaisissa ilmauksissa
kuin "kulttielokuva”, mutta tilloinkin nimitys korostaa yleensi
objektiin ladattua alakulttuureissa muodostuvaa tai alakulttuureja

211



8. Fanius ja uskonto

muodostavaa camp- tai kitsch-suhdetta. Uskonnollisia kultteja ja
fanikultteja yhdistavit my6s tutkimuksessa ja arkiajattelussa esiin-
tyvi osallistujien patologisointi. Jos kuitenkin pyritidn ymmir-
timdin faniyhteisoji vertaamalla niitd toisenlaisiin yhteisomuo-
toihin, ei uskontososiologisten termien hyddyntimistd tarvitse
vileedd. Tilloin faniyhteisét ndytedisivit muistuttavan enimmik-
seen sitd, miten kultti on miiritelty uskontososiologiassa (ks. kaa-
vio).

Maku ja kieli

Faniutta ja uskontoa yhdistivit myos maku ja kielenkiytt. Mo-
lemmat rakentavat edelld kisiteltyd yhteisollisyyttd. Maun osalta
wiccalaisuus toimii jilleen nykykulttuurin muutoksista kertovana
esimerkkini, vaikka yleisesti uskonnonharjoittajien maun ajatel-
laan olevan melkoisen kaukana faniyhteisoistd (kdyttdytymis- ja
kasityseroista ks. Reysen 2006). Kriitikko Putte Wilhelmsson
kirjoittaa: "Kdytdnnossi sarjakuvat ja fantasiakirjallisuus ovatkin
se vilillinen kanava, jota kautta wiccan perustajien keksimit ter-
mit ja myytit ovat sdilyneet julkisuudessa.” (Wilhelmsson 2005.)®
Wiccojen makua nidyttidisi yhdistdvin tietyt populaarikulttuurin
aktiivisia faniyleis6jd kerdnneet tuotteet, kuten roolipelit, gootti-
ja metallimusiikki, 7@htien sota -elokuva ja Taru sormusten herrasta
-kirja (ja myshemmin my®s filmatisoinnit).” Vaikka moni wiccan
harjoittaja puhuu itsestddn ja uskonnostaan kriittisessd suhteessa
kristinuskoon ja linsimaiseen modernisaation, wiccalaisuuden
vilittymistd tarkasteltaessa populaarikulttuurin faniyhteisojen ja
niiden maun merkitystd on vaikea ohittaa."

Faniuden ja uskonnon ilmididen vertailun ja rinnastamisen li-
siksi Matt Hills korostaa, ettd puheessaan fanit itse rinnastavat
toistuvasti fanitoimintansa ja uskonnon. Tilloin tulee tirkedksi
tutkia, miten fanit kdytcivit uskonnollista kisitteistdd ja miten
he rajaavat ja midrittdvit toimintaansa sen avulla. Voidaan kysy3,
mitd uskonnollisen kisitteiston kiytto tarkoittaa faneille ja mistd

212



8. Fanius ja uskonto

se kertoo. (Ks. luku 9.) Tilloin my6s uskontotieteesti 16ytyy ver-
tailukohtia. Esimerkiksi David Chidester (2005) on tarkastellut
Yhdysvaltojen populaarikulttuurissa ja erityisesti tyypillisten us-
konnollisten yhteisojen tai yksiloiden ulkopuolella esiintyvid us-
konnollista retoriikkaa. Lauseet, kuten "Baseball on uskonto” ja
”Tyémme [Coca-Colan markkinointi] on uskonto pikemminkin
kuin bisnes”, kertovat "uskonnon” viittaavan asialle omistautumi-
seen ja vahvoihin sitoumuksiin, jotka osoitetaan uskontorinnas-
tuksella tai uskontoihin assosioituvilla kisitteilld (esimerkiksi pal-
vonta, jumala, rituaali).

Suomessa aihepiirid on sivunnut Katja Laitinen (2001; 2003)
tarkastellessaan laulaja Tori Amosin ja hinen faniensa uskonnollis-
ta kieltd ja kuvastoa sekd my6s niihin sisiltyvid uskontokritiikkia.
Kriittinen asenne kohdistuu uskontojen auktoriteettikeskeisyyteen
ja instituutioihin, mutta Amos toimii itse kuitenkin jonkinlaisena
henkisyyden ihanteena ja neuvonantajana faneilleen. Kiritiikin
kohteena on kiintein modernin uskonnollisuus, kun taas Amosiin
liitetty uskonnollisuus on muodoltaan notkeampaa, faniutta ja us-
konnollisuutta toisiinsa lihentivii (kiintedn ja notkean modernin
uskonnollisuuden jaottelusta ks. Taira 2006a, 36—62). Amosin
tapauksessa yhdistyykin fanitutkimuksen ja uskontotieteen kan-
nalta kaksi kiinnostava teemaa: faniyhteisossd kiytetidn uskon-
nollista kielti ja sen kiytto, kuten my6s Amosin uskontokritiikki,
mukailee populaarin uskontodiskurssin muutoksia.

Lopuksi

Henry Jenkins on oikeassa siing, ettei faniuden rinnastaminen us-
kontoon ei ole mitenkdin vilttimitontd mielekkidn tutkimuk-
sen kannalta. Toisin kuin Jenkins ehdottaa, rinnastaminen ei ole
kuitenkaan tdysin hedelmitonti, koska se auttaa meitd ymmairti-
miin sekd nykykulttuurin uskonnollisuutta ettd faniutta parem-
min. T4hin paddytidn kolmen kisitellyn seikan vuoksi:

213



8. Fanius ja uskonto

(1) Uskonto ja fanius kytkeytyvit kisitteellisesti: termeissd,
teorioissa ja fanipuheessa.

(2) Uskontotieteen tyokalut ja nikokulmat ovat hyddynnetti-
vissd fanitutkimuksessa.

(3) Nykykulttuurin uskonnollisuus ja sen yhteiséllisyys muis-
tuttaa tietyin osin faniutta ja faniyhteisoji.

Uskontoa pidetddn usein vakavana. Siihen sitoutumisen aja-
tellaan olevan poissulkevaa. Se mieltyy totena pitimiseen ja sen
ajatellaan olevan passiivista indoktrinaation vastaanottamista.
Olen ndyttinyt muutamin esimerkein, ettd mikdin niistd ei ku-
vaa tdysin onnistuneesti nykykulttuurin uskonnollisuuden nouse-
via muotoja. Siksi faniuden ja uskonnon kytkenti voidaan tehdi
analyyttisten kisitteiden, tutkimuksellisten nikékulmien, ilmidi-
den ja diskurssien tasoilla. Tami ei ole sama asia kuin viite, jonka
mukaan fanius on uskontoa tai ettd uskonto on faniutta. Lopulta-
kin kyse on siitd, mitd kiinnostavaa voimme sanoa uskonnoksi ja
faniudeksi nimetyistd kdytinnoistd kisiteltyjen teoreettisten kisit-
teiden ja nikékulmien avulla.

214



9. Jumalan kisi: Miksi uskonnosta puhutaan
ja vaietaan jalkapallon yhteydessi?

Moni futisfani on joskus nimittinyt jalkapalloa omaksi uskon-
nokseen ja suosikkipelaajaansa Jumalaksi. Vain harvat kuitenkaan
lukevat urheilusivuilta pelaajien uskonnollisuudesta muutoin kuin
poikkeustapauksessa. Téssd luvussa kysyn, miksi uskonnosta pu-
hutaan ja vaietaan jalkapallon yhteydessi. Vastaukseni perustuu
kolmen erilaisen uskonnon ja jalkapallon kytkennin erittelyyn.
Niistd ensimmdinen kisittelee kysymystd jalkapallosta uskonto-
na. Toinen keskittyy niin sanottuun uskonnolliseen kieleen, jota
kiytetddn (useimmiten metaforisesti) jalkapallosta puhuttaessa.
Kolmas analysoi jalkapalloilijoiden uskonnollisuuden kisittelyd
mediassa. Yhdessi nimi sininsi erilaiset mutta toisiinsa liheisesti
liiteyvit osiot antavat perusteet vastata otsikon kysymykseen.

Jalkapallo uskontona?

Kamera kuvaa Buenos Airesissa laseja kilistelevdd ihmisjoukkoa,
joka laskee sekunteja keskiyohon. Samankaltainen nikymai tois-
tuu kaikkialla maailmassa uudenvuoden aattona. Tidssd tapauk-
sessa kyse ei kuitenkaan ole joulukuun viimeisestd. On alkamassa
lokakuun 30. piivi, Diego Maradonan syntymipiivi. Kertojadini
toteaa:

Thailu ei ole uusi ilmid, joka ympiroi entistd jalkapalloilijaa, ko-
kaiiniaddiktia ja maailmanluokan kisipalloilijaa, mutta timi vie

215



9. Jumalan kési: Miksi uskonnosta pubutaan ja vaietaan...

sankarinpalvonnan yhden asteen pidemmalle. Kansainvilisesti ja
erityisesti Britanniassa Jumalan kiteni’ tunnettu Diego Mara-
dona — mahdollisesti kaikkien aikojen paras jalkapalloilija — on
nyt virallisesti Jumala. Tervetuloa Maradonan kirkkoon.!

Diego Maradonan faneista kertova dokumentti nostaa esiin en-
simmiisen tdssd kisiteltdvin kytkennin uskonnon ja jalkapallon
vililld. Se kiteytyy kysymykseen jalkapallosta uskontona. Vaikka
koko kysymys on viirin asetettu, jos ajattelee, ettei uskonnolla ole
mitddn ydinolemusta, johon jalkapalloa pitiisi verrata, kysymyk-
selld on muita mielekkiitd ja havainnollistavia etuja. Tilléin niko-
kulmana on (uskonto)fenomenologinen vertailu. Otetaan tarkas-
telun alainen ilmig, jalkapallo, ja pohditaan, mité yhtenevyyksii ja
eroavuuksia silld on ilmi66n, jota tapaamme nimittdd uskonnoksi.

Vertailun tavoitteena ei tarvitse olla luokittelu, jonka avulla
jalkapallo mairitetidn uskonnoksi tai joksikin sen ulkopuoliseksi.
Benson Saler (2000) on ehdottanut, ettd uskonto on perheyhtildi-
nen kategoria. Sen mukaan ei tarvitse olettaa yhti jaettua ja vilcti-
mitontd piirrettd, jonka perusteella ilmio luokitetaan uskonnoksi.
Riittdd, ettd jasenet muistuttavat merkittdvisti toisiaan, vaikka yk-
sittdistd jaettua piirrettd (esimerkiksi uskoa Jumalaan) ei olisikaan.
Jotta "perhe” ei laajenisi loputtomasti, jolloin lihes kaikki voitai-
siin luokitella uskonnoksi, Saler tidydentdd perheyhtildisyys-ajat-
telua prototyyppiteorialla. Uskonnon kategorian yhteydessd timi
tarkoittaa, ettd kategorian jisenen tyypillisend esimerkkinid on
juutalais-kristillinen perinne, johon erilaisia ehdokkaita verrataan.
Niin vertailun pditelmi ei ole joko-tai — uskonto tai ei-uskonto
— vaan ilmi6t muistuttavat uskonnon prototyyppid enemmin tai
vihemmin. Toisin sanoen jalkapallossa on enemmin tai vihem-
min uskonnoksi konventionaalisesti kutsutun ilmion kaltaisuutta.

Uskontoantropologian ja erityisesti pyhiteorioiden nikokul-
masta jalkapallokulttuurista on helppo 16ytii piirteitd, joita on to-
tuttu pitimiin ominaisina uskonnollisiksi luokitelluille ryhmille
ja kdytinnoille. Veikko Anttonen esittdd viitaten sosiologi Hans
Moliin, ettd ihmiset viiteryhmiensi osana pyhittivit identiteettin-

216



9. Jumalan kési: Miksi uskonnosta pubutaan ja vaietaan...

sd kaavamaisella kiyttdytymiselld, jossa pyhi ja profaani erotel-
laan. Anttonen jatkaa:

Pyhin ja profaanin luokittelun mukaisesti voidaan tulkita esi-
merkiksi urheilun (autokilpailujen, jalkapallo- ja jidkiekko-otte-
luiden) merkitystd paitsi identiteetin, myds kulccuuristen aika- ja
tilaluokitusten jasentijini. Peli- ja kilpailuareenat ovat profaanin
alueen ulkopuolisia rituaalisia kokoontumispaikkoja, jotka tdyt-
tyvit erityisesti tyoajan ulkopuolella — iltaisin ja viikonloppuina.
Voima ja affektiivisuus, joka niissid purkautuu, seki tapa ilmaista
seura- ja kansakohtainen identifioituminen nikyvin symbolein,
vastaa tdysin kidyttdytymistd, jota on totuttu pitimiin ominai-
sena uskonnollisille ryhmille ja heiddn rituaaleilleen. (Anttonen
1992, 19; ks. my6s Engstrand 2003, 144-172.)

Lainauksessa korostetaan muun muassa jalkapallon kykya toi-
mia pyhin ja profaanin erottelevana identiteetteji rakentavana ja
ylldpitivini urheilulajina. Nikemyksen taustalla on Emile Durk-
heimin kisitys yhteis6jd koossa pitavistd voimista. Tarkastellessaan
Australian aboriginaaleja Durkheim pohti, miksi toisistaan erilld
elavit metsistdji-keriilijit kokoontuvat yhteen sopivin viliajoin.
Tille ei [oytynyt mitddn toimeentuloon ja selviytymiseen perustu-
vaa selitystd, joten Durkheim piditteli, ettd kokoontuessaan yhtei-
s6 luo ja uusintaa itseddn kollektiviisten tuntemusten kautta.

Durkheimin kuvaus aboriginaalien rituaalisesta yhteen ko-
koontumista voisi olla muutettavat muuttaen myos jalkapallo-
ottelusta:

[...] corroborrin tapahtuessa kaikki muuttuu. [...] ihminen [...]
menettdd helposti itsehillintinsd. Mikid tahansa jotakin mer-
kitystd omaava tapahtuma saa hinet melko tavalla vauhkoksi.
Hyvid uutisia saatuaan hin on siind samassa tdynni innostusta.
Piinvastaisessa tapauksessa hinet voi nihdi juoksemassa ympi-
riinsd kuin hullu liioiteltuja liikkeitd tehden, itkien, kirkuen [...]
heiluttelemassa kiisidin raivoisasti edestakaisin [...]. Thmisten ko-
koontuminen yhteen muodostaa ikdin kuin sihkéisyyttd, joka
saattaa heidit nopeasti epitavallisen kiihkon valtaan. Jokainen

217



9. Jumalan kési: Miksi uskonnosta pubutaan ja vaietaan...

tunteen ilmaus saa vastustusta kohtaamatta sijansa kaikkien
mielessd; jokainen toistaa kaikkia muita ja kaikki muut toistavat
jokaista. [...] niin saavat alkunsa laulut ja tanssit. Mutta siinnél-
listyessddn ne eivit kadota mitddn luonnollisesta hurjuudestaan.
[...] Ihmisdini ei riitd tihin tehtiviin; sitd vahvistetaan keino-
tekoisesti: bumerangeja lyddddn toisiaan vasten [...]. Thmiset
ovat [...] kaukana tavallisista elinolosuhteistaan [...]. (Durkheim
1980, 200-201.)

Myos moderneissa yhteiskunnissa tyon ja tuotannon aika on
arkista ja profaania, mutta tietyin viliajoin ihmiset kokoontuvat
yhteisoni tilaisuuksiin, jotka tunnelatauksensa kautta vahvistavat
kidsitystd yhteisostd. Tdssd mielessd tapahtumat, joissa tunteet ja
tunnelmat tarttuvat helposti, toimivat yhteisollisen identiteetin
pyhittimiseni, ja siten uskonnonkaltaisena ja rituaalisena, sopivin
viliajoin toistuvana tapahtumana.

Durkheimin mukaan totemismi oli alkukantaisin uskonnon
muoto. Siind toteemi — yleensd eliimen kuva — toimii ihmiset toi-
siinsa yhdistdvind symbolina. My®&s jalkapallojoukkuetta voidaan
pitdd totemistisena symbolina, samoin kuin vaikkapa yritysti, jon-
ka tyontekijdt identifioituvat voimakkaasti tyénantajaansa. Mutta
sopiiko jalkapallo Durkheimin miiritelmidin uskonnosta? Hin
vastusti nikemystd, jonka mukaan ajatus Jumalasta olisi uskonnon
vilttimidton ehto. Hin piti jakoa pyhidin ja profaaniin perusta-
vampana. Tamin tuli nikyi “pakollisissa uskomuksissa” ja "tark-
kaan rajatuissa kiytdnnoissi”, jotta voitaisiin puhua uskonnosta.
Pakolliset uskomukset tarkoittivat asioiden arvottamista — ”Jalka-
pallo on elimii suurempi asia”, "Allah on suuri” — ja vaikeutta
suvaita poikkeamia: jos et ole kiinnostunut jalkapallosta, et ole
osa meitd. Jos poltat pyhin kirjamme, et ole osa meitd. ”Tarkkaan
rajatut kiytinnot” tarkoittivat rituaaleja, joissa uskomuksia luo-
daan ja yllipidetdin. Durkheim ymmirsi, ettd tavallisesti uskon-
noksi nimetddn vain ilmidit4, joissa on ilmaistu usko Jumalaan.
Myos hin nimitti nditd “varsinaisiksi uskonnoiksi” mutta korosti,
ettd ndenndisesti maallisessa kontekstissa on ilmiditd, jotka ovat

218



9. Jumalan kési: Miksi uskonnosta pubutaan ja vaietaan...

“tiettyyn pisteeseen asti erottamattomia varsinaisista uskonnolli-
sista uskomuksista.” (Durkheim 1994, 87-93, lainaus sivulta 91.)
Durkheimin esimerkkini oli isinmaa ja Ranskan vallankumous.
Jos hin olisi kirjoittanut toisena aikana — ja toisessa maassa — hin
olisi voinut ottaa esimerkiksi jalkapallon.

Durkheimin kisitys uskonnonkaltaisuudesta kytkeytyy eli-
mellisesti erityisten pyhini pidettyjen, erilleen asetettujen aikatilo-
jen arvottamiseen. T4std kirjoitti hieman toisin painotuksin myds
uskontoantropologi Victor Turner (1969). Hinen nikemyksensi
yhteisojen liminaaliudesta (lat. /Zimen, kynnys) viittaa ajallisiin ja
tilallisiin siirtymiin, joissa tavanomaiset, arkiset yhteison siinnot
eivit kaikilta osin pade. Liminaalisuus kuvaa erityisesti yhteiso-
ja tilanteissa, joissa tietyn ryhmin, esimerkiksi nuorten poikien
status muuttuu viliaikaisesti. Yhteisé merkitsee siirtymin lapsesta
aikuiseksi vaikkapa laittamalla pojat hetkeksi metsille yhteison
maa-alueen ulkopuolelle. Sieltd pojat palaavat takaisin aikuisina,
mutta metsilli ollessa he ovat statuksettomassa liminaalitilassa tai
rajatilassa, jossa sallitaan toisenlainen, arjesta poikkeava kiyttdy-
tyminen. Keskiajalta 16ytyy esimerkkejd “vdarin kuninkaan pii-
vistd”, jolloin yhteislliset hierarkiat kddnnettiin piilaelleen eli
yhteiso oli hetkittdisesti liminaalitilassa. Nykypdivin esimerkki
on suomalainen péisidinen tai amerikkalainen halloween. Lapsis-
ta tulee hetkeksi poikkeuksellisen statuksen omaavia, mutta sen
jilkeen he palaavat normaaliin rooliinsa. Niin ajateltuna yhteisl-
lisesti merkityt "pyhidt” rajatilat lopultakin muistuttavat yhteison
jasenid heiddn arkisista, normaaleista rooleistaan.

My®os jalkapalloa ja sen faneja voidaan ajatella Turnerin kirjoi-
tusten kautta. Ihmiset siirtyvit pois arjesta ja sen rutiineista aika-
tilaan, jossa sallitaan tietynlainen poikkeava kiyttiytyminen. Ku-
vittele, ettd innokas katsoja kdyttdytyisi tismilleen samalla tavalla
pelin ulkopuolella: hin huutelisi torkeyksid, laulaisi kannatuslau-
luja, voihkisi, hurraisi, itkisi ja puhisisi ddnekkaisti, riisuisi paidan
jadtdvissd sateessa. Tietenkiddn kaikki eivit reagoi ndin, mutta |-
hes joka pelissi on vaikea vilttyd huomaamasta tillaista kdyttdyty-

219



9. Jumalan kési: Miksi uskonnosta pubutaan ja vaietaan...

mistd, joka olisi hyvin poikkeavaa arjessa. Lupa kiyttdytyd arkeen
sopimattomalla tavalla muistuttaa, miten arjessa kiyttdydytddn.

Jalkapallofanien toiminnasta onkin helppo tunnistaa kaava-
maista, rituaalista kiyttdytymistd. Kuten suomalaisia Everton-
faneja tutkinut Harri Heinonen (2003) esittdd, fanien pelipdivddn
kuuluu rituaalista kdyttdytymistd, mutta niitd ei yleensd sen kum-
memmin ajatella rituaalien viitekehyksessi. (Ks. luku 8)

Maradonan kirkko on erityistapaus, ja oikeastaan ddrimmaii-
nen tapaus siitd, miten jalkapallofanius mallintuu uskonnonkal-
taiseksi kokonaisuudeksi. Esimerkiksi kirkon rituaalit on mallin-
nettu vakiintuneiden uskontojen avulla. Klassinen rituaaliteoria
erittelee kolmentyyppisid rituaaleja: kalendaaririittejd, siirtymi-
riittejd ja kriisiriittejd (van Gennep 1960). Maradonan kirkolla on
kalendaaririittejd, kuten edelld mainittu Diegon syntymipiivi.
Esimerkkini siirtymiriitistd on oma vihkikaava avioliitolle. Kol-
lektiivisista kriisiriiteistd en ole loytdnyt sopivaa esimerkkid, mutta
voisi hyvin ajatella fanin saavan Diegon suoritusten kertaamisesta
lohtua epdonnen kohdatessa.

Rituaaliteoreettiset nikemykset eivit tee jalkapallosta sellaista,
jota pitdisi nimittdd uskonnolliseksi, mutta ne ndyttivit, ettd us-
kontoantropologiset ja -sosiologiset lihestymistavat sopivat myds
jalkapallon tarkasteluun. Jalkapallossa esiintyy rituaalisia pyhitta-
miskdytintojd, ja se voi toimia monille ihmisille uskonnon tavoin
(eli se voi olla funktionaalisesti identtinen).

Jalkapallo on siis pullollaan rituaalista kdyttiytymistd, mutta
mitd tahansa rituaalista kidyttdytymistd ei viletimiced luokitel-
la uskonnolliseksi. Voidaan vaatia muutakin, esimerkiksi pyhii
paikkoja. Stadionit ovatkin symbolisia maailman keskuksia ja py-
hiinvaelluskohteita. Tai voitaisiin sanoa niin, ettd pyhiinvaellus-
kohteet ovat matkakohteita, joilla on erityinen merkitys kivijan
identiteetille. Futispyhittdihin tehddin toiviomatkoja. Niilld kiy-
dddn myos silloin kun sielld ei pelata, joko opastetuilla kierroksilla
stadionin sisdlld tai muuten vain katsomassa fyysistd rakennusta
ulkopuolelta. Itse kivin kivelemissd Santiago Bernabéun ympiri,

220



9. Jumalan kési: Miksi uskonnosta pubutaan ja vaietaan...

vaikka Real Madridin pelaajat olivat kesitauolla. Lapsuudestaan
saakka Liverpoolia kannattanut veljeni halusi kdydd katsomas-
sa Anfieldii, vaikka olimme matkalla kulman takana Goodison
Parkilla alkavaan Evertonin peliin. Kuten monet muutkin pyhiin-
vaelluskohteet, my®s jalkapallostadionit ovat tosifaneille toivot-
tuja loppusijoituspaikkoja. Vieraillessani Buenos Airesissa Boca
Juniorsin La Bombonera? -stadionilla kuulin kommentteja siit4,
miten joukkueen fanit haluaisivat tulla haudatuksi stadionille.
Kuulemani mukaan tihin ei ole annettu lupaa, joten omaiset ovat
salakuljettaneet polttohaudattujen omaistensa tuhkat stadionille,
ja sirotelleet ne sinne. Faneille on kuitenkin oma, Buenos Airesin
etelipuolella sijaitseva hautausmaa, josta voi ostaa paikan (Goni
2007).

Tillaisia yhtildisyyksid jalkapallon ja tavanomaisesti uskon-
nollisina pidettyjen kiytintojen kanssa voisi eritelld enemminkin,
mutta jo ndmi esimerkit riittdvit osoittamaan, ettd futisfaniudessa
on jotain uskonnonkaltaista. Tdmai ei edelleenkidin tarkoita, ettd
jalkapallo olisi uskonto vaan ettd uskonnontutkimuksen tyoka-
luilla voidaan nostaa esiin lajista joitakin kiinnostavia puolia. Ma-
radonan kirkko vie kuitenkin tietoisesti kaiken pidemmille. Jos
tavallisessa faniudessa ilmenee jokin uskonnosta muistuttava piir-
re, Maradonan kirkossa niitd on useita. Siksi sitd voidaan kiyttdd
ddrimmaiisend esimerkkini jalkapallon uskonnonkaltaisuudesta.

Maradonan kirkko hahmottaa “uskontonsa” rakentamalla
kristinuskon ja erityisesti Argentiinan katolisen perinteen mallin
varaan. Jo nimitys kirkko viittaa kristinuskoon. Kristityilld on
yksi Jumala, Maradonan kirkolla on Diego. Voidaan kysy4, miten
Jumala voi olla elivi ihminen, mutta timi ei tunnu haittaavan
yhteison aktiiveja. Pikemminkin he korostavat, ettd Diegon ”ju-
maluus” on siind, ettd hin on tavallinen kaveri, joka tuli koyhistd
olosuhteista, mutta teki ihmeitd viheriolld (ja joskus sen ulkopuo-
lellakin). Kristityilld on pyha kirja, Raamattu, kun taas Marado-
nan kirkolla on Diegon omaelimikerta. Kirkolla on myds oma
versionsa kristittyjen kymmenestd kiskystd. Paholaisen sijaan Ma-

221



9. Jumalan kési: Miksi uskonnosta pubutaan ja vaietaan...

radonan kirkolla on omat pimeyden voimansa: ne, jotka ovat lait-
taneet kapuloita Diegon rattaisiin. Jos Maradonan kirkko onkin
mallinnettu kristillisen ja erityisesti katolisen kirkon mukaisesti,
se ei ole tdysin erillidn katolisesta kirkosta sikili, ettdi Maradonan
kirkkoon kuuluvat voivat olla samanaikaisesti tavallisia katolilai-
sia. Joillekin uskonnollisille instituutioille on ominaista ulossul-
kevuus eli ajatus siitd, ettd yhdelld ihmiselld on vain yksi uskonto,
mutta on myos ihmisid, jotka eivit nde useisiin uskontoihin kuu-
lumisessa mitdin ongelmaa (ks. luku 8).

Jalkapallon rinnastaminen uskontoon korostaa lajin merkitystd
ja fanien omistautuneisuutta (Engstrand 2003, 144-172). Erilai-
sia kokijoilleen merkityksellisid ilmioitd on ennenkin rinnastettu
uskontoon, eivitkd rinnastukset rajoitu jalkapalloon. Englannin
ja Walesin kattavassa kyselyssd yli 6000 ihmistd ilmoitti vuonna
2011 uskonnollista identiteettid koskevaan kysymykseen vastauk-
seksi "heavy metal”. Jalkapallo ei ollut vastauksissa korkealla, mut-
ta kulttuurinen tapamme puhua merkityksellisistd ja tirkeistd asi-
oista perustuu uskonnollisiin rinnastuksiin. Siksi jalkapallostakin
puhutaan — useammin kuin muista urheilulajeista mutta tuskin
useammin kuin muista faniuden kohteista — uskontona tai merki-
tykseltidn uskonnonkaltaisena ilmiona. Tilld tavalla pelistd teh-
dain "pyhid”, erityinen ja erilleen asetettu. Niin luodaan katsojalle
identiteetti ja ylldpidetdin sitd, erottaudutaan niistd, jotka ovat vi-
linpitdmattomii lajia kohtaan ja erityisesti niistd, jotka seuraavat
futista mutta eivit tee merkittdvid ajallisia, rahallisia ja sosiaalisia
uhrauksia pysyikseen jatkuvasti pelin tai joukkueen ddrelld. Li-
siksi voidaan ajatella, ettd puhe jalkapallosta uskontona tai uskon-
nonkaltaisena siirtdd muut elementit taustalle. Huippujalkapallo
on myds taloudellista toimintaa. Se eldd fanien rahasta ja huomion
kiinnittimisestd. Sen kutsuminen uskonnoksi ei ainakaan haittaa
pyrkimysti sitouttaa fanit kuluttamaan osan tuloistaan joukkuee-
seensa.

222



9. Jumalan kési: Miksi uskonnosta pubutaan ja vaietaan...

Uskonnollinen kieli jalkapallon kuvauksissa

Toinen uskonnon ja jalkapallon kytkentd koskee pelien ja pelaa-
jien kuvailussa kiytettyd kieltd. Uskonnolliseksi ymmarretty kieli
on ainakin Englannissa tavallinen osa jalkapallokuvauksia. Tdhin
ei vilttdmated kiinnitetd erityistd huomiota, mutta tydskennelles-
sini Englannissa minun tuli osana tutkimushanketta lukea lipi
sanomalehtii ja etsid niistd uskonnollisia viittauksia. (Knott, Poole
& Taira 2013a.) Niitd l6ytyi kaikista sanomalehtien osioista, mut-
ta itseni ylldtti, miten paljon niitd oli urheilusivuilla, erityisesti jal-
kapalloa koskevissa kuvauksissa.

Jalkapalloraporteissa viitteet ihmeisiin, rukouksiin, Jumalaan
ja magiaan ovat usein metaforisia, kuten kaksi 7he Sun -lehdessi
julkaistua esimerkkid niyttivit. Vuoden 1982 helmikuussa lehti
kirjoitti Derby Countyn "kirouksesta”, joka oli tullut ex-manageri
Brian Cloughin aikana. Jutussa kiytettiin useita uskonnollisia,
maagisia ja paranormaaleja metaforia, joilla kuvattiin Cloughin
luonnetta ja jinnitettd, jonka hin oli luonut joukkueen puku-
huoneeseen. Joukkue oli “noiduttu” ja sielli "kummitteli yhden
michen maagisen lumouksen aave”. Clough “kddnnytti ihmisid
evankelistan lailla”. Joillekin Clough oli "Jumala”, kun taas tois-
ten mielestd hin muistutti enemmin paholaista”. (Knott 1984,
10; Living under the Clough curse, The Sun 6.2.1982.) 26 vuotta
myohemmin uskonnollinen kieli ei ollut kadonnut minnekiin.
Lokakuun 4. pidivd vuonna 2008 lehden otteluennakko viljeli us-
konnollista kisitteistéd kirjoittaen “palvonnasta” ja “uskosta”. Fa-
nit tervehtivit Britannian tuon ajan kalleinta pelaajaa, Manchester
Cityssd pelannutta Robinhoa “syvilld kunnioituksella, jota nor-
maalisti nikee vain kirkossa”. Pelaaja itse totesi: "Olen jo Jumala,
vaikka en ole tehnyt mitddn.” (McGarry 2008.) Jutussa oli kuva
ihailevien ja odottavien fanien edessi olevasta kiitollisesta Robin-
hosta kiadet yhdessd. Toisinaan metaforien viittauskohde haetaan
kristillisen ja kansanomaisen uskonnollisuuden kisitteiston ulko-
puolelta. Esimerkiksi 7he Times -lehdessd julkaistussa Sir Alex Fer-

223



9. Jumalan kési: Miksi uskonnosta pubutaan ja vaietaan...

gusonin haastattelussa toimittaja kirjoitti managerin “buddhalai-
sesta tyyneydestd” (Ferguson Exclusive, The Times 28.10.2008).

Luultavasti tunnetuin esimerkki uskonnollisesta metaforiikas-
ta jalkapallossa on Diego Maradonan ”Jumalan kisi”. Meksikon
MM-kisoissa vuonna 1986 Argentiina ja Englanti kohtasivat puo-
livilierdssd. Toinen puoliaika alkoi maalittomassa tasatilanteessa,
mutta pian Argentiinan hy6kitessi Englannin puolustaja purkaa
epdonnistuneesti ja pallo lentdd kaaressa Englannin maalialueel-
le rangaistuspilkun suuntaan. Maalivahti Peter Shilton lihtee ta-
voittelemaan palloa. Saman tekee huomattavasti lyhyempi Diego
Maradona, joka ennittdd palloon ensimmiisend. Pallo on maa-
lissa. Englantilaiset protestoivat, ettei Maradona pelannut pdilld
vaan kidelld. Tuomari on tehnyt padtoksensd. Argentiina johtaa
1-0. Lopulta Englanti hivisi ottelun 2—1. Mydhemmin Marado-
na myonsi kisivirheen todeten, ettd kyse oli “Jumalan kidestd”.
Ilmaisu jii elimiin.

Vuoden 2010 Eteli-Afrikan MM-kisoissa Englanti kohtasi
Yhdysvallat alkusarjan ottelussa. Englanti teki nopean avausmaa-
lin, mutta USA tasoitti ensimmadisen puoliajan lopulla. Ottelusta
jai elimdin Englannin maalivahti Robert Greenin imaisu. Clint
Dempseyn 16ysi kaukolaukaus meni suoraan maalivahtia kohti,
mutta Green ei saanut haltuun palloa, joka luikahti kisien kautta
maaliin. Suurilevikkiset brittitabloidit News of the World — sittem-
min lopetettu 7he Sunin sunnuntaipainos — ja 7he Sunday Mir-
ror otsikoivat maalivahdin imaisun nokkelasti, mutta huonosti
suomen kieleen kddntyvisti: "Hand of Clod”. "Clod” tarkoittaa
sekd savenpalasta ("multasormi”) ettd typerysti. Ilmaisu on tieten-
kin viittaus Maradonan Jumalan kiteen "Hand of God”. Vaikka
Greenii moittiva otsikko ei ole uskonnollista kielti, se on esimerk-
ki siitd, ettd uskonnollinen kieli on jalkapallouutisoinnissa yksi
lukijoiden tunnistama intertekstuaalisuuden lihde. Brittimedian
reaktio puolestaan kirvoitti uusia uskonnollista metaforiikkaa
sisaltavid otsikoita. Esimerkiksi Newser-verkkosivuston otsikko
kuului: ”Brittitabloidit ristiinnaulitsevat maalivahdin”.?

224



9. Jumalan kési: Miksi uskonnosta pubutaan ja vaietaan...

Kuten edelld olevat esimerkit osoittavat, uskonnollista meta-
foriikkaa kiytetddn jalkapalloa koskevassa kirjoittelussa. On kui-
tenkin epdselvdd, miten titd pitdisi tulkita. Miksi sitd kdytetddn?
Usein silld voidaan korostaa humoristisesti sitd vakavuutta, jolla
lajiin suhtaudutaan. Silld myos korotetaan jalustalle yksiloitd — ja
joissakin tapauksissa sysdtddn pois jalustalta. Uskonnollisen me-
taforiikan kdyttdminen on erityisen tehokas tapa osoittaa pelaa-
jan tai managerin poikkeuksellisuus, myonteisessi ja kielteisessd
mielessd. Uskonnollista kieltd kiytetdin harvemmin kuvaamaan
keskinkertaisia suorituksia. Uskonnollinen kieli on kulttuurinen
keino vilittad lajin kauneus, vakavuus ja merkitys lukijalle. Huu-
morin ja vakavuuden sekoitussuhde on kuitenkin usein episelvi.
Uskonnollista kieltd kiytettdessd laji nousee myyttisiin mittakaa-
voihin tavalla, joka jittdd ainakin pienen mahdollisuuden tulkita
pinnallisen vakavuuden verhoavan leikkimielisyyden. Niin aja-
teltuna jalkapallosta on puhuttava uskonnollisin termein, jotta
viltyttdisiin sanomasta sitd, mitd monet ajattelevat: jalkapallo ei
vilttdmittd ole niin totista kuin annetaan ymmairtia.

Pelaajien uskonnollisuus mediajulkisuudessa

Kahden edellisen osion esimerkit voidaan ymmartdd yrityksik-
si kuvata jalkapallon luonnetta pelinid ja sen merkitystd faneille.
Kolmas on erilainen. Pelaajien uskonnollisuudesta ei yleensi tehdd
otsikoita, eiki aihetta kisitelld muutenkaan aktiivisesti lehdistdssi
tai televisiossa. Jos lajia pddttdd seurata etsimilld viitteitd pelaajien
uskonnollisuudesta, piityy todennikéisesti ihmettelemain, miten
aihe on ollut niin helppo sivuuttaa. Havainnollistan titi keskitty-
milld pddosin brittimediaan.

Yleisen hiljaisuuden on rikkonut erityistapaus. Glasgown
protestanttisen Rangersin ja katolisen Celticin vilinen juopa on
luultavasti tunnetuin esimerkki siitd, miten uskonnollinen samas-
tuminen on ollut esilld jalkapallojoukkueiden organisoitumisessa.
Rangers perustettiin 1873 ja seura hankki tietoisesti ensimmadisen

225



9. Jumalan kési: Miksi uskonnosta pubutaan ja vaietaan...

katolisen pelaajansa vasta vuonna 1989. Rinkiin tullut Maurice
Johnston joutui hankkimaan henkivartijan suojellakseen itseddn
ja sukulaisiaan sekd Rangersin ettd Celticin faneilta. Hin myos
katsoi, ettd on helpompaa asua Edinburghissa kuin Glasgow’ssa.
Erids fani muistelee Simon Kuperin (2000, 278) haastattelussa:
”Oli kavereita, jotka eivit laskeneet lainkaan Mon tekemii maale-
ja. Jos tulos oli 1-0, he pitivit sitd 0—0 tasapelind.”

Yleisesti pelaajien, managerien tai joukkueiden uskonnosta
puhutaan nikyvisti ja avoimesti vain harvoin. Pelaajat kuitenkin
tekevit kaikenlaisia eleitd kentilld, erityisesti osana valmistautu-
mista mutta joskus myos juhliessaan tekemdinsid maalia. Tdmi ei
tietenkdin rajoitu jalkapalloon. Luultavasti jokainen vuoden 2012
olympialaisten televisioldhetyksid seurannut huomasi, miten ur-
heilijat koskettivat tai suutelivat ristejd ja amuletteja ennen urhei-
lusuorituksia ja miten voittajat rukoilivat tai osoittivat muuten kii-
tollisuuttaan taivasta kohti. Pelkistdin kuuntelemalla lihetyksid
tdtd ei olisi huomannut, silld urheiluselostajien ei ole tapana kom-
mentoida mitddn uskonnollisen identiteetin ilmauksista tai uskon-
nollisista ja "maagisista” kdytdnnoistd. Ei ole selvdd, uskovatko fu-
taajat ja muut urheilijat vakavissaan rukousten, ristinmerkkien ja
amulettien voimaan, mutta ainakin ne auttavat keskittymisessi ja
“niiden unohtaminen tuottaisi epimukavan olon ja epimiiriisen
pelon epdonnistumisesta” (Virtanen 1974, 46).

Toisinaan uskonnollisuus nostetaan esiin esimerkiksi sanoma-
lehdissd. Yksi osoitus tistd on 7he Sun -lehden juttu Luiz Felipe
Scolarista, joka vield lokakuussa vuonna 2008 oli Chelsean ma-
nageri. Lehtijutussa Scolarin kerrottiin rukoilleen Jumalan apua,
jotta tahtihy6kkidjia Didier Drogba vilttdisi loukkaantumisen.

Olen uskonnollinen [...] ja joskus Jumala auttaa minua. Rukoi-
lin Didierin puolesta [...] Kun niin loukkaantumisen pyysin Ju-
malaltani, pidi huolta tistd pelaajasta. [...] Luulen, ettd Jumala
kuunteli ja antoi Didierille vield yhden mahdollisuuden pelata
ensi kuussa. (Wyett 2008.)

226



9. Jumalan kési: Miksi uskonnosta pubutaan ja vaietaan...

Palataan kuitenkin mestareiden liigan finaaliin vuonna 2007.
Vastakkain ovat AC Milan ja Liverpool. Pelin paityttyd Milanin
brassitihti Kakd polvistuu ja riisuu pelipaitansa. Sen alta paljastuu
toinen paita, johon on painettu teksti: "Kuulun Jeesukselle.”

Verrataan titd toiseen tapaukseen. Shortlist-ilmaislehdessi on
Wayne Rooneyn revolverihaastattelu. Yksi kysymyksistd kuuluu:
”Olet sanonut, etti rukoilet ennen peleji. Katsotko olevasti uskon-
nollinen ihminen?” Rooney vastaa:

En ole erityisen uskonnollinen, mutta haluan rukoilla. Rukoi-
len perheeni puolesta, itseni vuoksi, ja rukoilen terveytti kaikille,
jotka osallistuvat peliin. (Moynihan 2012, 54.)

Rooney korostaa, ettei hin ole erityisen uskonnollinen. Tami
ei ole yllictdvdi. Kiinnostavaa on se, ettd hin haluaa toteuttaa
oman pienimuotoisen rituaalinsa ennen pelid, ja tuo toimenpide
sisaltad kdyttdytymistd, joka on tapana luokitella uskonnolliseksi.
Vaikka olin aikaisemminkin kuullut jotain ylimalkaista Rooneyn
mahdollisesta uskonnollisuudesta, timi pysdytti. Olin enemmin
ylldttynyt kuin Kakdn tapauksessa. Miksi minulla — ja oletettavas-
ti monilla muillakin — on tillaisia ennakkokisityksia?

Kaka on brasilialainen evankelikaalinen kristitty. Hin on tuo-
nut uskonnollisuuttaan esille pelaajauransa aikana useasti, joten
tempaus ei herdttinyt mitddn valtavaa ihmetystd. Olemme myos
tottuneet siihen, ettd Euroopan maiden ulkopuolelta, erityisesti
Eteli-Amerikasta tulevat pelaajat voivat ja saavat ilmaista uskon-
nollisuutensa eurooppalaisia avoimemmin. Rooney taas on valkoi-
nen, eurooppalainen ja britti, jolle ei ole tavanomaista pitdd ddntd
omasta uskonnollisuudestaan. Rooneyssa voidaan nihdi kiteyty-
vin modernin Euroopan normi, jonka mukaan uskonto on yksi-
tyisasia ja sitd ei pidd tuoda esiin viheriolld. Jalkapallo on globaali
peli, mutta silli on myds eurooppalaisen modernisaation normis-
to: jokainen pelid seuraava on kuullut sanottavan, ettei polititkka
sovi jalkapalloon. Sama pitee uskontoon, mutta ei niin vahvasti.
Jos kuvitellaan Valioliigan brittiliinen maalitykki, joka olisi pal-

227



9. Jumalan kési: Miksi uskonnosta pubutaan ja vaietaan...

jastanut pelipaitansa alta Irakin miechitystd vastustavan viestin,
teko olisi ollut skandaali. Se olisi nostanut keskustelun jalkapallon
ja polititkan suhteesta sekd pelaajien ilmaisunvapaudesta. Sen si-
jaan “maltilliset” uskonnolliset ilmaisut hyviksytidn, mutta niistd
ei tavallisesti puhuta laveasti. Jos uskonnon yksityisyytta koske-
va normi — kisitys siitd, ettei uskonto kuulu osaksi julkisuutta ja
julkista keskustelua, koska se on yksityisasia — on kidymistilassa,
kuten on ehdotettu (Casanova 1994), pelaajien uskonnollisuuden
ilmauksista voidaan olettaa syntyvin enemmin keskustelua tule-
vaisuudessa. Toistaiseksi ilmaisut ovat kuitenkin jiineet vihille
huomiolle. Esimerkiksi Steven Pienaarilla, joka omien sanojensa
mukaan uskoo enkeleiden ohjaavan hinti pelissd, on tapana pal-
jastaa maalin jilkeen paita, jossa lukee "God is Great”.* Tum-
mahipiiiselle eteldafrikkalaiselle ele on hyviksyttdvimpi ja "nor-
maalimpi” kuin valkoiselle britille. Fanien reaktio tahin on ollut
humoristinen. Pienaarin kunniaksi on perustettu Facebook-ryh-
mi, jonka nimeni on "God is Great but Steven Pienaar is better”.

Kakdn, Rooneyn ja Pienaarin tapauksissa ollaan tekemisissd
kristillisen perinteen kanssa, vaikka tunneilmaisultaan kyse onkin
liki stereotyyppisistd ddripdistd. Muuttuuko tilanne, kun tarkas-
tellaan ei-kristillistd perinnettd? Kun esimerkiksi skotlantilainen
sanomalehti Scozsman julkaisi kuvan kentilld otsat maassa rukoi-
levista Syyrian maajoukkuepelaajista, jotka ovat muslimeja, ra-
portin sivy, yhdistettyni poikkeukselliseen kuvaan, liheni alueen
jalkapallokulttuurin eksotisointia. Jutun perusta oli urheilu-uuti-
sen arvoinen — Syyrian 1-0 voitto Irakista ja maan ensimmiinen
Linsi-Aasian mestaruus — mutta raporttia sivytti nikemys sodan
runtelemasta Syyriasta, jonka menestyksestd viheriolld hyokkadja
Omar al Soma kiitteli Jumalaa. Kun timi yhdistetddn julkaistuun
kuvaan rukoilevista pelaajista, islam niyttiytyy tdssd esimerkissd
poikkeuksellisena, eurooppalaisen jalkapallon arjesta etdilld ole-
vana eksotiikkana. (Scotsman 22.12.2012.)

Islam on esilld silloin tdlldin myos brittifutiksessa. Kun Man-
chester Cityn ranskalaispelaaja Samir Nasri teki maalin pelis-
sd Southamptonia vastaan, hin paljasti pelipaitansa alta tekstin

228



9. Jumalan kési: Miksi uskonnosta pubutaan ja vaietaan...

”Eid mubarak” ("Siunattua juhlaa”) (Match of the Day, BBCI1,
18.8.2012.) Kyse on toivotuksesta, joka esitetidn muslimien viet-
timdn ramadanin eli paastonajan pédittymisen kunniaksi. Toi-
votus on tavallinen muslimitaustaisilla ihmisilld eikd sen esitti-
miseen vaadita mitdin erityisid uskomuksia, mutta Nasri halusi
tuoda julkisesti esiin oman uskonnollisen viiteryhminsi. Asiasta
ei noussut erityistd keskustelua valtamediassa. Pelaajan muslimifa-
nit kiittelivdt ja Manchester Cityn virallisille verkkosivuille kuva
nostettiin osaksi muita pelaajien paljastamia paitoja esittelevdin
kuvasarjaan, vaikka se jiikin Mario Balotellin ”Why Always Me?”
-paidan varjoon.

Vaikka uskonto ei ole jalkapallo-uutisoinnissa keskeistd, musli-
mipelaajia koskevista jutuista on muutamia muitakin esimerkkeji.
Newcastlen Unitedin merkittdvii muslimipelaajia oli vuoden 2012
lopussa esimerkiksi Hatem Ben Arfa, Cheikh Tioté, Papiss Cisse
ja Demba Ba. Kun Newecastle teki sponsorisopimuksen pikalainoi-
hin erikoistuneen Wongan kanssa, mediassa oli juttuja joukkueen
muslimipelaajista, joiden ajateltiin kieltdytyvin pitimisti paitaa,
johon on painettu sponsorin nimi. (Edwards 2012.) Syyni tille oli
se, ettd islamin opissa koron periminen rahalainasta on kielletty.
Tillaisessa tapauksessa islam miirittyy kieltojen kautta, miki ei
anna uskonnosta erityisen myonteistd kuvaa, mutta tapaus nos-
ti nidkyviin sen tosiasian, ettd Valioliigassa on muslimipelaajia.
Toinen, myonteisempi esimerkki, oli Guardianin sunnuntaipai-
noksen 7he Observerin juttu, jossa kisiteltiin Newcastle Unitedin
muslimipelaajia. Manageri Alan Pardew esitti, ettd uskonto on
keskeinen osa pukuhuoneen tapahtumia. Jutussa myds kerrot-
tiin suunnitelmista rakentaa moniuskontoinen rukoushuone seki
joukkueen harjoituskentille ettd St James’ Parkille. Jutun kirjeksi
nostettiin neljd edelld nimettyd muslimipelaajaa, mutta siind mai-
nittiin myos Shola ja Sammy Ameobin olevan vakaumuksellisia
kristittyjd. (Taylor 2012.)

Newcastle United on kuitenkin poikkeus. Uskontoa ei edel-
leenkddn tehdd systemaattisesti nikyviksi jalkapallon mediajul-
kisuudessa, joskin BBC:n kesilli 2013 lihettimid 7he Muslim

229



9. Jumalan kési: Miksi uskonnosta pubutaan ja vaietaan...

Premier League oli suuri askel tihdn suuntaan.’ Tilld en ota kan-
taa sithen, pitdisiko uskonnosta kirjoittaa enemmain tai pitdisikd
pelaajia rohkaista tuomaan uskonnollisuutensa esiin. Kisittelyni
yksinkertaisesti rajoittuu toteamaan, ettd media ei ole muutamia
poikkeuksia lukuun ottamatta ollut aktiivinen nostamaan uskon-
toa esiin. Jos siis jalkapallo toisinaan rinnastetaan uskontoon ja
jalkapallouutisoinnissa viljellian uskonnollista metaforiikkaa,
pelaajien uskonnollisuudesta ollaan verrattain hiljaa. Mediatekno-
logian murroksessa ei olekaan yllittdvii, ettd esimerkiksi YouTu-
bessa kdydain vilkasta, joskin vililld tosiseikat sivuuttavaa keskus-
telua jalkapallotihtien uskonnollisuudesta.

Miksi siis uskonnosta puhutaan? Meiltd puuttuu sanasto, jolla
kasitelldan ihmisille merkityksellisid asioita, mikili ei oteta kiyt-
toon niin sanottua uskonnollista kieltd. Uskonnollinen kieli on siis
resurssi, josta ammennetaan, kun muut puhetavat tuntuvat riit-
timittomiled. Niin voidaan luoda ja yllipitdd omaa identiteettid,
erottaa se toisista, tai osoittaa pelaajien ja managerien erityisyys.
Miksi siitd vaietaan? Edelleen ajattelemme, ettd uskonto on pdi-
osin yksityisasia, jonka ei tule olla avoimesti esilld oman sfidrinsi
ulkopuolella. Jalkapallo — ja urheilu ylipddtian — mielletddn valta-
mediassa alueeksi, joka halutaan pitdd vapaana tietyistd teemoista,
erityisesti politiikasta mutta suurelta osin myos uskonnosta. Se ei
kuitenkaan tarkoita, ettei pelaajilla — kuten kaikilla muillakin toi-
mijoilla — olisi nikemyksid, jotka tapaamme luokitella poliittisiksi
tai uskonnollisiksi.

230



Viitteet

Johdanto: Pehmeiti kumouksia

1 Viitettd voi suhteellistaa, koska esimerkiksi kognitiivinen uskonnontutki-
mus on sisdisesti koherentti ja tirkeitd tuloksia tuottanut suuntaus, jossa
mediakulttuuria ei tutkita tai oteta huomioon. En kuitenkaan usko, ettd
mikiin tutkimussuuntaus voi yksistddn antaa tyydyttivid vastauksia nyky-
kulttuurin uskonnollisuuteen ja sen muotoihin, jos median roolia ja merki-
tystd ei kisitelld.

1. Uskonnolliset kdytinnot ja kulttuuriset kontekstit:
Uskontotieteen ja kulttuurintutkimuksen rajankdyntia

1 Tissd muotoutuva kanta on lopultakin melko kaukana perinteisisté britti-
ldisen kulttuurintutkimuksen linjojen kuvauksista. Tétd voidaan pitdd juuri
kontekstuaalisen kulttuurintutkimuksen ominaispiirteend: kun tapahtuu
uusia kohtaamisia, myds tapa ymmirtdd brittildinen (ja sittemmin kan-
sainvilinen) kulttuurintutkimus ja sen historia muuttuu. Tavanomaisessa
ja yksinkertaistetussa versiossa cultural studies kehittyi vastavetona brittildi-
sen kulttuurikritiikin kapealle kulttuurikisicykselle. Kiinnostuttiin sosiaa-
listen instituutioiden ja rituaalien “eletyistd teksteistd”. Osoitettiin, kuinka
ideologiat toimivat niissi ja ndiden kautta ja analysoitiin, kuinka situoidut
kulttuurit neuvottelevat ideologisten muodostumien kanssa ja vastustavat
niitd. (Murdock 1997, 59.) Tdmin artikkelin puitteisiin sopii Tony Bennet-
tin yleinen ja joustava miiritys. Kulttuurintutkimuksella viitataan jakaan-
tuneisiin teoreettisiin ja poliittisiin asemiin, mutta moninaisuudesta huoli-
matta eri asemista analysoidaan kulttuurisia kdytintdjd ja niiden yhteyksid
valtasuhteisiin. (Ks. Morris 1997, 39.)

2 Sellaiset uskontotieteilijit kuten Russell T. McCutcheon, Morny Joy, Ti-
mothy Fitzgerald, Gavin Flood, Richard King ja Malory Nye nostivat
1990-luvun lopulla ja 2000-luvun alussa kulttuurintutkimuksen kysymyk-

231



Viitteet

232

sid esiin. Heistikin vain harvat viittailevat varsinaisiin brittiliisen cultural
studies -perinteen keskeisnimiin, poikkeuksena Malory Nyen johdantoteos
Religion: The Basics (2003). Sen sijaan he suuntaavat uskontotiedettd koh-
ti postmarxilaisten, postmodernien ja naturalististen teorioiden dialogia
(McCutcheon 1997; 2001), postkolonialistista tutkimusta (King 1999; Nye
2000a; 2000b), feminismin ja postkolonialismin kytkentdd (Joy 2001) ja
antropologista kulttuurintutkimusta (Fitzgerald 2000a). Ks. my6s timéin
teoksen johdanto ja luku 4.

Keskustelussa teorian matkustustavoista on pohdittu, kuinka soveltaa
Euroopassa kehitettyji teorioita entisiin kolonisoituihin maihin (ja toisin
piin), kuinka unkarilainen marxilaisuus soveltuu Cambridgeen, sopiiko
dekonstruktio Intiaan tai brittildinen kulttuurintutkimus Yhdysvaltoihin.
Uskonnon ja median tutkimuksen alalla vastaava kysymys on, miten poh-
joismaisessa kontekstissa kehitetty ajatus uskonnon mediatisaatiosta sopii
muualle. Ks. myés luku 3, jossa kisitellddn lyhyesti teorian matkustamisen
ongelmia ja mahdollisuuksia uskontososiologiassa.

Teorian kontekstispesifiys ei ole uusi keksintd. Ajatellaan esimerkiksi us-
kontososiologi Max Weberin teoriaa modernin kapitalismin hengen syn-
nystd teoksessa Protestanttinen etiikka ja kapitalismin henki (1990). Weber
kysyy, miksi moderni kapitalismi kehittyi linsimaissa eikd muualla. Tdhin
vastatakseen hin pdirti osoittaa, miki erottaa modernin ajan aikaisemmis-
ta taloudellisen toiminnan muodoista. Linsimaiden ominaispiirteend on
askeettinen ja itsensikieltivd elimintyyli. IThmiset eivit kuluta rikkauk-
siaan vaan investoivat ne saavuttaakseen lisid omaisuutta. Tdmin Weber
selittdd kapitalismin henkeen sisiltyvilld asenteella, joka on periisin pro-
testanttisesta uskonnosta. Tdmi asenne vaati ihmiseltd tyon velvollisuuden
tdyttimistd Jumalan kunniaksi. Niin tyonteosta tuli merkki uskonvar-
muudesta ja tuhlauksesta synti. Teorian oikeellisuuden arvioinnin sijaan
tissi on tirkeimpdd teorian kontekstispesifi luonne. Weber esittdd, ettd
modernin kapitalismin syntyvaihetta ja tismillisemmin sen henkei, eetos-
ta ja tydetiikkaa, stimuloi protestanttisen uskonnon etiikka. Weberin teoria
on historia- ja kulttuurisidonnainen. Se ei viitd mitdin lainalaisuutta tai
yleispitevyyttd. Sitd ei voi sellaisenaan siirtdd muualle, mutta sitd voidaan
soveltaa muissa konteksteissa. Tai sitd voidaan kiyttid — ja on kiytettykin
hyvin laajasti — osana tutkimusasetelmaa tarkasteltaessa jotain muuta mo-
dernin kultcuurin tai uskonnon osaa. Suoran kiyttdmahdollisuuden sijaan
teoria kykenee havainnollistamaan syntyajan ja -paikan ylittivid olosuh-
teita. Vaikka Weber korosti haluavansa ymmirtiid modernin kapitalismin
varhaisvaiheita, tuntuisi jirkevilti ajatella puritaanisten arvojen edistivin
kapitalismin kehitysti yleisemminkin. (Ks. Giddens 1997, 573-579.) Niin
ollen kontekstispesifi teoria ei ole kontekstirajoitteinen, mutta ei myéskiin
yleinen teoria monien muiden uskontoteorioiden mielessi (esimerkiksi E.
B. Tylor, James Frazer, Karl Marx, Sigmund Freud). (Uskontoteorioista ks.
Pals 1996.)



Viitteet

5 Esimerkiksi Sigmund Freudin uskontoteoriaa voidaan lukea universaalin
teorian sijaan historiallisesti porvarillisen yhteiskunnan psyykeen konteks-
tispesifini uskontoteoriana ja/tai juutalais-kristilliseni uskontoteoriana ja/
tai monoteismin selityksend. Samoin Karl Marxin nikemys uskonnosta
koskee enemmin kristinuskoa (tai muita kuolemanjilkeistd elimii koros-
tavia uskontoja) kapitalistisen talousjirjestelmin erityisessd historiallisessa
vaiheessa.

6 Uskontotieteilijoiden parissa sitoumusten lihtdkohtana on esimerkiksi
Russell T. McCutcheonilla (1997; 2001; 2003) pluralistinen metodologinen
reduktionismi ja postmoderni metakritiikki/metateoretisointi; Gavin Floo-
dilla (1999) dialogisuus, refleksiivisyys, kritiikki ja siircyminen fenomeno-
logisesta tietoisuusfilosofiasta (laajassa mielessi) hermeneuttiseen merk-
kifilosofiaan; Timothy Fitzgeraldilla (2000a) antiessentialismi uskonnon
kisitteellistimisessi tai jopa kisitteen hylkdiminen ja kontekstuaalisuus;
Richard Kingilld (1999) monitieteisyys sekd kytkentd kulttuurintutkimuk-
seen korostamalla kuitenkin emic-perspektiivid ja poikkikulttuurista ver-
tailua; Jeremy R. Carrettella (2000; 2001) foucaultlaisittain uskonnon ja
kulttuurin integrointi (ilman rajojen poistamista), uskontodiskurssin vai-
kuttavuuden ja subjektifikaatioiden analysointi, uskomusten ruumiillisuu-
den ja kiytintsluonteen korostaminen ja voimasuhteiden analyysi uskon-
noissa.

7 Kontekstien rakentamisella tarkoitetaan kontekstien midrittdmistd tucki-
muksen lopulliseksi kohteeksi. Ndin ollen polttopisteen ja taustan, tekstin
ja kontekstin raja himirtyy. Lawrence Grossberg kirjoittaa: “Liian suures-
sa osassa nykyistd teoriaa konteksteja kisitellddn analyysin lihtskohtina,
taustana, joka on olemassa irrallaan tutkitusta kdytinnosti ja joka voidaan
ottaa annettuna. Artikulaation kiytints ei kuitenkaan irrota polttopistettd
taustasta. Pdinvastoin: tausta itse asiassa artikuloi polttopisteen. Samaan
aikaan tissi nikemyksessi kieltdydytddn fetissoimasta kontekstia ’paikal-
liseksi’, ikddn kuin se olisi atomisoitunut fragmentti, joka voidaan eristdd
omasta, valmiina annetusta taustastaan. Konteksti ei ole koskaan stabiili
tutkimuskohde. Se on saatavilla vasta analyysin lopussa.” (Grossberg 1995,
252.) Kontekstien rakentamisen lopputuloksena ei ole, kuten Gilles Deleu-
ze (1998, 806) kirjoittaa, palapeli, jonka toisiinsa sopivat osaset muodostai-
sivat tiukkaan jirjestetyn kokonaiskuvan, vaan pikemminkin irtokivistd il-
man sementtid rakentunut muuri, jossa elementeilld on arvo siini itsessdin
ja kuitenkin suhteessa muihin.

8 Grossberg tismentdd: “Jokaisen kulttuurisen tekstin, yhteiskunnallisen
kiytinnén tai historiallisen tapahtuman tulkintaan sisiltyy aina kontekstin
rakentaminen sen ympirille, sen yhteyksien kartoittaminen toisiin kiytin-
toihin, teksteihin, suhteisiin jne. [...] Konteksti voidaan siis nihdé raken-
teistuneeksi kentiksi, kiytintojen koonnelmaksi. Kukin kiytints sijoittuu
erityiselle paikalle suhdejoukkoa ja on silloin lihelld joitakin kiytintsjd ja

233



Viitteet

10

11

12

etddmpini toisista. Nimi suhteet ja etdisyydet midriccavit sen vaikutuksia.
Vaikutukset tulevat kentilld nikyviin eri paikoissa ja eri tavoin. [...] kon-
tekstit eivit ole kokonaan empiirisesti todennettavissa, koska ne eivit ole
jo toteutuneita, pysyvii muodostelmia, jotka ottaisivat passiivisesti vastaan
milloin minkikin elementin. Niiti ei ole taattu etukiteen, vaan ne ovat
pikemminkin ristiriitojen, konfliktien ja kamppailun kenttid.” (Grossberg
1995, 141-142, 258. Suomennosta on muutettu.)

Perennialistien taktiikkana on ollut yhtiliisten uskonnollisten kokemusten
korostaminen sivuuttamalla kokemusten raportoinnin erityinen ja kulttuu-
rispesifi aines (King 1999, 162-167). Toisenlainen esimerkki liictyy mystii-
kan kisitteellistimiseen. Siind on ensinnikin painotettu kokemuksellista
puolta ja titen jitetty huomiotta aihetta koskevat laajemmat sosiaaliset,
poliittiset ja eettiset ulottuvuudet. Erityisesti Intiaa on kuvattu henkils-
kohtaisten ja yksityisten mystisten kokemusten kotipaikaksi. Sellaisenaan
linsimaisten orientalistien ja mydhemmin sekd uushindulaisten ettd hin-
dunationalistien tuottama kuva yhtendistdd ja ikuistaa monimuotoisen ja
muuttuvan Intian. Lisiksi, tillainen ymmirrys mystiikasta vastaa huonosti
esimerkiksi keskiajan kristinuskon kisityksid. Keskiajalla mystinen tarkoit-
ti jumalallista mysteerid, avainta pyhien kirjoitusten salattuun merkityk-
seen. Se viittasi yhtd lailla seurakunnan tason julkiseen toimintaan, ehtool-
liseen, jossa maallinen leipa ja viini muuttuvat jumalalliseksi Kristuksen
ruumiiksi ja vereksi. (King 1999, 161.)

Kokemuksen teoretisoinnista tihin tyyliin uskontotieteessi ks. Carrette
2000 145-146; Fitzgerald 2000b; McCutcheon 2001, 6-10; Sharf 1998 ja
kulttuuriteoreettisissa keskusteluissa erityisesti Gilles Deleuzen filosofiaan
kiinnittyen Colebrook 2002, 7981, 89; Grossberg 1995, 259-263; Gross-
berg 1997a, 35-102; Olkowski 1999.

Beyer korostaa, ettd esimerkiksi kungfutselaisuudesta ei ole tullut osa
» . . . A cr .
globaalia uskonnollista kommunikaatiosysteemii” samalla tavalla kuin
vaikkapa hindulaisuudesta. Edes Kiinassa kungfutselaisuus ei ole valtion
tunnistama uskonto, joskin Kiinasta 18ytyy esimerkkeji viimeaikaisista yri-
tyksistd tuoda kungfutselaisuus osaksi uskontodiskurssia (Sun 2013).

Tiedimme, ettd paavin ei vilttimittd tarvitse vastustaa ehkiisyd, mutta se,
ettd hin vastustaa ehkiisyd, vaikuttaa joidenkin kartolilaisten kiyttidytymi-
seen. TAmin tiedostaminen on antiessentialismin anti-antiessentialistinen
muotoilu. Toinen esimerkki: Hinduismi -kisitteen uskontoluonteen koh-
dalla on tapahtunut niin sanottu "pizza-ilmid” — Italian siirtolaiset veivit
1800-luvulla perinteisen leivin Yhdysvaltoihin, josta se palasi Italiaan.
Uudenlainen pizza otettiin kiytté6n ja myshemmin se levitettiin muualle
aitona italialaisena tuotteena. Esimerkiksi uushindulaisen Swami Viveka-
nandan (1863-1902) ja teosofisen seuran toiminta on ollut samankaltaista.
Intiasta matkattiin linsimaihin, josta palautui Intiaan tapa puhua hinduis-
mista nimenomaan uskontona. Se vaikutti paikallisten perinteeseen, us-

234



13

14

Viitteet

konnolliseen itseymmirrykseen, nationalismiin ja hinduismin siirtymiseen
uudelleen Intian ulkopuolelle. "Meidin uskontomme on hindulaisuus”, oli
uushindulaisten keskeinen sanoma. T4td ennen “hinduismi” oli muslimien
ja linsimaisten orientalistien tuottama mairitelmi, joka koski hindukansaa
ja sen uskontoa. Vield 1700-luvulla oli tavallista puhua hindukristityistd
tai hindumuslimeista. (King 1999, 93-117, 135-142; Knott 2000, 77-79.)
Hindulaisuutta ei siis pidetty erilliseni uskontona. Vaikka on siis selvii,
ettd kisitteend hindulaisuus on osoitettavissa tietyn poliittisen historian
sisdltdviksi historialliseksi konstruktioksi, se ei poista sen vaikuttavuutta.
Edelleen monet “hindut” pitivit itseddn hinduina ja kokevat uskonnollisen
identiteetin mairittdmisen tirkeidksi juuri kyseisen kisitteen avulla. Tal-
14 diskursiivisella luomuksella on kiytintoja madrittdvid vaikutuksia (Nye
20004, 466).

On tulkintakymys, missi miirin esimerkiksi sukupuolta kisittelevit tutki-
mukset ovat kriittistd feminististd tutkimusta ja missd mdirin ymmirtivii
tai selittivdd sukupuolta tarkastelevaa tutkimusta, mutta sen yksityiskoh-
tainen arviointi ei ole timin tekstin kannalta tarkoituksenmukaista.

Habermasin kiyttdmidt termit ovat tekninen tiedonintressi (selittdvit
empiiris-analyyttisten tieteet), praktinen tiedonintressi (ymmirtivit his-
toriallis-hermeneuttiset tieteet) ja emansipatorinen tiedonintressi (kriittis-
emansipatorinen ideologiakritiikki ja psykoanalyysi). Uskontotieteen kes-
kustelukentin jaottelusta tiedonintressiteorian mukaan ks. Ketola & al.
1999. Jaottelu antaa osviittaa sille, mité tietylld menetelmilld periaatteessa
tehdiin, millaisille abstrakteille otaksumille tutkimukset rakentuvat. Ym-
mirtivin, selittdvin tai kriittisen otteen omaksuminen ei kuitenkaan mii-
ritd tdydellisesti tutkimuksen poliittisuutta ja vaikutuksia. Kriittis-eman-
sipatorinen tutkimus voi olla kriittistd ja emansipatorista juuri siksi, ettd
tutkija kdyttid sopivassa kontekstissa ymmirtivin tai selittdvin tutkimuk-
sen menetelmii. Esimerkiksi positivismia, joka on Habermasin esimerkki
teknisestd tiedonintressistd, voitiin pitdd alkujaan emansipatorisena tietee-
nid sen vapauttaessa ihmisid uskonnollisesta ja metafyysisestd ajattelusta. Se
kuitenkin muuttui yhteiskuntatieteilijoiden ja byrokraattien kisissi kon-
servatiiviseksi yhteiskuntasuunnitteluksi. (Smith 1999, 82-83.) Voimme
myds arvioida muslimeja koskevan ymmirtivin tutkimuksen muuttavan
mediamaailman muslimikuvia, miki voi olla kriittisen tutkijan tavoite.
My®és ns. kriittiset menetelmit voivat osoittautua valtasuhteita yllipitivik-
si. Esimerkiksi psykoanalyysi, joka on ideologiateorian ohella Habermasin
esimerkki kriittis-emansipatorisesta nikékulmasta, voidaan tulkita itses-
siin osana 1800-luvun “seksuaalikoneiston” yleistymistd (Foucault 1998,
erit. 94-95) tai haluvirrat katkovina, perheeseen sijoittavana koneistona,
joka tuki aikansa kapitalismia edistivid oidipaalisia rakenteita (Deleuze &
Guattari 1983).

235



Viitteet

15

16

Myshemmissi kirjoituksissaan McCutcheon ei ole jatkanut kahden tason
tutkimuksen ajatuksen kehittelyd, mutta jako toimii ennen muuta huomio-
na siitd, ettd uskontotieteilijin toimenkuvaa ei voida rajata vain ensimmai-
selle tasolle. Jaon sisillon purkaminen vaatisi muutenkin huolellisempaa
analyysia. Tasolle (i) voitaisiin sijoittaa muitakin tutkimustapoja kuin hy-
poteesien testaaminen. Esimerkiksi Habermasin tiedonintressiteorian ym-
mirtivissi nikokulmassa hypoteesien testaamista vastaa tekstien tulkinta
(Habermas 1976, 132). McCutcheon ei tismillisemmin kisittele, hyvik-
syyko hin tillaista vaihtoehtoa. Tosin hin ehdottaa sellaisten tutkimusta-
pojen poissulkemista uskontotieteestd, joissa oletetaan jonkin yliluonnolli-
sen ja epihistoriallisen olemassaolo ja joissa menetelmin oletetaan takaavan
tiydellisen tiedon ilmidstd (McCutcheon 2003, 153).

Eroa lihempini kahden tason tutkimusta olevan Frankfurtin koulu-
kunnan kriittisen teorian ja lihempini tasojen yhdistimisti olevan
foucault’laisen nikékulman vililli havainnollistaa Foucaultn oma vas-
taus. Hin kertoo olevansa pettynyt Frankfurtin koulukunnan kriicti-
sen teorian tapaan viitata muiden, lihinni marxilaisesta nikékulmasta
kirjoittamiin historioihin, koska ndin kritiikki rakentuu pitkilti nididen
jo kirjoitettujen historioiden avulla. Foucault itse niki tehtdvikseen kir-
joittaa uusia kriittisid, filosofisesti oppineita historioita. (Ks. Foucault
2001, 276-277.) Tasojen yhdistiminen nikyy myos Lawrence Gross-
bergin teoksessa We Gorta Ger Our of This Place (1992), jossa tarkas-
tellaan samanaikaisesti populaarikulttuurin = kehityslinjojen suhdetta
yhteiskunnallisen ja poliittisen elimin lisidntyvdin konservatismiin Yh-
dysvalloissa, kulttuurintutkijoiden teoreettisten vilineiden kykyd hah-
mottaa sitd ja tutkijoiden mahdollisuuksia vaikuttaa tilanteeseen.

2. Retoriset dikotomiat ja keskustelu uskonnontutkijan

intellektuaalisista rooleista

1

My®és suomalaista keskustelua on jisennetty Habermasin tiedonintressiteo-
rian pohjalta. Ks. erityisesti Gothéni toim. 2005; Fingerroos & al. toim.
2004; Ketola & al. 1999; Sjoblom & Utriainen 2004.

”Viidrinlukeminen” perustuu sille ajatukselle, ettd dialogit ovat usein kiy-
tinndssd monologeja (ajattele Platonin “dialogeja”) tai polemiikkeja. Slavoj
Zizek huomauttaakin, etti kiytinnossi kaikki filosofian historian suuret
dialogit ovat vidirinymmirryksid: “Aristoteles vdirinymmirsi Platonin,
Tuomas Akvinolainen vidrinymmarsi Aristoteleen, Hegel vddrinymmirsi
Kantin ja Schellingin, Marx vidrinymmarsi Hegelin... (...) eikd koko ana-
lyyttinen filosofia ilmaannu varhaisen Wittgensteinin viddrinlukemisesta?”
(Zizek 2004, ix.) Polemiikista Foucault totesi, etti siind syntyy harvoin
uusia ajatuksia, koska toinen rakentuu véirissi olevaksi ja harmilliseksi vi-
holliseksi, jonka olemassaolo on uhka itselle (Foucault 2000a, 112).

236



Viitteet

3 Asetelma ei tarkoita myoskdin Wieben projektin kattavaa arviointia, koska
hinen kritikillidn on muita ja erilaisia kohteita kuin McCutcheon. Mc-
Cutcheonin omasta vastauksesta Wiebelle ks. McCutcheon 2006. En kisit-
tele vastinetta, koska olen hahmottanut tissi esitetyt viittimit McCutche-
onin vastineesta riippumatta, ennen sen lukemista.

4 Kulttuuri- ja kirjallisuusteoreetikko Terry Eagleton esittdd Wieben kisit-
teistolle vastakkaisesti, ettd Englannissa intressittomyyden kisite rakentui
1700-luvulla vastakohdaksi omakohtaiselle intressille, ei intressille sininsi.
Kysymys ei ollut siitd, oliko jollakin intressejd, vaan siitd, millaisia intressit
olivat. Intressittomyyden kisite oli radikaalisti poliittinen, ”isku varhaisen
keskiluokkaisen yhteiskunnan egoistiselle individualismille” (Eagleton
2003, 133-134).

5 Suomalaisessa keskustelussa McCutcheonin paikantamisen vaikeus nikyy
konkreettisesti Tom Sjoblomin ja Terhi Utriaisen keskustelussa (Sjoblom
& Utriainen 2004, 23-27). Sjoblom hahmottaa McCutcheonin puolusta-
van naturalistista tutkimusohjelmaa postmodernistisia (ja osin kriittisi)
nikemyksid vastaan, kun taas Utriainen esittdd McCutcheonin kritisoivan
universalisoivia ja idealistisia tutkimusohjelmia. Tosiasiassa McCutcheon
yrittdd varhaisessa tydssdin (1997; 2001) yhdistdd hypoteesien testaamisen
ja “postmodernin” metakritiikin, mutta mydhemmin (esim. 2003; 2005b)
hin on alkanut selvemmin kehittdd diskurssiteoreettista ja "postmodernia”
metateoreettista tutkimusotetta.

6 En tarkoita, ettd kriittisen tutkimuksen “kolmas tila” olisi tyystin avoimen
poliittisten tutkijoiden asuttama tai ettd poliittisten tarkoitusperien tuli-
si kylldstdd tutkimustyd. Sen sijaan tirked kysymys on, milld tavoin miki
tahansa analyysi tulee artikuloiduksi poliittisiin projekteihin ja mahdolli-
suuksiin.

7 Kirjassaan Caught in the Crossfire Grossberg (2005, erit. 273-289) ei tyydy
toteamaan muuttumatonta kantaansa, vaan analysoi, miten Yhdysvalloissa
on hydkitty tiedon tuotantoa vastaan, ja millaisia vaikutuksia silld on kult-
tuuriin. TAma ei tarkoita poliittisen projektin heikentymistd, pikemmin-
kin pdinvastoin, mikd vain korostaa Wieben kantaa vastaan, etti tiedon
ja vallan likeisen suhteen hyviksymisesti ei seuraa automaattisesti tiedon
arvonalennus.

8 McCutcheonin esittimin tydnjaon kritiikistd ks. Masuzawa (2000) ja Hul-
sether (2004, 361). Nimi kritiikit perustuvat nikemyksiin kriittis-eman-
sipatoristen ja valtasuhteisiin keskittyvin tutkimuksen mahdollisuuksista.
Niissd pyritddn pikemminkin jatkamaan ja uudelleen artikuloimaan kuin
hylkdimain McCutcheonin nikemyksii.

9 Kiytintojen korostaminen on olennaista, koska silloin ei kysytd herme-
neutiikan tavoin, mitd ihmiset tarkoittavat, tai kognitiivisen tutkimuksen
mukaisesti, miten he ajattelevat. Silloin kysytidn, miten uskonnolliset ja
kulttuuriset kidytinnot operoivat sosiokulctuurisen kontekstin osana, esi-

237



Viitteet

10

11

12

13

merkiksi diskursiivisina kiytintojen luokittajina tai kanavana erityisten
intressien manipuloinnissa, kontrolloinnissa ja edistimisessi.

On huomattava, ettd esimerkkini tulee Jeremy Carrettelta ja Richard
Kingiltd. McCutcheon on esittinyt, ettd hinen projektinaan, toisin kuin
esimerkiksi Carrettella, ei ole poliittisesti operatiivisen henkisyyden 15y-
timinen (McCutcheon 2003, 8-9, 172-173, 233-235, 240). Timi on
merkittdvi ero, mutta se ei tee tyhjiksi pyrkimystini havainnollistaa sa-
mankaltaisuutta kritiikin muodossa, vaikka tismilliseni McCutcheonin
tarkoituksena on hahmottaa, miten on mahdollista, ettd "uskonnosta” yli-
pddtddn tulee joillekin ihmisille tai yhteiskunnille merkityksellinen ja ope-
ratiivinen luokittelija.

Toivon ja affektiivisuuden politiikasta ja pedagogiikasta ks. Grossberg
1992, 1997a; 1997b; Massumi 2003. Affektiivisuuden pedagogiikkaa ha-
vainnollistaessaan Grossberg erottaa sen kolmesta muusta mallista: ylhiil-
td-alas -mallista, dialogimallista, taitojen tarjoamisen mallista. Hin ehdot-
taa, ettd affektiivisuuden pedagogiikka kieltdytyy olettamasta, ettd joko
teoria tai politiikka, teoreettinen tai poliittinen korrektius voitaisiin tietdd
etukiteen. Tavoitteena on pikemminkin toimintakykyistid opiskelijoita
(tai keitd tahansa kuulijat tai lukijat ovatkaan) rekonstruoimalla ja kuvitte-
lemalla heidin maailmansa ja mahdollisuutensa uudella tavalla. (Grossberg
1997a, 384-390). Tillainen kolmatta tilaa kuvaava kanta, joka on suoraan
sovitettavissa pedagogiikasta yleiseen keskusteluun tutkimuksellisista pro-
jekteista, ei ole suunnattu tiedon tuotantoa vastaan. Sen “vihollisena” on
ihmisten vaikeus ymmairtii sosiaalisia ja poliittisia sijainteja ja niiden vai-
kutuksia. Siksi en nie syytd yhtyd Wieben (2005, 34) kantaan, jonka mu-
kaan McCutcheonin ja samanmielisten kriittisten projektien tulisi sijaita
kolmannen sektorin instituutioissa akateemisen maailman sijaan.

Grossberg (1997a, 379-380) hylki erityisen intellektuellin kisitteen. Hin
pitdd intellektuaalista tydtd pragmaattisempana ja kontekstuaalisempana
kuin erityisosaamiseen ja sitd koskevaan aineistoon perustuvaa intellek-
tuaalista tydtd. Olen periaatteessa samaa mieltd, mutta koska Grossbergin
muotoilu “kontekstuaalisesta ja pragmaattisesta” intellektuellista on lievis-
ti poeettinen, en pidé tarpeellisena vaihtaa Foucaultn termii. Foucaultn
osalta on huomattava, ettd hin ei pitinyt intellektuelli-termistd. Erityises-
ti haastatteluissa hin puhuu paljon intellektuellin rooleista, mutta saattaa
seuraavassa hetkessd sekoittaa pakan tdysin. Hin esittdd, ettd ei ole koskaan
tavannut intellektuellia, mutta on kuullut heidin syyllistyvin liki kaikkeen
— puhumiseen, vaikenemiseen, toimettomuuteen, kaikkeen sotkeutumi-
seen (Foucault 2000a, 322). Foucault’n kanta resonoi hyvin nykypiivin
uskontotieteen alalla, koska jilleen "intellektuellit” ovat syyllisi, tdlld ker-
ralla akateemisen uskontotieteen (kenties tulevaan) rappioon.

Uskontotieteellisestd kisitegenealogisesta tutkimuksesta ks. esim. maail-
manuskonnoista (Masuzawa 2005), kungfutselaisuudesta (Jensen 1997;

238



Viitteet

Sun 2013), shintolaisuudesta (Josephson, 2012; Thal 2002), hindulaisuu-
desta (Almond 1988; King 1999; Lorenzen 2008), sikhildisyydestd (Man-
dair 2009), juutalaisuudesta (Batnitzky 2011), esimodernista uskonnon k-
sitteestd (Nongbri 2013), mystiikasta (King 1999), henkisyydesti (Carrette
& King 2005), uskonnosta ja sekulaarista (Asad 1993; 2003; Dubuisson
2003; Fitzgerald 2007). Kaikissa esimerkeissi tutkimusaineistona on muu-
takin kuin uskonnontutkijoiden esityksia.

. Maallistumisparadigma murroksessa

htep://en.wikipedia.org/wiki/Funeral_of_Pope_John_Paul_II

Keskustelun lihtskohdista ks. Jenkins 2007, 1-25; Nielsen 2011. Ennuste
muslimien lukumiidrin muutoksista, ks. http://pewforum.org/The-Future-
of-the-Global-Muslim-Population.aspx.

. Uskonto nykykulttuurissa: avainsanoja ja nikokulmia

Vasta 2010-luvulla sosiologisen aikalaisdiagnoosin keskeisnimistd Ulrich
Beck (2010) ja Zygmunt Bauman (2012, 62-63) ovat kisitelleet nykykult-
tuurin uskonnollisuutta rajoittumatta fundamentalismiin, tavalla, joka on
hyvin samansuuntainen oman, varhaisemman analyysini kanssa (Taira
20006a).

. Suomalais-luterilainen modernisaatio hautaamiskeskusteluissa

Jossain toisessa tilanteessa ja yhteiskunnassa uskonnolliseksi luokitetun ja
muun sosiokulttuurisen arvoerottelun ero voi olla selkeimpi. T4ssa asiayh-
teydessi kaksi elementtid ndyttdd kuitenkin olevan kytketty toisiinsa (kyt
kentdji tarkastelevasta artikulaationikokulmasta ks. Grossberg 1995; Slack
1996; Taira 2006b, 2227 seki luvut 1 ja 4 tdssi teoksessa).

Niitd ovat esimerkiksi haudanvakava, haudassa kdintyminen ja haudan
hiljaisuuteen katoaminen. Haudanvakava on poikkeuksellisen vakava.
Haudassa kiddntyvin arvokkuutta, kisityksid tai mieltymyksid on loukattu
raikedsti. Haudan hiljaisuus viestii kuoleman lisiksi ainakin etidisyydesti,
joka erottaa "pyhin tilan” arjen kiireestd ja melusta. En tule kisittelemiin
nditd erilaisia metaforia tarkemmin tissid yhteydessd, mutta ne vihjaavat
muissa kirjoituksissa esiintyviin kisityksiin, joiden mukaan hautausmaa-
han liittyy vakavuus, arvokkuus ja kunnioitus.

Jonathan Z. Smithin (2004, 24-25) erottelua seuraten homologia on “re-

aalinen” ja analogia “ideaalinen”. Homologia tarkastelemani teeman ja

Alasuutarin kisittelemien teemojen merkityksellistimisessi viittaa histori-
Y

239



Viitteet

alliseen kontaktiin. Vertailu analogiana ei oleta historiallista suhdetta ver-
tailtavien elementtien vilille.

Luterilaisuuden puolustaminen kulttuuriperintddn ja -perinteeseen vetoa-
malla nidyttiisi olevan tavallista kilpailullisuuden vaiheessa. Timi on tyy-
pillisti sille, miten hegemonisessa asemassa olevat uskonnot puolustautuvat
perinteiden rapautuessa. Erddni esimerkkini on se, ettd 1990-luvun lopulla
ja korostetusti vuonna 2003 siidetyn uuden uskonnonvapauslain aikana
ilmaantui puhe luterilaisuudesta ja kristinuskosta kulttuuriperinténi us-
konnon sijaan. Tilld tavalla pyrittiin sidilyttimdin etuoikeutettu asema
erityisesti koulusysteemissi. Ks. Taira 2007.

Jalkitraditionaalinen yhteiskunta on hajakeskitetty suhteessa vanhoihin
aukrtoriteetteihin ja siini traditioita vaaditaan perustelemaan itsensi. Gid-
densin mukaan “traditiot siilyvit vain niin pitkdin, kuin ne on mahdollista
perustella diskursiivisesti, ja ne ovat valmiita kiymiin avoimeen keskuste-
luun sekd muiden traditioiden ettd vaihtochtoisten toimintatapojen kanssa”
(Giddens 1995, 147, kursivointi alkuperiinen).

Sitd, mitd kutsutaan “pyhiksi” tyypillisesti my®s varjellaan epipuhtaudelta
ja saastumiselta kielloin ja siinndin. Viime kidessi silloin varjellaan sosi-
aalisia luokituksia ja yhteisén moraalisia normeja. (Ks. erityisesti Douglas
2000; Anttonen 1996, 88.) Timi pitee myds hautaamiseen ja hautausmai-

hin.

6. Islamin muuttuva julkisuuskuva

1

Olen koonnut Helsingin Sanomien uskontoa kisittelevit tekstit paa- ja mie-
lipidekirjoituksista joka toiselta vuodelta. Niiltd parillisilta vuosilta olen
koonnut kaikki tekstit, mutta tissd keskitytddn vain islamiin. Pidkirjoicuk-
sia, joissa islam on ensisijainen teema, 18ytyy timin luvun ajanjaksolta 116
kappaletta. Niiden lisiksi olen kisitellyt teksteji, joissa islam on toissijai-
nen teema scki Israelin ja Palestiinan konfliktia, jonka yhteydessi islamia
ei aina mainita. Esimerkiksi vuosien 1996 ja 2010 vilisend aikana (joka
toinen vuosi) paikirjoituksia on yhteensi 340 kappaletta, miki tarkoittaa
keskustelun voimistuneen timin luvun aikarajauksen jilkeisend aikana.
Mielipidekirjoituksia en ole laskenut jokaiselta vuodelta, mutta niissi isla-
mia kisitelldin hyvin harvoin ennen 1990-lukua, lukuun ottamatta Israe-
lin ja Palestiinan konfliktia. Kirjoitusten lukumiirien tarkastelu vahventaa
kidsitystd siitd, ettd islamista tulee selvisti nikyvi osa suomalaista julkis-
ta keskustelua vasta 1990-luvulla. Laadullisessa analyysissa olen pyrkinyt
hahmottamaan keskustelujen, kehysten ja artikulaatioiden (keskustelun
sisiisten sekd laajempien yhteiskunnallisten elementtien niveltymisten)
muutoksia ja jatkuvuuksia. Islamin kisittelystd linsimaisessa mediassa ylei-
sesti ks. esim. Allievi 2003b; Baker & al. 2013; Elgamri 2011; Hokka &

240



Viitteet

al. 2013; Morey & Yaqin 2011; Minnisté 1999; Niemeld 2013; Petley &
Richardson toim. 2011; Poole 2002; Poole & Richardson toim. 2006; Said
1997; Knott, Poole & Taira 2013a. Tuoreimmat julkaisut keskittyvit pda-
osin timin luvun rajausta mydhempiin ajankohtaan.

En pyri vertailemaan aineistoa systemaattisesti muihin suomalaisiin tai ul-
komaisiin islam-kuvauksiin. Vertailen vain satunnaisesti, ymmirtiikseni
paremmin Suomen vaikutusvaltaisimman sanomalehden keskustelua ja
kirjoittelua.

Egyptin johtaja Gamal Abdel Nasser edustaa tissi arabisosialistista liikettd,
johon Egyptin lisiksi kuului Syyria ja Irak. "Muhamettilaisen” liiton muo-
dostivat Saudi-Arabia, Kuwait, Persia ja Jordania (pk, 24.2.1966).

Iranin vallankumouksen kesto ja kannatus oli ylltys erityisesti Yhdysval-
loille ja ilmeisesti sitd mydtd myos Helsingin Sanomille. Minnistd kirjoittaa,
ettd “Yhdysvallat pysyi Teheranissa miltei vuoden tammi-helmikuussa ta-
pahtuneen vallankumouksen jilkeen, eivitki edes tiedusteluviranomaiset
uskoneet vakavan selkkauksen mahdollisuuteen” (Minnisté 2003, 126).

Islamin nousu ei rajoitu yksinomaan Iraniin. Jo mainittujen lisiksi kirjoi-
tuksissa kisitellidn myos “islamin politisoimista” Saudi-Arabiassa ja musli-
miveljeskunnan nimiin menevid Syyrian muslimikapinaa.

Somalien yhteydessd puhutaan usein islamista, kun taas Jugoslavian tilan-
teessa kiytetddn termid muslimi. Balkanilla muslimi voi toki viitata joko
uskontoon tai etniseen ryhmiin (ks. Huttunen 2005, 146-148; 2006, 57,
79), mutta islam tuntuisi liittyvin selvemmin yleistdviin, objektivoiviin ja
kielteisiin nikékantoihin kuin muslimi-sanan kiytts. Esimerkiksi Venijal-
l4 islamiin suhtaudutaan yleisesti kielteisemmin kuin muslimeihin (Kéiri-
dinen 2004, 86), kun kyselytutkimuksissa termit eivit suoraan kohdennu
mihinkéin valtioon, kansallisuuteen tai etniseen ryhmiin. Helsingin Sano-
missa Jugoslavian alueen muslimeista ei kirjoiteta negatiiviseen sivyyn, ja
silloin kdytetdin muslimi-sanaa. Pakolaiskeskustelussa somaleihin kohdis-
tuvien kielteisten ja Jugoslavian alueelta tulleisiin liittyviin neutraalimpien
kisitysten eroa saattaa selictdd osittain se, ettd Somaliasta tultiin Suomeen
turvapaikanhakijoina ja Jugoslavian alueelta kiintiopakolaisina (Tuomas
Martikaisen huomio henkilokohtaisessa keskustelussa), joskin “islam” ja
“muslimi” vaikuttavat olevan muuallakin eriarvoisia termeji.

Huomio ei ole ristiriidassa maahanmuuttoa ja maahanmuuttajia koskevan
keskustelun ns. talouskeskeisen ensimmiisen ja etnisyys- sekd kulctuurikes-
keisen toisen vaiheen jaottelun kanssa (jaosta ks. Forsander 2002, 17-22).
Maahanmuuttajista puhutaan etnisesti, kulttuurisesti ja uskonnollisesti eri-
laisina, mutta sen lisiksi erityiskysymyksend nousee esiin kysymys talou-
desta varsinkin somalipakolaisten yhteydessi.

Kriisin tuottamisessa myds vihemmin ajankohtaiset keskustelunaiheet pa-
laavat julkisuuteen. Erityisesti keskustelut ympirileikkauksista, fatwoista ja

241



Viitteet

10

11

12

Saatanallisten sikeiden tapauksesta tulevat yhi uudelleen esiin odottamat-
tomissakin yhteyksissi. Ne toimivat ikddn kuin kansallisena muistivarasto-
na, joka aktualisoituu silloin kun islamia arvioidaan julkisessa keskustelus-
sa.

Samanaikaisesti Suomen menneisyydesti alettiin yleisesti puhua etnisesti
homogeenisend. Olennaista ei ole, ettei ndin olisi ollut, vaan se, ettd ka-
donnut etninen yhteniisyys nousi keskeiseksi kategoriaksi, jonka valossa
nykyisyyttd ymmirretdin. Niin luodaan vastakohtaisuutta homogenisoi-
dun suomalaisuuden ja etnisesti tai uskonnollisesti toisenlaisten vilille.
Vastaavasta asetelmasta Tanskan julkisissa diskursseissa, joissa rakennettiin
antagonismi islamin ja etnisesti homogeenisen Tanskan vilille ks. Yilmaz
2007, 203-204.

Arabi tai palestiinalaississi” niveltyvit islamiin julkisessa keskustelussa,
vaikka kaikki arabit tai palestiinalaiset eivit ole muslimeja eivitkd aivan
kaikki palestiinalaiset ole arabeja.

Tissd yhteydessd asetelma rakentuu kaksinapaisuuksien varaan. Yhdelld
puolella ovat sissit ja toisella puolella armeija. Télld legitimoidaan Israelin
voimatoimia, ikdin kuin armeijan nimissi tehdyt toimet olisivat laillisia ja
oikeudenmukaisia ja sissitoiminta laitonta ja epdoikeudenmukaista.

Esimerkkeja “muhamettilaisten” emootioiden kuvauksista Algerian itse-
niistymiskamppailussa: ”Tdmi [tulitauko] ei kuitenkaan merkitse siti,
ettd olot levortomassa Algeriassa lihiaikoina rauhoittuisivat. Elleivit mu-
hamettilaiset saa takeita maansa tiydestd itsendisyydesti, vie oman aikan-
sa, ennen kuin heidin kiihkeimmdt edustajansa saadaan rauhoittumaan”
(20.2.1962). ”Seitsemin vuotta kestineen kapinoinnin jilkeen on odoz-
tamatonta, ettd Algerian kansalliskiihkoiser muhamettilaiset ovat valmiit
hyviksymiin niin maltillisen sopimuksen” (1.3.1962). "Terroristiliikkeen
[OAS:n] [...] ajatuksena on etupdissi mubamettilaisia ja rauhansopimuksen
kannattajia murhaamalla nostattaa viime kuukausina rauballisena pysyneen
muhamettilaisen viestdn viha eurooppalaisia vastaan niin suureksi, etteivit
eurooppalaiset katso olevan enidd muuta mahdollisuutta kuin asettuminen
kannattamaan tdysin mitoin vallankaappausta [...]” (6.3.1962), ”[...] mutta
se [OAS] toivoo voivansa estdd sen [itsendistymisen] siten, ettd se hirmute-
oillaan saa muhamettilaiser menettimddin hermonsa ja vastaamaan terroriin
samalla mitalla kohdistamalla vibansa Algerian eurooppalaisiin, jolloin
Ranskan armeijan olisi puututtava tapahtumien kulkuun...”, “Kansallis-
mieliset muhamettilaiset eivit ole vield puuttuneet rauhoitustoimenpitei-
siin odottaen yllittivin maltillisesti Ranskan armeijalta sille kuuluvan tehti-
vin loppuunsaattamista ja laskien, ettei muutamien satojen ihmishenkien
menetyskdin saa hiiritd lopullisen suunnitelman toteuttamista” (6.5.1962),
“muhamettilainen viestd on omien johtajiensa kehotuksia noudattaen hil-
linnyt halunsa kostaa samalla ja kovemmalla mitalla...” (16.5.1962). Kursi-
voinnit lisdtty.

242



Viitteet

13 Hayden White (1987, 191) esittii jalon villin stereotypiasta hieman toisen-
laisen tulkinnan. Hin korostaa, ettd jalon villin idea ei edusta niinkiin
alkuasukkaiden aseman kohottamista tai idealisointia kuin koko jalouden
idean alentamista. Jalous tulee hyokkiyksen kohteeksi modernina ja kolo-
nialistisena aikana.

14 Fabian kirjoittaa kronopolitiikasta antropologian oppihistoriassa: “Antro-
pologia ilmaantui ja vakiinnutti itsensi allokronisena diskurssina; se on
tiede toisista ihmisistd toisessa ajassa. Se on diskurssi, jonka referentti on
siirretty pois puhuvan/kirjoittavan subjektin nykyajasta. Tiamai ’kivettynyt
suhde’ on skandaali. Antropologian toisena ovat lopultakin toiset ihmiset,
jotka ovat aikalaisiamme.” (Fabian 1983, 144.)

15 Sama asetelma on luettavissa myds esimerkiksi brittildisen median islam-
representaatiosta, vaikka niitd tutkinut Elizabeth Poole (2002) ei kirjoita-
kaan geopolitiikan ja kronopolitiikan kytkennisti.

16 Kilpailutalouden kehyksessd ymmarrettynid uskonnot tavallaan kilpailevat
markkinoilla yksiléiden valinnoista. Tillainen kisitys on yleistynyt aineis-
tossa, mutta se ei ole tarkoittanut valtauskonnon etuoikeutetun aseman
pddttymistd. Suurta muutosta voitaisiinkin jisentdd Anthony Giddensin
kasitykselld jilkitraditionaalisuudesta. Sen mukaan itsestddn selvind pi-
detyt traditiot, esimerkiksi luterilaisuuden asema suomalaisuuden osana,
joutuvat “diskursiivisen perusteltavuuden” tilaan. Tilloin myds entisten
valtatraditioiden tdytyy oikeuttaa julkisessa keskustelussa oma (erityis-)ase-
mansa (Giddens 1995, 147; Giddens & Pierson 1998, 127-130; ks. myds
luku 5). Siini tehtivissi luterilainen kirkko on toistaiseksi onnistunut mui-
ta ryhmid paremmin.

7. Uutinen uskonnosta: tyytymittdmyyden tae?

1 Timai ei tarkoita, etti uskontoa koskeva uutisointi olisi kokonaisuudessaan
kielteistd. Suuret uskontouutiset liittyvit usein konfliktiin, mutta arkinen
uutisointi on varsinkin valtakirkkojen osalta verrattain myénteistd. Kieltei-
nen uutisointi jai kuitenkin paremmin mieleen.

2 Olen tutkinut Helsingin Sanomien uskontokirjoittelua pitkilld aikavililld
useiden vuosien ajan seki brittimediaa, erityisesti sanomalehtid ja suosi-
tuimpia televisiokanavia tydskennellessini Leedsin yliopistossa 2008—2010.
Esimerkiksi seuraavissa seminaareissa esitetyt nikemykset ovat vaikutta-
neet tissd esittdmiini kisityksiin: Media and the Transformation of Reli-
gion (kesikuu 2009, Manchester), Religion and the News (lokakuu 2009,
Windsor), Religion and Media (maaliskuu 2010, Leeds), Social Media and
the Sacred (kesikuu 2010, Lontoo), Media, Religion and Culture (elokuu
2010, Toronto). Tapahtumiin osallistui tutkijoita, toimittajia ja uskonnol-
listen yhteisojen edustajia. Muutamissa seminaareissa sovittiin, ettd esilld

243



Viitteet

olleet asiat saa kertoa, mutta asianosaisten nimien mainitsemisessa on kéy—
tettdvi erityistd harkintaa. Siksi kirjoitan toisinaan mainitsematta nimii.

3 Vuonna 2014 edelld mainituista kukaan ei jatka tehtivissdin. Viimeisend
tyotehtiviinsi vaihtoi Ruth Gledhill, joka siirtyi kirjoittamaan katoliseen
The Tablet -lehteen sen jilkeen kun 7he Times irtisanoi hinet.

4 Uskonnonharjoittamisen aktiivisuuden heikentyminen Euroopassa on to-
dettu useissa empiirisissd tutkimuksissa. Sen sijaan uskonnon medianiky-
vyyden kasvua on tutkittu vain vihin. Tutkimusprojektimme kuitenkin
osoitti brittimedian uskontoviitteiden yleisen kasvun, joka ei selity yksin-
omaan islamin nikyvyyden lisiintymiselld (Knott, Poole & Taira 2013a;
Taira, Poole & Knott 2012). Lisiksi kokoamani aineisto Helsingin Sano-
mista osoittaa, ettd padkirjoituksissa ja yleisonosastossa uskontoaiheet ovat
kasvaneet tasaisesti vuosikymmenelti toiselle 40-luvulta nykypaiviin.

5 Tarvetta edustavien dinien [dytymiseen ei yleensi problematisoida. Toimit-
tajat haluavat l6ytdd edustavan ddnen ja yhteisojen sekd uskontoperinteiden
sisilld kamppaillaan puhemichen roolista. Tilloin sivuutetaan kysymys sii-
td, mitd tapahtuisi, jos pyrittdisiin saamaan erilaisia kantoja esiin sen sijaan
ettd etsittdisiin yhteison edustajaa.

8. Fanius ja uskonto

1 Hasidismi on juutalainen liike, jossa mystinen perinne yhdistyy Too-
ran keskeisyyteen ja vahvaan uskonnolle omistautumiseen. Se kehittyi
1700-luvulla erityisesti Puolassa ja Liettuassa talonpoikaisvieston parissa.
Sen perustajana pidetddn karismaattiseksi parantajaksi kuvattua Israel ben
Eliezerid (1700-1760) (Baal Shem Tovia), joka painotti tanssilla ja laululla
ilmaistavan ilon merkitystd rukouksessa ja palvonnassa sekd jumalasuhteen
lisndoloa arkisissa askareissa. Hasidismi ei ole keskeinen niinkdin aat
teenmuodostuksen kannalta kuin tunnetason joukkoliikkeend. Nykyiin
Yhdysvallat on Israelin ohessa keskeistd hasidismin vaikutusaluetta. (Bow-
ker 2002, 413—414, 481-482; Martola 1998, 138—144; Pilkington 2003,
61-62.) Tillaisista yleisistd luonnehdinnoista voi pditelld, ettd Grossbergin
kisityksilld faniudesta, rockmuodostumassa tuotetusta toimintakykyisty-
misestd ja mielihyvistd on yhteys hasidismiin. En kuitenkaan viiti sen ole-
van ainoa tai edes tirkein konteksti.

2 Luvun loppuosassa pohditaan tarkemmin, miten ajatus uskonnosta pysy-
vini tai absoluuttisena panostuksena ei kuvaa erityisen kattavasti nykyai-
kaa. Uskontoihin sitoudutaan erilaisilla voimakkuuksilla ja kohdetta joskus
vaihtaen, joten siind mielessi uskonnoksi ja faniudeksi nimettyjen ilmisi-
den suhde on nykykulttuurissa lihentynyt.

3 Grossbergin kisitys faniuden hetkellisyydestd niyttdd noudattavan Michel
de Certeaun kisitystd tekstuaalisen sieppaamisen (poaching) luonteesta.

244



10

Viitteet

Toisaalta fanitutkimuksen kentilli Henry Jenkinsin kisitys eroaa tistd,
koska hin korostaa faniuden pitkikestoisuutta ja fanien tapaa tuottaa itse
aineistoa. (Ks. de Certeau 1988; Jenkins 1992; Brooker 1998, 117-118.)

Fanin kisite tulee temppelid ilmaisevasta sanasta “fanum”. ”Fanaticus”
tarkoitti inspiroitunutta, temppelille omistautunutta henkild. (Webster’s
Comprehensive Dictionary; Vogler & Schwartz 1993, 159; Lehtonen 1996,
204.)

Kisittelen vasta luvun lopussa vield yhtd ratkaisua: sitd, ettei uskontoa kiy-
tetd analyyttisena kategoriana, vaan tutkitaan sitd, miten puhe faniudesta
sisiltdd toistuvasti rinnastuksia uskontoon (tai satunnaisesti myos puhe us-
konnosta rinnastuksia faniuteen).

Kuitenkaan esimerkiksi jalkapalloseuran kannattamisessa siircymi suku-
polvelta toiselle tai vanhemmilta lapsille ei ole mitenkidn poikkeuksellista.

Maffesolin teos Le Temps des tribus, Time of the Tribes, ”Heimojen aika”,
voitaisiin otsikoida my8s nimelld ”Kulttisten miljéiden aika”, jolloin yhteys
angloamerikkalaisen uskontososiologian yhteisétypologioihin tulisi selvik-
si.

Oivaltavasta nikemyksestd huolimatta tekstin sivy on ylimielinen wicca-
laisuutta kohtaan. Kyseessi on Titus Hjelmin toimittaman kirjan Mizd wic-
ca on? arvio. Wiccat kirjoittivat vastineen, jota ei julkaistu lehdessi. heep:/
web.archive.org/web/20051231104200/http://www.pakanaverkko.fi/me-
dia/turunsanomatl-05.sheml

My®és esimerkiksi laulaja Tori Amosin fanisivuilla on usein linkkeji wicca-
sivustoille (ks. Laitinen 2003, 48).

Populaarikulttuuriset viitteet wiccalaisuuteen synnyttivit myds asetelman,
jossa wicca jaetaan harjoittajiensa toimesta “epdaitoon” tai “pinnalliseen” ja
“aitoon”. Esimerkiksi televisiosarja Buffy, vampyyrintappaja tai elokuva The
Craft saatetaan nimetd epiaidoiksi ja siten korostetaan oman uskonnolli-
suuden aitoutta. Silti wiccalaisuuden suosio vaikuttaisi osittain riippuvan
juuri media- ja populaarikultcuurin keskusteluista ja tuotteista.

9. Jumalan kisi: Miksi uskonnosta puhutaan ja vaietaan
jalkapallon yhteydessi?

1

The Church of Maradonia -dokumentti, josta osa on saatavilla YouTubesta.
http://www.youtube.com/watch?v=bt71u6KJAes

Viralliselta nimelti La Bombonera, suklaarasia tai karkkirasia, on Estadio
Alberto J. Armando.

http://www.newser.com/story/92329/uk-tabs-crucify-goalie-hand-of-clod.
html

245



Viitteet

4 Pienaar: The angels guide me, SOS: School of Science. http://www.sos1878.
co.uk/everton-news/pienaar-the-angels-guide-me/

5 Puolen tunnin mittainen ohjelma lihetettiin Isossa-Britanniassa 7. heini-
kuuta 2013. Siind mainittiin ohimennen tissd kisitelty sponsoriasia. Kyse
oli enemmin ohjelmasta, jonka tarkoituksena oli lisitd suvaitsevaisuutta
ja integraatiota. Sen viesti oli, ettd jalkapallo tuo ihmiset yhteen ja ylittdd
rodulliset ja uskonnolliset erot — ainakin jos kyse on maltillisesta, riittivis-
ti brittildistyneistd muslimeista. Dokumentti saattoi olla avartava joillekin
futisfaneille, mutta muutama julkkismuslimi ei vilttimittd muuta mitdan
paikallistasolla. Vasta kun naapurilihion muslimi on kaupungin normaali
asukas siind missi muutkin, vikoineen ja kykyineen, voidaan puhua onnis-
tuneesta yhteiselosta monimuotoisessa yhteiskunnassa. Lisiksi muslimien
uskonto kuvattiin uskomuksiksi, kielloiksi ja sidnnoiksi. Jos ohjelmaa oli-
si uskominen, jokainen muslimi rukoilisi viisi kertaa pdivissi, paastoaisi
ramadanin aikana, antaisi almuja ja kieltiytyisi alkoholista. Tdma ei yk-
sinkertaisesti pidd paikkaansa. Lisiksi, tillaisissa kuvauksissa uskonto ole-
muksellistetaan ja yhtendistetddn sen sijaan ettd kuvattaisiin kidytintdjen
kirjavuutta. Valioliigassa pelaa noin 40 muslimia ja he tulevat eri puolilta
maapalloa. He eivit ole yhdenmukainen joukko ihmisid vain siksi, ettd he
pitdvit itseddn muslimeina. Miten timin voisi ottaa huomioon ohjelmaa
tehdessi on haaste, jota BBC:n tuotos ei ota vakavasti. Silti timin tekstin
kannalta tirkeintd on painottaa, ettd ohjelma teki uskonnon, tissi tapauk-
sessa islamin, nikyviksi Englannin pddsarjassa, jossa parikymmentd vuotta
pelasi tiettavisti kaksi muslimia.

246



Kirjallisuus

Ahmed, Sara 2003. Pelon politiikka. Mikko Lehtonen & Olli Léytty (toim.), Erilaisuus.
Suom. Laura Huttunen. Tampere: Vastapaino, 189-211.

Alasuutari, Pertti 1996. Toinen tasavalta: Suomi 1946—1994. Tampere: Vastapaino.
Alasuutari, Pertti 1999a. Laadullinen tutkimus. 3. uudistettu painos. Tampere: Vasta-
paino.

Alasuutari, Pertti 1999b. Cultural Studies as a Construct, European Journal of Cultural
Studies 2(1): 91-108.

Aldridge, Alan 2000. Religion in the Contemporary World: A Sociological Introduction.
Cambridge: Polity Press.

Allievi, Stefano 2003a. Relations and Negotiations: Issues and Debates on Islam. Bri-
gitte Maréchal, Stefano Allievi, Felice Dassetto & Jorgen Nielsen (toim.), Muslims in the
Enlarged Europe. Leiden: Brill, 331-368.

Allievi, Stefano 2003b. The Media. Brigitte Maréchal, Stefano Allievi, Felice Dassetto
& Jorgen Nielsen (toim.), Muslims in the Enlarged Europe. Leiden: Brill, 289-330.
Almond, Philip C. 1988. The British Discovery of Buddhism. Cambridge: Cambridge
University Press.

Altizer, Thomas J. J. 1966. The Gospel of Christian Atheism. Philadelphia: Westminster
Press.

Anderson, Benedict 1996. Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread
of Nationalism. London: Verso.

Ang, len 1996. Living Room Wars: Rethinking Media Audiences for a Postmodern World.
London: Routledge.

Anttonen, Veikko 1992. Uskonto ihmisen elimissi ja kulttuurin rakenteessa. Juha Pen-
tikdinen & Katja Pentikiinen (toim.), Uskonnot maailmassa. Helsinki: WSQY, 10-30.
Anttonen, Veikko 1993. Pysy Suomessa pyhinid — onko Suomi uskonto? Teppo Kor-
honen (toim.), Miti on suomalaisuus. Helsinki: Suomen Antropologinen Seura, 33—-67.
Anttonen, Veikko 1996. Ihmisen ja maan rajat. "Pybi’ kulttuurisena kategoriana. Hel-
sinki: SKS.

Anttonen, Veikko 2010. Uskontotieteen maastot ja kartar. Helsinki: SKS.

Anttonen, Veikko & Taira, Teemu 2004. Uskontotiede uskonnollisuuden paikantajana.
Outi Fingerroos, Minna Opas & Teemu Taira (toim.), Uskonnon paikka. Kirjoituksia
uskontojen ja uskontoteorioiden rajoista. Helsinki: SKS, 18-50.

247



Kirjallisuus

Arnal, William E. & McCutcheon, Russell T. 2013. 7he Sacred is the Profane: The Poli-
tical Nature of "Religion”. Oxford: Oxford University Press.

Arweck, Elisabeth & Beckford, James A. 2012. Social Perspectives. Linda Woodhead
& Rebecca Catto (toim.), Religion and Change in Modern Britain. London: Routledge,
352-372.

Asad, Talal 1993. Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of Power in Christianity
and Islam. Baltimore: The John Hopkins University Press.

Asad, Talal 2003. Formations of the Secular: Christianity, Islam, Modernity. Stanford:
Stanford University Press.

Axner, Marta 2013. Public Religions in Swedish Media: A Study of Religious Actors on
Three Newspaper Debate Pages 2001-2011. Uppsala: Uppsala University.

Bailey, Edward 1998. Implicit Religion: An Introduction. London: Centre for the Study
of Implicit Religion and Contemporary Spirituality.

Baker, Paul, Gabrielatos, Costas & McEnery, Tony 2013. Discourse Analysis and Media
Attitudes: The Representation of Islam in the British Press. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.

Barrett, Justin L. 2004. Why Would Anyone Believe in God? Lanham: AltaMira Press.
Barrett, Justin L. 2012. Born Believers: The Science of Children’s Religious Belief- New
York: Free Press.

Barthes, Roland 1991 [1957]. Mythologies. New York: The Noonday Press.

Bataille, Georges 1988a. Attraction and repulsion I: Tropism, sexuality, laughter and
tears. Denis Hollier (toim.), 7he College of Sociology 1937-1939. Minneapolis: Minne-
sota University Press, 103-112.

Bataille, Georges 1988b. Attraction and repulsion II: Social structure. Denis Hollier
(toim.), The College of Sociology 1937-1939. Minneapolis: Minnesota University Press,
113-124.

Batnitzky, Leora 2011. How Judaism Became a Religion: An Introduction to Modern Jew-
ish Thought. Princeton: Princeton University Press.

Bauman, Zygmunt 1973. Culture as Praxis. London: Routledge.

Bauman, Zygmunt 1987. Legislators and Interpreters: On Modernity, Post-Modernity and
Intellectuals. Cambridge: Polity.

Bauman, Zygmunt 1997 [1990]. Sosiologinen ajattelu. Suom. Jyrki Vainonen. Tampere:
Vastapaino.

Bauman, Zygmunt 2001. Community: Secking Safety in an Insecure World. Cambridge:
Polity.

Bauman, Zygmunt 2002 [2000]. Notkea moderni. Suom. Jyrki Vainonen. Tampere: Vas-
tapaino.

Bauman, Zygmunt 2012. 7his is Not a Diary. Cambridge: Polity Press.

Beal, Timothy K. 2005. Roadside Religion: In Search of the Sacred, the Strange, and the
Substance of Faith. Boston: Beacon Press.

Beck, Ulrich 2010 [2008]. A God of One’s Own: Religion’s Capacity for Peace and Poten-
tial for Violence. Cambridge: Polity Press.

Beckford, James A. 2003a. Social Theory and Religion. Cambridge. Cambridge Univer-
sity Press.

248



Kirjallisuus

Beckford, James A. 2003b. Social Movements as Free-floating Religious Phenomena.
Richard K. Fenn (toim.), 7he Blackwell Companion to Sociology of Religion. Oxford:
Blackwell, 229-248.

Beckford, James A. 2010. The Return of Public Religion? A Critical Assessment of a
Popular Claim, Nordic Journal of Religion and Society 23(2): 121-136.

Bell, Catherine 1997. Ritual: Perspectives and Dimensions. New York: Oxford University
Press.

Bellah, Robert 1969 [1968]. Civil Religion in America. Donald R. Cutler (toim.), 7he
World Year Book of Religion: The Religious Situation Volume 1. London: Evans Brothers
Limited, 331-356.

Benavides, Gustavo 2000. What Raw Materials Are Used in the Manufacture of Reli-
gion, Culture and Religion 1(1): 113-122.

Berger, Peter L. 1967. The Sacred Canopy: Elements of a Sociological Theory of Religion.
Garden City: Doubleday.

Berger, Peter L. 1999. The Desecularization of the World: A Global Overview. Peter L.
Berger (toim.), The Desecularization of the World: Resurgent Religion and World Politics.
Grand Rapids: Eerdmans, 1-18.

Berger, Peter L., Berger, Brigitte & Kellner, Hansfried 1973. The Homeless Mind: Moder-
nization and Consciousness. Middlesex: Penguin.

Berger, Peter L., Davie, Grace & Fokas, Effie 2008. Religions America, Secular Europe? A
Theme and Variations. Aldershot: Ashgate.

Beyer, Peter 1994. Religion and Globalization. London: Sage.

Beyer, Peter 1998. The Religious System of Global Society: A Sociological Look at Con-
temporary Religion and Religions, Numen 45: 1-29.

Beyer, Peter 2006. Religions in Global Society. London: Routledge.

Bhabha, Homi K. 1990. The Third Space, interview with Jonathan Rutherford. Jona-

than Rutherford (toim.), Identity: Community, Culture, Difference. London: Lawrence
& Wishart, 207-221.

Billig, Michael 2002. Banal Nationalism. London: Sage.

Borges, Jorge Luis 2001 [1969]. Haarautuvien polkujen puutarha. Suom. Matti Rossi.
Helsinki: WSOY.

Bowker, John (toim.) 2002. 7he Oxford Dictionary of World Religions. Oxford: Oxford
University Press.

Boyer, Pascal 2002. Religion Explained: The Human Instincts that Fashion Gods, Spirits
and Ancestors. London: Vintage.

Brooker, Will 1998. Cultural Studies. London: Hodder & Stoughton.

Brown, Andrew 2012. Cumberland Blues. Jolyon Mitchell & Owen Gower (toim.),
Religion and the News. Farnham: Ashgate, 117-125.

Brown, Callum 2009. 7he Death of Christian Britain: Understanding Secularisation
1800-2000. Toinen laitos. Alk. 2001. London: Routledge.

Brown, Callum & Lynch, Gordon 2012. Cultural Perspectives. Linda Woodhead &
Rebecca Catto (toim.), Religion and Change in Modern Britain. London: Routledge,
329-351.

249



Kirjallisuus

Bruce, Steve 1996. Religion in the Modern World: From Cathedrals to Cults. Oxford:
Oxford University Press.

Bruce, Steve 2002. God is Dead: Secularization in the West. Oxford: Blackwell.

Bruce, Steve 2011. Secularization: In Defence of an Unfashionable Theory. Oxford: Ox-
ford University Press.

Campbell, Colin 1972. The Cult, Cultic Milieu and Secularization, A Sociological Year-
book in Britain 5, 119-136.

Carey, George & Carey, Andrew 2012. We Don’t Do God: The Marginalization of Public
Faith. Oxford: Monarch Books.

Carrette, Jeremy R. 2000. Foucault and Religion: Spiritual Corporeality and Political
Spirituality. London: Routledge.

Carrette, Jeremy R. 2001. Foucault, Strategic Knowledge and the Study of Religion: a
Response to McCutcheon, Fitzgerald, King and Alles, Culture and Religion 2(1): 127
140.

Carrette, Jeremy R. & King, Richard 2005. Selling Spirituality: The Silent Takeover of
Religion. London: Routledge.

Casanova, José 1994. Public Religions in the Modern World. Chicago: The University of
Chicago Press.

Cavicchi, Daniel 1998. Tramps Like Us: Music and Meaning Among Springsteen Fans.
Oxford: Oxford University Press.

Certeau, Michel de 1988 [1984]. The Practice of Everyday Life. Berkeley: The University
of California Press.

Chaves, Mark & Gorski, Philip S. 2001. Religious Pluralism and Religious Participati-
on, Annual Review of Sociology 27: 261-281.

Chidester, David 1996. Savage Systems: Colonialism and Comparative Religion in South-
ern Africa. Charlottesville: University Press of Virginia.

Chidester, David 2000. Colonialism. Willi Braun & Russell T. McCutcheon (toim.),
Guide to the Study of Religion. London: Cassell, 423-437.

Chidester, David 2005. Authentic Fakes: Religion and American Popular Culture. Berke-
ley: University of California Press.

Chidester, David 2014. Empire of Religion: Imperialism and Comparative Religion. Chi-
cago: The University of Chicago Press.

Chopra, Deepak 1994 [1993]. Liton ruumis, ajaton mieli. Suom. Eija Pokkinen. Helsin-
ki: WSOY.

Chow, Rey 1993. Writing Diaspora: Tactics of Intervention in Contemporary Cultural
Studies. Bloomington: Indiana University Press.

Clark, Lynn Schofield 2007. Why Study Popular Culture? Or, How to Build a Case
for Your Thesis in a Religious Studies or Theology Department. Gordon Lynch (toim.),
Between Sacred and Profane: Researching Religion and Popular Culture. London: 1. B.
Tauris, 5-20.

Colebrook, Claire 2002. Gilles Deleuze. London: Routledge.

Couldry, Nick 2012. Media, Society, World: Social Theory and Digital Media Practice.
Cambridge: Polity Press.

250



Kirjallisuus

Davie, Grace 1994. Religion in Modern Britain since 1945: Believing without Belonging.
Oxford: Blackwell.

Davie, Grace 1999. Europe: The exception that proves the rule? Peter L. Berger (toim.),
The Desecularization of the World. Grand Rapids: Eerdmans, 65-83.

Davie, Grace 2002. Europe: The Exceptional Case: Parameters of Faith in the Modern
World. London: Darton, Longman & Todd.

Davie, Grace 2007. Vicarious religion: A Methodological Challenge. Nancy T. Am-
merman (toim.), Everyday Religion: Observing Modern Religious Lives. Oxford: Oxford
University Press, 21-36.

Deleuze, Gilles 1994 [1968]. Difference and Repetition. New York: Columbia University
Press.

Deleuze, Gilles 1998 [1993]. Essays Critical and Clinical. London: Verso.

Deleuze, Gilles 2004 [2002]. Desert Island and Other Texts 1953—1974. New York:
Semiotext(e).

Deleuze, Gilles & Guattari, Félix 1983 [1972]. Anti-Oedipus: Capitalism and Schizophre-
nia. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Deleuze, Gilles & Guattari, Félix 1993 [1991]. Miti filosofia on? Suom. Leevi Lehto.
Helsinki: Gaudeamus.

Deleuze, Gilles & Guattari, Félix 1998 [1980]. A Thousand Plateaus: Capitalism and
Schizophrenia. Minneapolis: Minnesota University Press.

Derrida, Jacques 1997 [1967]. Of Grammatology. Baltimore: The Johns Hopkins Uni-
versity Press.

Derrida, Jacques 2004 [1967]. Writing and Difference. London: Routledge.

Dobbelaere, Karel 2002. Secularization: An Analysis at Three Levels. Bruxelles: Peter
Lang.

Douglas, Mary 2000 [1966]. Pubtaus ja vaara. Ritualistisen rajanvedon analyysi. Suom.
Virpi Blom & Kaarina Hazard. Tampere: Vastapaino.

Dubuisson, Daniel 2003 [1998]. The Western Construction of Religion: Myths, Knowledge,
and Ideology. Baltimore: The Johns Hopkins University Press.

Durkheim, Emile 1980 [1912]. Uskontoelimin alkeismuodot. Suom. Seppo Randell.
Helsinki: Tammi.

Durkheim, Emile 1994 [1899]. Concerning the Definition of Religious Phenomena. W.
S. F Pickering (toim.), Durkheim on Religion. Georgia: Scholars Press, 74—99.

Eagleton, Terry 1997 [1996]. Kirjallisuusteoria. Johdatus. 2. uudistettu painos. Suom.
Mikko Lehtonen & al. Tampere: Vastapaino.

Eagleton, Terry 2003. After Theory. London: Allen Lane.

Edwards, Luke 2012. Newcastle United’s Muslim players told wearing Wonga-sponso-
res shirts infringes Sharia Law. 7he Daily Telegraph 10.10.2012. htep://www.telegraph.

co.uk/sport/football/teams/newcastle-united/9598023/Newcastle-Uniteds-Muslim-
players-told-wearing-Wonga-sponsored-shirts-infringes-Sharia-law.html

Elgamri, Elzain 2011. Islam in the British Broadsheets: The Impact of Orientalism on Rep-
resentations of Islam in the British Press. Reading: Ithica Press.

Engstrand, Magnus 2003. Forboll och religion. Stockholm: Proprius Forlag.

251



Kirjallisuus

Esposito, John L. 2003. Introduction: Modernizing Islam and Re-Islamization in Glob-
al Perspective. John L. Esposito & Francois Burgat (toim.), Modernizing Islam: Religion
in the Public Sphere in Europe and the Middle East. London: Hurst & Company, 1-14.

Fabian, Johannes 1983. Time and the Other: How Anthropology Makes Its Object. New
York: Columbia University Press.

Fairclough, Norman 1992. Discourse and Social Change. Cambridge: Polity Press.
Featherstone, Mike, Lash, Scott & Robertson, Roland (toim.) 1995. Global Modernities.
London: Sage.

Field, Clive 2011. BBC Staff Religion, British Religion in Numbers. http://www.brin.
ac.uk/news/2011/bbc-staff-religion/

Fingerroos Outi, Opas, Minna & Taira, Teemu (toim.) 2004. Uskonnon paikka. Kirjoi-
tuksia uskontojen ja uskontoteorioiden rajoista. Helsinki: SKS.

Fitzgerald, Timothy 2000a. 7he Ideology of Religious Studies. Oxford: Oxford University
Press.

Fitzgerald, Timothy 2000b. Experience. Willi Braun & Russell T. McCutcheon (toim.),
Guide to the Study of Religion. London: Cassell, 125-139.

Fitzgerald, Timothy 2007. Discourse on Civility and Barbarity: A Critical History of Reli-
gion and Related Categories. Oxford: Oxford University Press.

Fitzgerald, Timothy 2011. Religion and Politics in International Relations: The Modern
Myth. London: Continuum.

Flood, Gavin 1999. Beyond Phenomenology: Rethinking the Study of Religion. London:
Cassell.

Flood, Gavin 2000. Response to Editorial, Culture and Religion 1(1): 27-28.

Forsander, Annika 2002. Luottamuksen ehdot: Maahanmuuttajar 1990-luvun suomalai-
silla tyomarkkinoilla. Helsinki: Viestoliiton Viestontutkimuslaitos.

Forward, Martin 2001. Religion: A Beginners Guide. Oxford: Oneworld.

Foucault, Michel 1980. Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Writings 1972—
1977. Brighton: Harvester.

Foucault, Michel 1994. Dits et écrits 1954—1988. Paris: Editions Gallimard.

Foucault, Michel 1998. [1976, 1984, 1984]. Seksuaalisuuden historia. Tiedontahto. Nau-
tintojen kiytto. Huoli itsesti. Suom. Kaisa Sivenius. Helsinki: Gaudeamus.

Foucault, Michel 2000a. Ethics, Subjectivity and Truth. Essential Works of Michel Fou-
cault 1954—1984, Vol. 1. James D. Faubion (toim.). London: Penguin.

Foucault, Michel 2000b. Aesthetics, Method and Epistemology. Essential Works of Michel
Foucault 1954—1984, Vol. 2. James D. Faubion (toim.). London: Penguin.

Foucault, Michel 2000c¢ [1975]. Tarkkailla ja rangaista. Suom. Eevi Nivanka. Helsinki:
Otava.

Foucault, Michel 2001. Power. Essential Works of Michel Foucault 1954—1984, Vol. 3.
James D. Faubion (toim.). London: Penguin.

Fox, Judith 2005. Secularization. John R. Hinnels (toim.), 7he Routledge Companion to
the Study of Religion. London: Routledge, 291-305.

Friedman, Jonathan 1995. Global System, Globalization and the Parameters of Moder-

252



Kirjallisuus

nity. Mike Featherstone, Scott Lash & Roland Robertson (toim.), Global Modernities.
London: Sage, 69-90.

Gardella, Peter 1998. Domestic Religion: Work, Food, Sex and Other Commitments.
Cleveland: The Pilgrim Press.

Geaves, Ron 2000. 7he Sufis of Britain: An Exploration of Muslim Identity. Cardiff: Car-
diff Academic Press.

Gennep, Arnold van 1960 [1909]. 7he Rites of Passage. London: Routledge.

Giddens, Anthony 1995 [1994]. Elamia jalkitraditionaalisessa yhteiskunnassa. Ulrich
Beck, Anthony Giddens & Scott Lash, Nykyajan jiljilli. Suom. Leevi Lehto. Tampere:
Vastapaino, 83-152.

Giddens, Anthony 1997. Sociology. 3. laitos. Cambridge: Polity.

Giddens, Anthony & Pierson, Christopher 1998. Conversations with Anthony Giddens.
Cambridge: Polity.

Gill, Robin 2003. The Empty’ Church Revisited. Aldershot: Ashgate.

Giroux, Henry A. 2001 [1997]. Kasvatuksen diskurssin rajat uusiksi. Modernismi, post-

modernismi ja feminismi. Henry A. Giroux & Peter McLaren, Kriittinen pedagogiikka.
Suom. Jyrki Vainonen. Tampere: Vastapaino, 153-218.

Gledhill, Ruth 2012. Mirrors to the World. Jolyon Mitchell & Owen Gower (toim.),
Religion and the News. Farnham: Ashgate, 89-98.

Gold, Ann Grodzins 2000. Everywhere You Go..., Culture and Religion 1(1): 13-18.
Gombrich, Richrad F. 1971. Precept and Practice: Traditional Buddhism in the Rural
Highlands of Ceylon. Oxford: Clarendon Press.

Gombrich, Richard F. 1996 [1988]. Theravada Buddhism: A Social History from Ancient
Benares to Modern Colombo. London: Routledge.

Goni, Uki 2007. Fans buy burial plots fit for football kings, 7he Guardian 15.11.2007.
http://www.guardian.co.uk/world/2007/nov/15/football.argentina

Goodhew, David (toim.) 2012. Church Growth in Britain: 1980s to the Present. Farn-
ham: Ashgate.

Gothéni, René (toim.) 2005. How to Do Comparative Religion: Three Ways, Many Goals.
Berlin: De Gruyter.

Gramsci, Antonio 1982 [1975]. Vankilavihkot. Valikoima 2. Suom. Martti Berger, Mi-
kael B66k & Leena Talvio. Helsinki: Kansankulttuuri OY.

Grossberg, Lawrence 1992. We Gotta Get Out of This Place: Popular Conservatism and
Postmodern Culture. New York: Routledge.

Grossberg, Lawrence 1995. Mielibyvin kytkennit. Risteilyji populaarikulttuurissa. Suom.
Juha Koivisto & al. Tampere: Vastapaino.

Grossberg, Lawrence 1997a. Dancing in spite of Myself* Essays on Popular Culture. Dur-
ham: Duke.

Grossberg, Lawrence 1997b. Bringing It All Back Home: Essays on Cultural Studies. Dur-
ham: Duke.

Grossberg, Lawrence 2000. Contexts of Cultural Studies? Sirpa Leppinen & Joel
Kuortti (toim.), Inescapable Horizon: Culture and Context. Jyviskyli: Nykykulttuurin
tutkimusyksikks, 27-49.

253



Kirjallisuus

Grossberg, Lawrence 2005. Caught in a Crossfire: Kids, Politics, and America’s Future.
Boulder: Paradigm.

Grossberg, Lawrence 2010. Cultural Studies in the Future Tense. Durham: Duke Uni-
versity Press.

Guattari, Félix 1996. Soft Subversions. New York: Semiotext(e).

Gullestad, Marianne 2004. The Scholar as a Public Intellectual: Reflections Based on
Anthropological Studies in Norway. Ene Koresaar & Art Leete (toim.), Studies in Folk
Culture, Volume 3. Everyday Life and Cultural Patterns: International Festschrift for Elle
Vunder. Tartu: Tartu University Press, 303-328.

Habermas, Jiirgen 1972. Knowledge and Human Interest. London: Heinemann.

Habermas, Jiirgen 1976. Tieto ja intressi. Raimo Tuomela & Ilkka Patoluoto (toim.),
Yhreiskunratieteiden filosofiset perusteet osa 1. Helsinki: Gaudeamus, 123-141.

Hall, Gary 2002. Culture in Bits: The Monstrous Future of Theory. London: Continuum.

Hall, Stuart 1992. Kulttuurin ja politiikan murroksia. Suom. ja toim. Juha Koivisto &
al. Tampere: Vastapaino.

Hall, Stuart 1999. Identiteetti. Suom. ja toim. Mikko Lehtonen & Juha Herkman. Tam-
pere: Vastapaino.

Hall, Stuart 2001. Identiteettikysymys globalisoituvassa maailmassa, Stuart Hallin
haastattelu. Haastattelijoina Erkki Karvonen ja Juha Koivisto, Tiedotustutkimus 24 (3):
100-114.

Hanegraaft, Wouter J. 1996. New Age Religion and Western Culture: Western Esotericism
in the Mirror of Secular Thought. New York: SUNY.

Hardt, Michael & Negri, Antonio 2000. Empire. Cambridge: Harvard University Press.
Hargreaves, Ian 2005. Journalism. Oxford: Oxford University Press.

Harvey, Graham 2013. Food, Sex and Strangers: Understanding Religion as Everyday Life.
Durham: Acumen.

Heelas, Paul & Woodhead, Linda with Benjamin Seel, Bronislaw Szerszynki & Karin
Tusting 2005. The Spiritual Revolution: Why Religion is Giving Way ro Spiritualiry. Ox-
ford: Blackwell.

Heinonen, Harri 2003. Kaukokannattajat ruudun #irelld. Englantilaisen jalkapallo-
joukkue Evertonin suomalaiset fanit. Urpo Kovala & Tuija Saresma (toim.), Kulttikirja.
Tutkimuksia nykyajan kultti-ilmioisti. Helsinki: SKS, 55-84.

Heindmiki, Elisa 2008. Tyhji taivas. Georges Bataille ja uskonnon kysymys. Helsinki:
Tutkijaliitto.

Heiskala, Risto 1994. Sosiologia modernin yhteiskunnan itsetietoisuutena ja kansalli-
sena traditiona. Risto Heiskala (toim.), Sosiologisen teorian nykysuuntauksia. Helsinki:
Gaudeamus, 9-37.

Herbert, David 2011. Theorizing Religion and Media in Contemporary Societies: An
Account of Religious "Publicization’, European Journal of Cultural Studies 14(6): 626—
648.

Herbert, David 2012. Why Has Religion Gone Public Again?: Towards a Theory of
Media and Religious Re-Publicization. Gordon Lynch, Jolyon Mitchell & Anna Strhan
(toim.), Media, Religion and Culture: A Reader. London: Routledge, 89-97.

254



Kirjallisuus

Hills, Matt 2000. Media Fandom, Neoreligiosity, and Cult(ural) Studies. 7he Velver
Light Trap: A Critical Journal of Film & Television 46, Fall, 73-84.

Hills, Matt 2001. Intensities Interviews Henry Jenkins, Intensities: The Journal of Cult
Medsa. http://www.cult-media.com/issue2/ CMRjenk.htm

Hills, Matt 2002. Fan Cultures. London: Routledge.

Hirsjirvi, Irma 2008. Fandom ja maailmankuva. Suomalaisten Science fiction -fanien
suhteita uskontoon. Kaarina Nikunen (toim.), Fanikirja. Tutkimuksia nykykulttuurin
Sfani-ilmidisti. Jyviskyla: Nykykulceuuri, 142-157.

Hjarvard, Stig 2012. Three Forms of Mediatized Religion: Changing the Public Face
of Religion. Stig Hjarvard & Mia Lévheim (toim.), Mediatization and Religion: Nordic
Perspectives. Gothenburg: Nordicom, 21-44.

Hjarvard, Stig 2013. 7he Mediatization of Culture and Society. London: Routledge.
Hjelm, Titus 2005a. Saatananpalvonta, media ja suomalainen yhteiskunta. Helsinki:
Yliopistopaino.

Hjelm, Titus (toim.) 2005b. Miti wicca on? Helsinki: Like.

Hjelm, Titus & Sohlberg, Jussi 2004. Jumalattaren helmassa: wicca nuorten uskonnol-
lisena liikkeeni, Nuorisotutkimus 22 (2): 3—19.

Hokka, Jenni, Valaskivi, Katja, Sumiala, Johanna & Laakso, Suvi 2013. Suomalaiset
sanomalehdet uskonnollisen maiseman tuottajina: Uskontojournalismi Helsingin Sano-

missa, Ilkassa, Kalevassa ja Karjalaisessa vuosina 2007-2011, Media ¢ viestinti 36(2):
6-21.

Holmes, Nigel 2010. Religious Television: A Background Paper. Church of England
General Synod: Private Member’s Motion. Julkaisematon kisikirjoitus.

Honko, Lauri 1972. Uskontotieteen nikékulmia. Helsinki: WSOY.

Hoover, Stewart 1998. Religion in the News: Faith and Journalism in American Public
Discourse. London: Sage.

Horkheimer, Max 1991. Traditionaalinen ja kriittinen teoria. Theodor W. Adorno, Max
Horkheimer & Herbert Marcuse, Jirjen kritiikki. Suom. Jussi Kotkavirta. Tampere:
Vastapaino, 5-58.

Hovi, Tuija, Nenola, Aili, Sakaranaho, Tuula & Vuola, Elina (toim.) 1999. Uskonto ja
sukupuoli. Helsinki: Helsinki University Press.

Hulme, Peter 1986. Colonial Encounters: Europe and the Native Caribbean 1492—1797.
London: Methuen.

Hulsether, Mark 2004. New Approaches to the Study of Religion and Culture. Pe-
ter Antes, Armin W. Geertz & Randi R. Warne (toim.), New Approaches to the Study
of Religion. Volume 1: Regional, Critical and Historical Approaches. Berlin: De Gruyter,
345-381.

Hunt, Stephen 2005. Religion and Everyday Life. London: Routledge.

Hunter, James Davison 1991. Culture Wars: The Struggle to Define America. New York:
Basic Books.

Huttunen, Laura 2005. Etnisyys. Anna Rastas, Laura Huttunen & Olli Loytty (toim.), Suo-
malainen vieraskirja: Kuinka kisitelli monikulttuurisuutta. Tampere: Vastapaino, 117-160.

255



Kirjallisuus

Huttunen, Laura 2006. Bosnialainen diaspora ja transnationaali eletty tila. Tuomas
Martikainen (toim.), Ylirajainen kulttuuri: Etnisyys Suomessa 2000-luvulla. Helsinki:
SKS, 55-82.

Hyman, Gavin 2010. A Short History of Atheism. London: 1. B. Tauris.

Idinopulos, Thomas A. & Yonan, Edward A. (toim.) 1994. Religion and Reductionism:
Essays on Eliade, Segal, and the Challenge of the Social Sciences for the Study of Religion.
Leiden: Brill.

Jenkins, Henry 1992. Textual Poachers: Television Fans & Participatory Culture. New
York: Routledge.

Jenkins, Philip 2007. God’s Continent: Christianity, Islam, and Europe’s Religious Crisis.
Oxford: Oxford University Press.

Jensen, Jeppe Sinding 2003. 7he Study of Religion in a New Key: Theoretical and Philo-
sophical Soundings in the Comparative and General Study of Religion. Arhus: Aarhus UP.

Jensen, Lionel M. 1997. Manufacturing Confucianism: Chinese Tradition and Universal
Civilization. Durham: Duke.

Jindra, Michael 2005. It’s about Faith in Our Future: Star Trek Fandom as Cultural
Religion. Bruce David Forbes & Jeffrey H. Mahan (toim.), Religion and Popular Culture
in America. Revised edition. Berkeley: University of California Press, 159-173.

Josephson, Jason Ananda 2012. 7he Invention of Religion in Japan. Chicago: The Uni-
versity of Chicago Press.

Joy, Morny 2001. Postcolonial Reflections: Challenges for Religious Studies, Method
and Theory in the Study of Religion 13(2): 177-195.

Junnonaho, Martti 2000. On Religious Otherness in Finnish Discourse. Jeffrey Kaplan
(toim.), Beyond the Mainstream: The Emergence of Religious Pluralism in Finland, Estonia
and Russia. Helsinki: Finnish Literature Society, 191-199.

Juschka, Darlene M. (toim.) 2001. Feminism in the Study of Religion. A Reader. London:
Continuum.

Kaartinen, Marjo 2004. Neekerikammo: Kirjoituksia vieraan pelosta. Turku: K&H.

Kallunki, Valdemar 2013. Kansallisen kollektiivin jiljilld. Siviili- ja varusmiespalvelus
sosiaalisen integraation, jirjestelmiintegraation ja yhteiskuntauskonnon nikskulmista,
Sosiologia 50(2): 135-151.

Kant, Immanuel 1995. Vastaus kysymykseen: Miti on valistus? Juha Koivisto, Markku
Miki & Timo Uusitupa (toim.), Miti on valistus? Tampere: Vastapaino, 76—86.
Kantola, Anu 2001. Markkinakuri ja managerivalta. Poliittinen hallinta Suomen
1990-luvun talouskriisissi. Helsinki: Loki-kirjat.

Kemppainen, Ilona 2006. Isinmaan ubrit. Sankarikuolema Suomessa toisen maailmanso-
dan aikana. Helsinki: SKS.

Kepel, Gilles 1994 [1991]. The Revenge of God: The Resurgence of Islam, Christianity and
Judaism in the Modern World. Cambridge: Polity.

Ketola, Kimmo, Korkee, Simo, Pesonen, Heikki, Pyysidinen, Ilkka, Sakaranaho, Tuula
& Sjoblom, Tom 1997. Nikialoja uskontoon. Uskontotieteen ajankohtaisia suuntauksia.
Helsinki: Yliopistopaino.

Ketola, Kimmo, Pesonen, Heikki, Sakaranaho, Tuula & Sjéblom, Tom 1999. Uskonto-

256



Kirjallisuus

jen tutkimus — historiaa, kysymyksid, lihestymistapoja. Katja Hyry & Juha Pentikdinen
(toim.), Uskonnot maailmassa. Helsinki: WSQOY, 9-31.

Keucheyan, Razmig 2014. 7he Left Hemisphere: Mapping Critical Theory Today. London:
Verso.

King, Richard 1999. Orientalism and Religion: Postcolonial Theory, India and “The Mystic
East’. London: Routledge.
King, Ursula (toim.) 1995. Religion and Gender. Oxford: Blackwell.

Kinnunen, Taina 2001. Pyhiit bodarit. Yhteisollisyys ja onni tiydellisessi ruumiissa. Hel-
sinki: Gaudeamus.

Knott, Kim 1984. Media Portrayals of Religion and their Reception: Final Report. Leeds:
University of Leeds.

Knott, Kim 2000. Hinduism: A Very Short Introduction. Oxford: Oxford University
Press.

Knott, Kim 2005. 7he Location of Religion: A Spatial Analysis. London: Equinox.
Knott, Kim, Poole, Elizabeth & Taira, Teemu 2013a. Media Portrayals of Religion and
the Secular Sacred. Farnham: Ashgate.

Knott, Kim, Poole, Elizabeth & Taira, Teemu 2013b. Christianity, Secularism and Re-
ligious Diversity in the British Media. Marie Gillespie, David Herbert & Anette Green-
hill (toim.), Social Media and Religious Change. Berlin: De Gruyter, 37-58.

Kovala, Urpo 2001. Anchorages of Meaning: The Consequences of Contextualist Approaches
to Literary Meaning Production. Frankfurt am Main: Peter Lang.

Kovala, Urpo & Saresma, Tuija (toim.) 2003. Kulttikirja: tutkimuksia nykyajan kulsti-
ilmigisti. Helsinki: SKS.

Kuper, Simon 2000. Matka pallon ympéri. Suom. Sami Sillanpai. Helsinki: Nemo.
Kyyrd, Jere 2012. Tekemilld tapettu kansakunta: kansalaisuskonto ja kansakunnan
purku Smedsin Tuntemattomassa ja sanomalchdiston reaktiossa, Kulttuurintutkimus
29(1): 19-30.

Kiiridinen, Kimmo 2004. Ateismin jilkeen: Uskonnollisuus Vendjilli. Tampere: Kirkon
tutkimuskeskus.

Kiiridinen, Kimmo, Niemeld, Kati & Ketola, Kimmo 2003. Moderni kirkkokansa: Suo-
malaisten uskonnollisuus uudella vuosituhannella. Tampere: Kirkon tutkimuskeskus.
Laitila, Teuvo 2006. lhmisen jumalat. Johdatus uskontotieteeseen. Joensuu: Joensuun yli-
opiston tiydennyskoulutuskeskus.

Laitinen, Katja 2001. Jalalliset korvat. Tori Amos ja fanit verkossa. Tarja Kupiainen,
Katja Laitinen & Sinikka Vakimo (toim.), Mindi? Missi? Milloin? Kolmetoista tulkintaa
identiteeteisti. Helsinki: SKS, 214-232.

Laitinen, Katja 2003. Keijukaiskuningatar ja hinen hovinsa: laulaja Tori Amos ja Inter-
net rockkultin keskioni. Urpo Kovala & Tuija Saresma (toim.), Kulttikirja: tutkimuksia
nykyajan kultti-ilmidisti. Helsinki: SKS, 38-54.

Lampinen, Tapio 1995. Uskonto ja politiikka. Nelji tapausta ja niiden yleinen tausta.
Helsinki: STKS.

Lampinen, Tapio 2006. Kansalaisuskonto vai yhteiskuntauskonto. Anne Birgitta Yeung,

Heikki Pesonen & Susan Sundback (toim.), Rajojen ylityksii. Uskonto, kirkko, sosiologia.
Helsinki: STKS, 108-116.

257



Kirjallisuus

Lehtonen, Mikko 1994a. Kyklooppi ja kojootti. Subjekti 1600—1900 -lukujen kulttuuri-
Jja kirjallisuusteorioissa. Tampere: Vastapaino.

Lehtonen, Mikko 1994b. Kulttuurintutkimus modernin kritiikkin, Niin ¢ ndin 1/1994.
htep://www.netn.fi/194/netn_194_leht.html [05.06.2002]

Lehtonen, Mikko 1996. Merkitysten maailma: kulttuurisen tekstintutkimuksen lihtikoh-
tia. Tampere: Vastapaino.

Lehtonen, Mikko 1998. Tutkainta vastaan. Kirjallisuuden- ja kulttuurintutkimuksen dia-
logeja. Helsinki: SKS.

Lincoln, Bruce 2012. Gods and Demons, Priests and Scholars: Critical Explorations in the
History of Religions. Chicago: The University of Chicago Press.

Linjakumpu, Aini 1999. Poliittinen islam. Helsinki: Like.

Lodenius, Peter 2005. Islam ja nykyaika. Suom. Petri Stenman. Helsinki: Like.
Loomba, Ania 2001 [1998]. Colonialism/Postcolonialism. London: Routledge.
Lorenzen, David 2008. Who Invented Hinduism? Essay on Religion in History. New Del-
hi: Yoda Press.

Luckmann, Thomas 1967. The Invisible Religion: The Problem of Religion in Modern So-
ciety. New York: Macmillan.

Lynch, Gordon 2007. The New Spirituality: An Introduction to Progressive Belief in the
Twenty-First Century. London: I. B. Tauris.

Lyon, David 2000. Jesus in Disneyland: Religion in Postmodern Times. Cambridge: Polity
Press.

Lyotard, Jean-Francois 1984. The Postmodern Condition: A Report on Knowledge. Min-
neapolis: The University of Minnesota Press.

Loytty, Olli 2005. Toiseus. Anna Rastas, Laura Huttunen & Olli Léytty (toim.), Suoma-
lainen vieraskirja: Kuinka kdsitelli monikulttuurisuutra. Tampere: Vastapaino, 161-189.
Mack, Burton L. 2001. 7he Christian Myth: Origins, Logic, and Legacy. New York: Con-
tinuum.

Maffesoli, Michel 1993. In the Shadow of Dionysus: A Contribution to the Sociology of
Orgy. New York: SUNY.

Maffesoli, Michel 1995. Maailman mieli. Yhteisollisen tyylin muodoista. Suom. Mika
Miittinen. Helsinki: Gaudeamus.

Maffesoli, Michel 1996. The Time of the Tribes: The Decline of Individualism in Mass
Society. London: Sage.

Mahlamiki, Tiina 2005. Naisia kansalaisuuden kynnykselli. Eeva Joenpellon Lohja-sar-
jan tulkinta. Helsinki: SKS.

Malik, Kenan 2009. From Fatwa to Jihad: The Rushdie Affair and its Legacy. London:
Atlantic.

Mandair, Arvind-Pal S. 2009. Religion and the Specter of the West: Sikhism, India, Posco-
loniality and the Politics of Translation. New York: Columbia University Press.

Marcus, George E. & Fischer, Michael M. J. 1986. Anthropology as Cultural Critique: An
Experimental Moment in the Human Sciences. Chicago: The University of Chicago Press.

Margulies, Philip (toim.) 2005. 7he Rise of Islamic Fundamentalism. Michigan: Green-
haven Press.

258



Kirjallisuus

Marshall, Paul, Gilbert, Lela & Ahmanson, Roberta Green (toim.) 2009. Blind Spot:
When Journalists Don’t Get Religion. Oxford: Oxford University Press.

Martin, David 1978. A General Theory of Secularization. Oxford: Blackwell.

Martin, David 2005. On Secularization: Towards a Revised General Theory. Aldershot:
Ashgate.

Martola, Nils 1998. Juutalainen mystiikka ja hasidismi. Tapani Harviainen & Karl-
Johan Illman (toim.) fuutalainen kulttuuri. Helsinki: Otava, 125-144.

Massumi, Brian 2003. Navigating Movements: an Interview, 2/C Magazine http://
www.2lcmagazine.com/issue2/massumi.heml

Masuzawa, Tomoko 2000. The Production of ‘Religion’ and the Task of the Scholar:
Russell McCutcheon Among the Smiths, Culture and Religion 1(1): 123-130.

Masuzawa, Tomoko 2005. The Invention of World Religions: Or, How European Univer-
salism was Preserved in the Language of Pluralism. Chicago: The University of Chicago
Press.

Mauss, Marcel 2002 [1923-1924]. Lahja. Vaihdannan muodot ja periaatteer arkaaisissa
yhteiskunnissa. Suom. Jouko Nurmiainen & Jyrki Hakapii. Helsinki: Tutkijaliitto.

May, Todd 1993. Between Genealogy and Epistemology: Psychology, Politics and Knowl-
edge in the Thought of Michel Foucault. Pennsylvania: The Pennsylvania State University
Press.

May, Todd 1995. The Moral Theory of Poststructuralism. Pennsylvania: The Pennsylvania
State University Press.

McCalla, Arthur 2006. 7he Creationist Debate: The Encounter between the Bible and the
Historical Mind. London: Continuum.

McCauley, Robert N. 2011. Why Religion is Natural and Science is Not. Oxford: Oxford
University Press.

McCleod, Hugh 2007. The Religious Crisis of the 1960s. Oxford: Oxford University
Press.

McCutcheon, Russell T. 1997. Manufacturing Religion: The Discourse on Sui Generis Re-
ligion and the Politics of Nostalgia. Oxford: Oxford University Press.

McCutcheon, Russell T. 2000. A Brief Response from a Fortunate Man, Culture and
Religion 1(1): 131-139.

McCutcheon, Russell T. 2001. Critics Not Caretakers: Redescribing the Public Study of
Religion. New York: SUNY.

McCutcheon, Russell T. 2003. 7he Discipline of Religion: Structure, Meaning, Rhetoric.
London: Routledge.

McCutcheon, Russell T. 2005a. Affinities, Benefits, and Costs: The ABCs of Good
Scholars Gone Public, Method and Theory in the Study of Religion 17(1): 27—-43.
McCutcheon, Russell T. 2005b. Religion and the Domestication of Dissent: Or, How to
Live in a Less than Perfect Nation. London: Equinox.

McCutcheon, Russell T. 2006. A Response to Donald Wiebe from an East-Going Zax,
Temenos: Nordic Journal of Comparative Religion 42(2): 93-110.

McGarry, Ian 2008. City fans think 'm a god. 7he Sun 4.10.2008.

McGuire, Meredith B. 2008. Lived Religion: Faith and Practice in Everyday Life. Oxford:
Oxford University Press.

259



Kirjallisuus

Micklethwait, John & Wooldridge, Adrian 2009. God is Back: How Global Rise of Faith
is Changing the World. London: Allen Lane.

Miles, Robert & Brown, Malcolm 2003. Racism. 2nd edition. London: Routledge.
Moberg, Marcus 2009. Faster for the Master! Exploring Issues of Religious Expression and

Alternative Christian Identity within the Finnish Christian Metal Music Scene. Abo: Abo
Akademi.

Morey, Peter & Yaqin, Amina 2011. Framing Muslims: Stereotyping and Representation
after 9/11. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Morris, Meaghan 1997. A Question of Cultural Studies. Angela McRobbie (toim.), Back
to Reality? Social Experience and Cultural Studies. Manchester: Manchester University
Press, 36-57.

Moynihan, Leo 2012. Nice Guys Finish Last, Shortlist, 15.11.2012, 50-54.
Multanen, Pertti 2002. Arabinationalismista islamismiin. Hannu Juusola & Heidi
Huuhtanen (toim.), Uskonto ja politiikka Lihi-idissi. Helsinki: Gaudeamus, 120-146.

Murdoch, Graham 1997. Cultural Studies at the Crossroads. Angela McRobbie (toim.),
Back to Reality? Social Experience and Cultural Studies. Manchester: Manchester Univer-
sity Press, 58—73.

Murphy, Tim 2007. Representing Religion: Essays in History, Theory and Crisis. London:
Equinox.

Murphy, Tim 2010. 7he Politics of Spirit: Phenomenology, Genealogy, Religion. Albany:
SUNY.

Mutanen, Annikka 2009. 7o Do, or Not to Do God: Faith in British and Finnish Jour-
nalism. Oxford: Reuters Institute. http://reutersinstitute.politics.ox.ac.uk/fileadmin/
documents/Publications/fellows__papers/2008-2009/Mutanen_-_To_do__or_not_
do_God.pdf (luettu 5.2. 2010).

Minnistd, Anssi 1999. Islam linsimaisessa hegemonisessa diskurssissa: Myyttis-ideologinen
Jja kuva-analyyttinen nikéokulma sivilisaatioiden kohtaamiseen. Tampere: Tapri.

Minnistd, Anssi 2003. Islam, linsi ja kylmin sodan perintd. Anssi Minnistd (toim.),
Miksi soditaan? Tampere: Vastapaino, 122-134.

Nederveen Pieterse, Jan 1995. Globalization as Hybridization. Mike Featherstone, Scott
Lash & Roland Robertson (toim.), Global Modernities. London: Sage, 45—68.

Nenola, Aili 1986. Miessydiminen nainen. Naisnikikulmia kulttuuriin. Helsinki: SKS.

Nielsen, Jorgen S. 2011. Islamin nousu Euroopassa. Tuomas Martikainen & Tuula Sa-
karanaho (toim.), Miti muslimit tarkoittavat? Suom. Maija Mikinen. Turku: Savukei-
das, 11-30.

Niemeld, Kati 2013. Sanomalehdet uskonnollisen muutoksen edellikivijéini — uskonto
pohjoismaisessa lehdistdssi 1988-2008, Media & viestinti 36(2): 53—67.

Nietzsche, Friedrich 2002 [1908]. Ecce homo. Suom. Tuikku Ljunberg. Helsinki: Unio
mystica.
Nietzsche, Friedrich 2004 [1882]. lloinen tiede. Suom. ]. A. Hollo. Helsinki: Otava.

Nongbri, Brent 2013. Before Religion: A History of @ Modern Concept. New Haven: Yale
University Press.

Norris, Pippa & Inglehart, Ronald 2004. Sacred and Secular: Religion and Politics World-
wide. Cambridge: Cambridge University Press.

260



Kirjallisuus

Nye, Malory 2000a. Religion, Post-Religionism, and Religioning: Religious Studies
and Contemporary Cultural Debates, Method and Theory in the Study of Religion 12(4):
447-476.

Nye, Malory 2000b. Editorial: Culture and Religion, Culture and Religion 1(1): 5-12.
Nye, Malory 2003. Religion: The Basics. London: Routledge.

Nye, Malory & Weller, Paul 2012. Controversies as a Lens on Change. Linda Wood-

head & Rebecca Catto (toim.), Religion and Change in Modern Britain. London: Rout-
ledge, 34-54.

Nynis, Peter, Lassander, Mika & Utriainen, Terhi (toim.) 2012. Post-Secular Society.
New Brunswick: Transaction Publishers.

O’Farrell, Clare 1993. Foucault: Historian or Philosopher? London: Macmillan.
Olkowski, Dorothea 1999. Gilles Deleuze and the Ruin of Representation. Berkeley: Uni-
versity of California Press.

Orsi, Robert A. 2002 [1985]. The Madonna of 115th Street: Faith and Community in Ital-
ian Harlem, 1880—1950. New Haven: Yale University Press.

Orsi, Robert A. 2005. Between Heaven and Earth: The Religious Worlds People Make and
the Scholars who Study Them. Princeton: Princeton University Press.

Paden, William E. 2000. Sacred order, Method and Theory in the Study of Religion 12(1—
2), 207-225.

Pals, Daniel L. 1996. Seven Theories of Religion. Oxford: Oxford University Press.
Pentikiinen, Juha (toim.) 1986. Uskonto, kulttuuri ja yhteiskunta. Kirjoituksia uskontoso-
siologian alalta. Helsinki: Gaudeamus.

Pentikiinen, Juha & Pentikiinen, Katja (toim.) 1992. Uskonnot maailmassa. Helsinki:

WSOY.

Pesonen, Heikki 1997. Uskonto ja vaietut naiset. Feministinen nikokulma uskontotie-
teessi. Kimmo Ketola, Simo Korkee, Heikki Pesonen, Ilkka Pyysidinen, Tuula Sakaran-
aho, Tom Sjéblom. Nikialoja uskontoon. Uskontotieteen ajankohtaisia suuntauksia. Hel-
sinki: Yliopistopaino, 161-195.

Pesonen, Heikki (toim.) 1997. Uskontotieteen ikuisuuskysymyksii. Helsinki: Helsingin
yliopiston uskontotieteen laitos.

Pesonen, Heikki 2004. Vihertyvi kirkko. Suomen evankelisluterilainen kirkko ympiirist-
toimijana. Helsinki: Suomen tiedeseura.

Pesonen, Heikki, Lehtinen, Elina, Myllirniemi, Nelli, Blom, Minja (toim.) 2011. Elo-
kuva uskonnon peilini. Uskontotieteellisiii tarkennuksia linsimaiseen populaarielokuvaan.
Helsinki: Helsingin yliopiston uskontotieteen laitos.

Petley, Julian & Richardson, Robin (toim.) 2011. Pointing the Finger: Islam and Muslims
in the British Media. Oxford: OneWorld.

Phillips, John 2000. Contested Knowledge: A Guide to Critical Theory. London: Zed
Books.

Pilkington, C. M. 2003. Judaism. London: Hodder & Stoughton.

Pollack, Detlef, Miiller, Olaf & Pickel, Gert (toim.) 2012. The Social Significance of Reli-
gion in Enlarged Europe. Farnham: Ashgate.

261



Kirjallisuus

Poole, Elizabeth 2002. Reporting Islam: Media Representations of British Muslims. Lon-
don: I. B. Tauris.

Poole, Elizabeth & Richardson, John E. (toim.) 2006. Muslims and the News Media.
London: I. B. Tauris.

Pulkkinen, Risto 1997. Reduktionismi ja antireduktionismi. Heikki Pesonen (toim.),
Uskontotieteen ikuisuuskysymyksii. Helsinki: Uskontotiede, 95-113.

Puuronen, Anne 2004. Rasvan tyttiret. Etnografinen tutkimus anorektisen kokemustiedon
kulttuurisesta jisentymisesti. Helsinki: Nuorisotutkimusverkosto.

Pyysidinen, Ilkka 2002. Miksi uskonnot erottavat ihmisid? Ulrica Gabrielsson (toim.),
Uskonnot ja yhteiskunta. Tutkas-julkaisuja 3/2002, 2—8.

Pyysidinen, Ilkka 2006. Jumalten keinu. Kiertoajelu uskontotieteessi. Helsinki: Gaude-

amus.

Rahkonen, Juho 2007. Kirkko median kuvastimessa. Kristinuskon ja kirkollisten asioiden
kiisittely sanomalehdissii. Tampere: Kirkon tutkimuskeskus, www-julkaisuja.

Raittila, Pentti 2004. Vendliiset ja virolaiset suomalaisten Toisina: Tapaustutkimuksia ja
analyysimenetelmien kehittelyi. Tampere: Tampere University Press.

Rajchman, John 1985. Michel Foucault: The Freedom of Philosophy. New York: Columbia
University Press.

Readings, Bill 1996. The University in Ruins. Cambridge: Harvard University Press.
Reysen, Stephen 2006. Secular Versus Religious Fans: Are They Different?: An Empiri-
cal Examination, Journal of Religion and Popular Culture Vol. X11, Spring 2006, http://
www.usask.ca/relst/jrpc/articles12.heml

Robinson, John A. T. 1963. Honest to God. London: SCM Press.

Rorty, Richard 1989. Contingency, Irony, and Solidarity. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.

Rorty, Richard 1991. Objectiviry, Relativism and Truth: Philosophical Papers Volume 1.
Cambridge: Cambridge University Press.

Rorty, Richard 2006. Take Care of Freedom and Truth Will Take Care of Itself- Stanford:
Stanford University Press.

Rousseau, Jean-Jacques 1998 [1762]. Yhteiskuntasopimuksesta eli valtio-oikeuden johtavar
aatteet. Suom. J. V. Lehtonen. Himeenlinna: Karisto.

Roy, Oliver 2006. Islam in the West or Western Islam: The Disconnect of Religion and
Culture, The Hedgehog Review 8(1-2): 127-132.

Roy, Oliver 2010. Holy Ignorance: When Religion and Culture Part Ways. London: Hurst
& Company.

Ruuska, Petri 1999. Muuttuva kisitys kansakunnasta. Pertti Alasuutari & Petri Ruuska,
Post-Patria? Globalisaation kulttuuri Suomessa. Tampere: Vastapaino, 71-107.

Saarnivaara, Minna 2002. Hamas ja Islamilainen jihad: Palestiinalaisten islamistien
vaihtoehto. Hannu Juusola & Heidi Huuhtanen (toim.), Uskonto ja politiikka Lihi-idis-
si. Helsinki: Gaudeamus, 237-263.

Said, Edward W. 1983. The World, the Text, and the Critic. London: Faber & Faber.

Said, Edward W. 1997. Covering Islam: How the Media and the Experts Determine How
We See the Rest of the World. Fully Revised Edition with a New Introduction. London:
Vintage.

262



Kirjallisuus

Said, Edward W. 2001 [1994]. Ajattelevan ihmisen vastun. Suom. Matti Savolainen. Hel-
sinki: Loki-kirjat.

Said, Edward W. 2003. Orientalism. London: Penguin.

Said, Edward W. 2005. Power, Politics and Culture: Interviews with Edward W. Said.
Edited and with an introduction by Gauri Viswanathan. London: Bloomsbury.
Sakaranaho, Tuula 1998. The Complex Other: A Rhetorical Approach to Women, Islam,
and Ideologies in Turkey. Helsinki: Department of Comparative Religion/University of
Helsinki.

Saler, Benson 2000. Conceptualizing Religion: Immanent Anthropologists, Transcendent
Natives, and Unbounded Categories. With new preface. New York: Berghahn Books.
Sevinen, Erkki & Kupiainen, Jari (toim.) 1994. Kulttuurintutkimus. Johdanto. Helsinki:
SKS.

Sharf, Robert H. 1998. Experience. Mark C. Taylor (toim.), Critical Terms for Religious
Studies. Chicago: The University of Chicago Press, 94-116.

Simmel, Georg 1999. The Stranger. Charles Lemert (toim.), Social Theory: Multicultural
and Classical Readings. Boulder: Westview Press, 184-188.

Sj6, Sofia 2007. Spelar kin nagon roll niir man radar virlden? Kvinnor, kvinnligheter och
messiasmyter i SF-film. Abo: Abo Akademi.

Sjéblom, Tom (toim.) 1997. Tutkija, tekstit ja uskonro. Helsinki: Helsingin yliopiston
uskontotieteen laitos.

Sjéblom, Tom 2000. Contemporary Paganism in Finland. Jeffrey Kaplan (toim.), Be-
yond the Mainstream: The Emergence of Religious Pluralism in Finland. Helsinki: SKS,
223-240.

Sjéblom, Tom & Utriainen, Terhi 2004. Uskonto — mysteeri vai arvoitus. Tom Sjoblom
& Terhi Utriainen (toim.), Mikdi ihmeen uskonto? Suomalaisten tutkijoiden pubeenvuoroja
uskonnosta. Helsinki: Uskontotieteen laitos, 9-33.

Slack, Jennifer Daryl 1996. Theory and method of articulation in cultural studies. Da-
vid Morley & Kuan-Hsing Chen (toim.), Stuart Hall: Critical Dialogues in Cultural
Studies. London: Routledge, 112-127.

Smith, Dennis 1999. Zygmunt Bauman: The Prophet of Postmodernity. Cambridge: Po-
lity.

Smith, Jonathan Z. 1982. Imagining Religion: From Babylon to Jonestown. Chicago: The
University of Chicago Press.

Smith, Jonathan Z. 2004. Relating Religion: Essays in the Study of Religion. Chicago: The
University of Chicago Press.

Smith, Jonathan Z. 2013. On Teaching Religion. Oxford: Oxford University Press.
Smith, Philip 2001. Cultural Theory: An Introduction. Oxford: Blackwell.

Spivak, Gayatri Chakravorty 1987. Can the Subaltern Speak? Cary Nelson & Lawrence
Grossberg (toim.), Marxism and the Interpretation of Culture. Basingstoke: Macmillan,
271-313.

Spivak, Gayatri Chakravorty 1996 [1987]. Maailmasta kolmanteen. Suom. Jyrki Vaino-
nen. Tampere: Vastapaino.

Stark, Rodney 1999. Secularization R.I.P., Sociology of Religion 60, 249-273.

263



Kirjallisuus

Stark, Rodney & Finke, Roger 2000. Acts of Faith: Explaining the Human Side of Religi-
on. Berkeley: University of California Press.

Stausberg, Michael (toim.) 2009. Contemporary Theories of Religion: A Critical Compa-
nion. London: Routledge.

Sulkunen, Irma 1986. Raittius kansalaisuskontona. Helsinki: Suomen historiallinen seu-
ra.

Sun, Anna 2013. Confucianism as a World Religion: Contested Histories and Contemporary
Realities. Princeton: Princeton University Press.

Sundback, Susan 1983. ‘Civil Religion’ i Finland efter andra virldskriger. Abo: Abo Aka-
demi.

Suojanen, Piivikki 2000. Uskontotieteen portailla. Historiaa ja tutkimussuuntia. Helsin-
ki: SKS.

Séderholm, Stig 1990. Liskokuninkaan mytologia. Rituaali ja rocksankarin kuolema: Jim
Morrison -kultin etnografinen tulkinta. Helsinki: SKS.

Taira, Teemu 2002. Uskonto ja kulttuurintutkimus. Kytkéksen poissaolo ja mahdolli-
suus, Kulttuurintutkimus 19(3): 21-26.

Taira, Teemu 2006a. Notkea uskonto. Turku: Eetos.

Taira, Teemu 2006b. Tyékulttuurin arvomuutos tyittomien kerronnassa. Helsinki: SKS.
Taira, Teemu 2006c¢. Islam kirjajulkisuudessa, Uskonnontutkija 1(1). www.uskonnon-
tutkija.fi

Taira, Teemu 2007. The discourse on religion and secularity in educational context:
a case study of Finnish newspaper Helsingin Sanomat (1946-2000). Secularism and
Beyond: Comparative Perspectives, 28.5-1.6. 2007, Copenhagen, Denmark.

Taira, Teemu 2008. Nykyaikaa tutkimassa. Kirsti Lempiiinen, Olli Loytty & Merja
Kinnunen (toim.), Tutkijan kirja. Tampere: Vastapaino: 231-242.

Taira, Teemu 2010. Religion as a Discursive Technique: The Politics of Classifying Wic-
ca, Journal of Contemporary Religion 25(3): 379-394.

Taira, Teemu 2012a. New Atheism as Identity Politics. Mathew Guest & Elisabeth
Arweck (toim.), Religion and Knowledge: Sociological Perspectives. Farnham: Ashgate,
97-113.

Taira, Teemu 2012b. More Visible but Limited in Its Popularity: Atheism (and Atheists)
in Finland, Approaching Religion 2(1): 21-45.

Taira, Teemu 2013a. Making Space for Discursive Study in Religious Studies, Religion
43(1): 26-45.

Taira, Teemu 2013b. The Category of ’Invented Religion> A New Opportunity for
Studying Discourses on "Religion’, Culture and Religion 14(4): 477-493.

Taira, Teemu 2013c. Vihemmistduskontojen hallinta Ison-Britannian “suuressa yhteis-
kunnassa”. Tuomas Martikainen & Marja Tiilikainen (toim.), Islam, hallinta ja turval-
lisuus. Turku: Eetos, 159-183.

Taira, Teemu 2014a. Vidrin uskottu. Ateismin uusi nikyvyys. Turku: Eetos.

Taira, Teemu 2014b. Uskonto suomalaisissa sanomalehdissi tavallisena pdivini, Us-
konnontutkija  2/2014. heep://uskonnontutkija.fi/2014/12/06/uskonto-suomalaisissa-
sanomalehdissa-tavallisena-paivana/

264



Kirjallisuus

Taira, Teemu 2015. Media and the Nonreligious. Kennet Granholm, Marcus Moberg
& Sofia Sjé (toim.), Religion, Media and Social Change. New York: Routledge, 110-125.

Taira, Teemu, Poole, Elizabeth & Knott, Kim 2012. Religion in the British Media To-
day. Jolyon Mitchell & Owen Gower (toim.), Religion and the News. Farnham: Ashgate,
31-43.

Taylor, Charles 2007. A Secular Age. Cambridge: The Belknap Press of Harvard Uni-
versity Press.

Taylor, Louise 2012. Alan Pardew keeping the faith in the Newcastle United revolution,
The Observer 5.5.2012. hetp://www.guardian.co.uk/football/2012/may/05/alan-pardew-
newecastle-united-manchester-city

Thal, Sarah 2002. A Religion That Was Not a Religion. Derek Peterson & Darren
Walhof (toim.), 7he Invention of Religion: Rethinking Belief and Politics in History. New
Brunswick: Rutgers Press, 100-115.

Tremlett, Paul-Francois 2004. On the Formation and Function of the Category 'Reli-
gion’ in Anarchist Writing, Culture and Religion 5(3): 367-381.

Tuomaala, Salome 2011. Keskeytyksidi elimissi. Naisten toimijuudet aborttikertomuksissa.
Helsinki: Helsingin yliopiston uskontotieteen laitos.

Turner, Victor 1969. 7he Ritual Process: Structure and Anti-Structure. London: Rout-
ledge.

Tweed, Thomas A. 2006. Crossing and Dwelling: A Theory of Religion. Cambridge: Har-
vard University Press.

Utriainen, Terhi 1999. Léisnd, riisuttu, pubdas. Uskontoantropologinen tutkimus naisista
kuolevan vierellii. Helsinki: SKS.

Viney, Rachel 1999. Religious Broadcasting on UK Television: Policy, Public Perception
and Programmes, Cultural Trends 36: 4-28.

Virtanen, Leea 1974. Magiaa nykykulttuurissa. Hannu Launonen & Kirsti Mikinen
(toim.), Folklore tinddin. Helsinki: SKS, 38-50.

Voas, David & Bruce, Steve 2007. The Spiritual Revolution: Another False Dawn for the
Sacred. Kieran Flanagan & Peter C. Jupp (toim.), A Sociology of Spirituality. Aldershot:
Ashgate, 43-61.

Vogler, Conrad C. & Schwartz, Stephen E. 1993. The Sociology of Sport: An Introduction.
New Jersey: Prentice Hall.

Ward, Graham & Hoelzl, Michael (toim.) 2008. 7he New Visibility of Religion. London:
Continuum.

Warner, Rob 2010. Secularization and its Discontents. London: Continuum.

Warner, R. Stephen 1993. Work in Progress Toward a New Paradigm for the Sociologi-
cal Study of Religion in the United States, American Journal of Sociology 98: 1044—1093.
Warner, R. Stephen 2008. Parameters of Paradigms: Toward a Specification of the U.S
Religion Market System, Nordic Journal of Religion and Society 21(2): 129-146.

Weaver, David H., Beam, Randal A., Brownlee, Bonnie J., Voakes, Paul S. & Wilhoit,
G. Cleveland 2007. The American Journalist in the 21st Century: U.S. News People at the
Dawn of the Millennium. Mahwah: Lawrence Erlbaum Associates.

Weber, Max 1990 [1904-1905]. Protestanttinen etiikka ja kapitalismin henki. Suom.
Timo Kyntdja. Helsinki: WSOY.

265



Kirjallisuus

Weller, Paul 2008. Religious Diversity in the UK: Contours and Issues. London: Conti-

nuum.

Weller, Paul 2009. A Mirror for Our Times: “The Rushdie Affair” and the Future of Mul-
ticulturalism. London: Continuum.

White, Hayden 1987. Tropics of Discourse: Essays in Cultural Criticism. Baltimore: Johns
Hopkins University Press.

Wiebe, Donald 2004. The Reinvention or Degradation of Religious Studies? Tales from
the Tuscaloosa Woods, Reviews in Religion and Theology 11(1): 3—14.

Wiebe, Donald 2005. The Politics of Wishful Thinking? Disentangling the Role of the
Scholar-Scientist from that of the Public Intellectual in the Modern Academic Study of
Religion, Temenos: Nordic Journal of Comparative Religion 41(1): 7-38.

Wilhelmsson, Putte 2005. Keksi oma uskonto!, Turun Sanomar 22.5.2005.

Williams, Raymond 1993. Culture is Ordinary. Ann Gray & Jim McGuigan (toim.),
Studying Culture: An Introductory Reader. London: Edward Arnold, 5-14.

Wilson, Bryan 1966. Religion in Secular Society. Harmondsworth: Penguin.

Winston, Diane & Green, John 2012. Most American Say Religion Coverage Too Sensa-
tionalized. http:/fannenberg.usc.edu/~/media/PDFs/winston-bliss.ashx

Woodhead, Linda 2012. Introduction. Linda Woodhead & Rebecca Catto (toim.), Re-
ligion and Change in Modern Britain. London: Routledge, 1-33.

Woodhead, Linda & Heelas, Paul (toim.) 1999. Religion in Modern Times: An Interpre-
tive Anthology. Oxford: Blackwell.

Wright, Handel Kashope 2001. “What’s Going on?” Larry Grossberg on the Status Quo
of Cultural Studies, Cultural Values 5(2): 133-162.

Wyett, Charlie 2008. Scolari prayer works a miracle, 7he Sun 3.10.2008. http://www.
thesun.co.uk/sol/homepage/sport/football/1766551/Phil-Scolari-believes-Chelsea-ha-
ve-been-helped-by-God.html

Yilmaz, Ferruh 2007. Religion as Rhetorical Discourse: The Muslim Immigrant in
(Danish) Public Discourse. Lynn Schofield Clark (toim.), Religion, Media, and the Mar-
ketplace. New Brunswick: Rutgers University Press, 198-223.

Young, Lawrence (toim.) 1997. Rational Choice Theory and Religion: Summary and Assess-
ment. New York: Routledge.

Zizek, Slavoj 1997. The Plague of Fantasies. London: Verso.
Zizek, Slavoj 2001a. On Belief. London: Routledge.

Zizek, Slavoj 2001b. Fragile Absolute: Or, Why is the Christian Legacy Worth Fighting for?
London: Verso.

Zizek, Slavoj 2003. The Puppet and the Dwarf: The Perverse Core of Christianity. Cam-
bridge, MA: The MIT Press.

Zizek, Slavoj 2004. Organs without Bodies: On Deleuze and Consequences. New York:
Routledge.

Zizek, Slavoj 2005 [1994]. The Metastases of Enjoyment: Six Essays on Women and Causal-
ity. London: Verso.

266



Abu-Hanna, Umayya 172

Ahmed, Sara 177

Aikalaisdiagnoosi 13, 17, 31, 128,
239v1

Alasuutari, Pertti 37, 50, 141-145, 180,
239-240v3

Althusser, Louis 16, 132

Altizer, Thomas J. J. 95

Alton, Roger 187

Ameobi, Sammy 229

Ameobi, Shola 229

Amos, Tori 213, 245v9

Anderson, Benedict 149

Anttonen, Veikko 16, 42, 44, 137, 147,
154, 159, 216-217

Arafat, Jasser 173

Arfa, Hatem Ben 229

Aristoteles 236v2

Artikulaatio 48, 57, 61-64, 126127,
131-134, 151, 159, 233v7, 239vl,
240v1

Asad, Talal 124, 129-130

Ateismi 33, 95, 100, 116, 118,
188-189, 201

Ba, Demba 229

Bal Shem Tov ks. Isracl ben Eliezer

Bahtin, Mihail 15

Bailey, Edward 203-204

Balotelli, Mario 229

Barthes, Roland 13

Bataille, Georges 147

Bauman, Zygmunt 17, 52-53, 56, 90,
125-126, 239v1

Beal, Timothy 28

Hakemisto

Beamis, Gregg 152

Beck, Ulrich 17, 117, 239v1

Beckett, Samuel 171

Beckford, James 208

Beckford, Martin 187, 191

Bell, Catherine 129-130, 204

Bellah, Robert N. 122

Berger, Peter L. 98, 107-108

Beyer, Peter 234v11

Bhabha, Homi K. 75

Bourdieu, Pierre 16

Bowker, John 130

Brown, Andrew 188, 195

Bruce, Steve 109-113

Buddhalaisuus 21, 51, 54, 61, 65, 208,
224

Buffy, vampyyrintappaja 208, 245v10

Butler, Judith 16

Butt, Riazat 187

Campbell, Colin 211

Carrette, Jeremy 14, 87, 233v6, 238v10
Carter, Stephen 85

Casanova, José 104-105, 116, 123
Cavicchi, Daniel 201

Certeau, Michel de 244-245v3
Chidester, David 29, 54-55, 67, 213
Chopra, Deepak 87-88

Church of Maradonia, The 245v1
Cicero 201

Cisse, Papiss 229

Clough, Brian 223

Comte, Auguste 97

Craft, The 245v10

267



Hakemisto

Daily Telegraph 187, 191

Davie, Grace 103—-104, 106-107, 158

Dawkins, Richard 33

Dean, William 87

Defamiliarisointi 28

Dekonstruktio 13, 15, 232v3

Dekulturaatio 102

Deleuze, Gilles 16, 27, 31, 178, 233v7,
234v10

Dempsey, Clint 224

Deprivatisaatio 104-105, 116,
123-125, 228

Derrida, Jacques 13, 15, 16, 84

Desekularisaatio 107, 116117

Diskordianismi 33

Dobbelaere, Karel 103

Dowd, Mark 192

Drogba, Didier 226

Durkheim, Emile 13, 24, 97, 217-219

Eagleton, Terry 14, 69-70, 93,
128-129, 237v4

Eliezer, Israel ben 244v1

Etnisyys 10, 61, 101, 125, 130, 133,
169, 189, 241v6—7, 242v9

Etnografia 16, 18-22, 50-52, 69, 73,
128-130, 208

Evankelikaalisuus 101, 227

Evankelis-luterilainen kirkko ks.
luterilaisuus

Explore: From Istanbul to Anatolia 194

Fabian, Johannes 178, 243v14

Fairclough, Norman 26

Fanon, Franz 17

Feministinen tutkimus 15-16, 51,
67-68, 133, 231-232v2, 235v13

Fenomenologia ks. uskontofenome-
nologia

Ferguson, Alex 223-224

Fingerroos, Outi 16

Fischer, Michael M. J. 28

Fitzgerald, Timothy 15, 67, 231v2,
233v6

Flood, Gavin 15, 47-48, 74, 231v2,
233v6

Fokas, Effie 107

Fortuyn, Pim 99

Forward, Martin 129-130

268

Foucault, Michel 14-16, 24-25, 27,
29, 31, 66-67, 69-70, 80, 84,
90-94, 129-130, 132, 233v6,
236v2, 236v16, 238v12

Frankfurtin koulukunta 13, 29, 70,
236v16

Frazer, James G. 24, 232v4

Freud, Sigmund 13, 24, 29-30, 232v4,
233v5

Gaddafi, Muammar 166

Gardner, Gerald B. 210

Gaulle, Charles de 164, 176

Geertz, Clifford 13

Giddens, Anthony 17, 128, 145,
240v5, 243v16

Gledhill, Ruth 187, 244v3

Globalisaatio 10, 32, 65, 79, 99-101,
107, 122-123, 165, 171, 190,
234v11

Gogh, Theo van 99

Gramsci, Antonio 32, 129-130, 132

Green, Robert 224

Grossberg, Lawrence 25, 30, 39,
72,81, 82,92, 131, 198-200,
206-207, 233v7, 233-234v8,
236v16, 237v7, 238v11-12, 244v1,
244-245v3

Guardian, The 187, 195, 229

Guattari, Félix 10-11, 31, 178

Habermas, Jirgen 16, 29-30, 67, 70,
74,75, 235v14, 236v1, 236v15
Hall, Stuart 16, 60, 66, 129-130, 133

Hamas 175, 178

Hanegraaff, Wouter 211

Hardt, Michael 123

Hargreaves, Ian 190

Hasidismi 199, 244v1

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 64,
236v2

Heinonen, Harri 205, 220

Helluntailaisuus 101

Helsingin Sanomat 42, 117, 138—139,
151-152, 158, 160, 161, 165, 167,
172, 175, 178, 180, 187-188,
193, 240v1, 241v4, 241v6, 243v2,
244v4

Henkisyys 87-88, 101-102, 114, 120—
121, 213, 238v10, 238-239v13



Hermeneutiikka 13, 29, 63, 67, 75,
233v6, 235v14, 237-238v9

Hills, Matt 197, 201, 212

Hindulaisuus 234v9, 234v11,
234-235v12, 238-239v13

Hitchens, Peter 188

Hjelm, Titus 245v8

Homoilta 185, 196

Honko, Lauri 9, 16

Horkheimer, Max 29, 70, 72

Hulsether, Mark 237v8

Huomenna hin tulee 171

Ideologia 15, 26, 29, 133, 199-200,
207, 210, 231v1, 235v14

Implisiittinen uskonnollisuus 121,
203-204

Independent, The 187-188

Inglehart, Ronald 111

Internet 10, 32, 85, 189, 191-192, 195

Iranin vallankumous 98-99, 167-168,
181, 193-194, 241v4

Islam 21, 42—43, 47, 51-52, 61, 64—
65, 92,99, 101-102, 125, 132, 157,
161-183, 187, 190-191, 193-194,
208, 228-229, 234-235v12,
235v14, 239v2, 240-242v1-12,
243v15, 244v4, 246v5

Islam-Keskus Siitio 157

Israelin ystdvit ry. 172

Jainalaisuus 47

Jedismi 33

Jehovan todistajat 128

Jenkins, Henry 197-198, 200, 202,
207-208, 213, 244-245v3

Jensen, Jeppe Sinding 81

Jindra, Michael 204

Johnston, Maurice 226

Juva, Mikko 174

Juutalaisuus 21, 101, 157, 169, 171—
175, 199, 207-208, 216, 233v5,
238-239v13, 244v1

Jalkitraditionaalisuus 141, 145, 149,
153-154, 240v5, 243v16

Kak4d, Ricardo 227-228
Kansalaisuskonto 121-122, 203
Kant, Immanuel 26, 29, 176, 236v2

Hakemisto

Karhun kansa 33

Katolilaisuus, 47, 99-100, 221-222,
225-226, 234v12, 244v3

Kekkonen, Urho Kaleva 151

Kepel, Gilles 101

Ketola, Kimmo 16

Khomeini, Ajatolla 99, 167-168, 193

King, Martin Luther 201

King, Richard 14, 87, 231v2, 233v0,
238v10

Knott, Kim 44

Kognitiivinen uskontotiede 13-14, 17,
55, 67-68, 113-114, 135, 231vl,
237-238v9

Koivisto, Mauno 151

Kontekstualismi 23-25, 30, 39,
47-48, 51-52, 57-74, 92, 93,
130, 131-134, 231v1, 232v3-8,
237-8v9

Kopimismi 33

Kristeva, Julia 15

Kultti 209-212, 245v7

Kulttuuri 54-57

Kungfutselaisuus 54, 234vl11,
238-239v13

Kuper, Simon 226

Lacan, Jacques 16, 128

Laclau, Ernesto 16

Lactantius 201

Lahko 211

Laitila, Teuvo 16

Laitinen, Katja 213

Lévi-Strauss, Claude 13

Liminaalisuus 205-206, 219

Lincoln, Abraham 121

Lincoln, Bruce 92

Luterilaisuus 33, 42, 122, 137-160,
173-174, 180-182, 188, 190, 196,
240v4, 243v16

Lyon, David 115

Maallistuminen 21, 34, 36-37, 40—41,
95-118, 120, 124, 189

Mack, Burton L. 86—87, 93

Maffesoli, Michel 209, 245v7

Mannerheim, Carl-Gustav Emil 122

Maradona, Diego 215-216, 220-222,
224

269



Hakemisto

Marcus, George E. 28

Martikainen, Tuomas 241v6

Martin, David 103

Marx, Karl 13, 24, 29-30, 49-51, 54,
93, 97, 132, 231-232v2, 232v3,
232v4, 233v5, 236v2, 236v16

Masuzawa, Tomoko 237v8

Mauss, Marcel 28

May, Todd 26

McCutcheon, Russell T. 14, 39-40,
67, 7072, 75-94, 231v2, 233v6,
236v15, 237v3, 237v5, 237v8,
238v10, 238v11

Media 10, 12, 17-21, 3638, 42—44,
51,79, 92, 99-100, 116-117,
125, 133, 138-140, 149, 161-183,
184-196, 206, 207, 209, 223-230,
231vl, 232v3, 235v14 240v1,
243v2, 243v15, 244v4, 245v8,
245v10, 246v5

Mediatisaatio 36, 232v3

Meri, Lennart 152

Micklethwait, John 100

Moberg, Marcus 19

Mol, Hans 216

Monikulttuurisuus 10, 125, 129-130

Morrison, Jim 19, 205, 209

Murphy, Tim 17

Murray, Margaret 210

Muslim Driving School 194

Muslim Premier League, The 229-230,
246v5

Muslimi ks. islam

Muslimielimii 194

Mutanen, Annikka 187-188

Mystiikka 51, 234v9, 238-239v13

Myytti 13, 19, 121, 150-151, 153-154,
197-198, 212, 225

Nasri, Samir 228-229

Nasser, Gamal Abdel 164-165, 241v3

Nationalismi 54, 61, 113, 121, 138,
140, 144, 148-154, 159-160,
163-164, 166, 170-171, 177, 181,
234v9, 234-235v12, 241-242v8,
242v12

Negri, Antonio 123

News of the World 224

Nietzsche, Friedrich 44, 96

270

Norris, Pippa 111
Nurmi, Paavo 122
Nye, Malory 129-131, 231-232v2

Observer, The 229
Opas, Minna 16
Ortodoksisuus 33, 157

Paavali 128

Paavi Benedictus XVI 99, 191

Paavi Franciscus 99

Paavi Johannes Paavali IT 99-100

Pahlevi, Reza 167

Pardew, Alan 229

Parrinder, George 130

Pastafarismi 33

Pentikiinen, Juha 9, 16

Perennialismi 63, 243v9

Pesonen, Heikki 16, 19

Phillips, John 26

Pienaar, Steven 228

Platon 236v2

PLO 173-175, 178

Poole, Elizabeth 44, 243v15

Populaarikulttuuri 10, 18-20, 36,
43-44,52,129-130, 197, 203,
206-207, 212-213, 236v16,
245v10

Positivismi 13, 15, 29, 75, 235v14

Postkolonialismi 17, 51, 60, 129,
231-231v2

Postmarxismi 13, 51, 93, 231-232v2

Postmoderni 13, 31, 51, 60, 71, 84,
115, 125-126, 206, 231-231v2,
233v6, 237v5

Poststrukturalismi 13, 16, 26, 51, 60,
93

Privatisaatio 104, 116, 123-126

Pyhi jirjestys 153

Raamattu 157, 173, 221

Rajchman, John 91

Rationaalisen valinnan teoria 105-107

Reduktionismi 12-14, 68, 71-72, 130,
233v6

Ringgren, Helmer 9

Rituaali 21, 34, 44, 92, 104, 121, 130,
148, 203-206, 209-210, 213,
217-218, 220, 227, 231vl



Robinho 223

Robinson, John A. T. 95
Rooney, Wayne 227-228
Rorty, Richard 26-27
Rousseau, Jean-Jacques 121

Rushdie, Salman 99

Saatanalliset sikeet 99, 170, 241-242v8

Said, Edward 14, 16, 77, 83—-84,
90-93, 175-177

Sakralisaatio 120-121

Saler, Benson 216

Sanders, Alex 210

Sartre, Jean-Paul 91

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph
236v2

Schwartz, Stephen 201

Scolari, Luiz Felipe 226

Scotsman 228

Segal, Robert 15

Sekularisaatio ks. maallistuminen

Sekularismi 130, 185, 187, 191

Shilton, Peter 224

Shintolaisuus 238-239v13

Shortlist 227

Sijaisuskonnollisuus 104, 158-159

Sikhiliisyys 47, 190-191, 238-239v13

Sillanpii, F. E. 151

Sj6, Sofia 19

Sjoblom, Tom 237v5

Sklovski, Viktor 28

Smart, Ninian 54, 130

Smith, Jonathan Z. 21, 84, 93,
129-130, 239-240v3

Smith, Philip 60

Smith, Wilfred Cantwell 130

Soma, Omar al 228

Spivak, Gayatri Chakravorty 16

Strukturalismi 13, 16

Sun, The 223-224, 226

Sunday Mirror, The 224

Suojanen, Piivikki 16

Suomen Islamilainen Yhdyskunta 157

Suomen Vapaa Wicca -yhdyskunta 83

Séderholm, Stig 19, 205, 209

Tablet, The 244v3

Taru sormusten herrasta 212

Hakemisto

Tiedonintressiteoria 11, 26, 29, 67-68,
7475, 235v14, 236v1, 236v15
Tieteidenvilisyys 11-17, 48, 57-59, 73,

129-130, 233v6
Time 95, 96, 99, 100, 118
Times, The 187, 223, 244v3
Tioté, Cheikh 229
Topelius, Zacharias 151
Totemismi 218
Tremlett, Paul-Francois 85
Turner, Victor 13, 205-206, 219
Tweed, Thomas 17
Tylor, Edward B. 24, 232v4
Tiihtien sota 212

Uskontodiskurssi 14, 21-22, 37,
42-45, 65, 85, 92, 112-113, 119,
131, 162, 213, 233v6, 234v11

Uskontofenomenologia 1216, 23, 25,
58, 63—65, 67-68, 75, 129-130,
205, 216, 233v6

Uskontoteoria 17, 23-25, 59-61, 67,
71, 73-74, 106, 232v4, 233v5

Utriainen, Terhi 237v5

Uusheimot 125, 209, 245v7

Virolainen, Johannes 151
Vivekananda, Swami 234-235v12
Vogler, Conrad 201

Warner, R. Stephen 106

Washington, George 121

Weber, Max 13, 97-98, 132, 232v4

West, Kanye 33

White, Hayden 243v13

Wiccalaisuus 83, 210, 212, 245v8-10

Wiebe, Donald 15, 40, 75-94,
237v3—4, 237v7, 238v11

Wilhelmsson, Putte 212

Williams, Raymond 48, 55, 129-130

Wilson, Bryan 98

Wittgenstein, Ludwig 236v2

Wooldridge, Adrian 100

Yeezianity 33

Zizek, Slavoj 128—129, 236v2

271



Eetos-julkaisuja

Eetos 1: Vastarintaa nykyisyydelle: nikikulmia Gilles Delenzen ajatteluun. Toim.
Teemu Taira ja Pasi Viliaho (2004). E-julkaisu 2015.

Eetos 2: Teemu Taira: Notkea uskonto (2006). E-julkaisu 2015.

Eetos 3: Katve-Kaisa Kontturi: Feminismien ristiaallokossa. Keskusteluja taiteen ja
teorian kytkenndgisti (2006). E-julkaisu 2015.

Eetos 4: Pornoakatemia! Toim. Harri Kalha (2007).

Eetos 5: Jukka-Pekka Puro: Mindi viestii. Tutkielma viestivin ibmisen teoriasta ja
tulkinnasta (2007).

Eetos 6: In medias res. Hakuja mediafilosofiaan. Toim. Olli-Jukka Jokisaari, Jussi
Parikka ja Pasi Viliaho (2008).

Eetos 7: Jukka Sihvonen: Idiootti ja samurai. Tuntematon sotilas elokuvana (2009).
3. painos.

Eectos 8: Hanna Viitiinen: Liikkeessi pysymisen taika. Etnografisia kokeiluja yhteisi-
tanssiryhmdissii (2009).

Eectos 9: Lasse Kekki: Pervo parrasvaloissa. Queer-draamaa Teksasista Kokkolaan.
Toim. Pia Livia Hekanaho ja Jarmo Haapanen (2010).

Eetos 10: Kaisa Kurikka: Algor Untola ja kirjoittava kone (2013). 2. painos.

Eetos 11: Jukka Sihvonen: Aivokuvia. Elokuva, teoria, Deleuze (2013). E-julkaisu
2015.

Eetos 12: Islam, hallinta ja turvallisuus. Toim. Tuomas Martikainen ja Marja Tiili-
kainen (2013). 2. painos.

Eetos 13: Toisin sanoin. Taiteentutkimusta representaation jilkeen. Toim. Illona Hon-
gisto ja Kaisa Kurikka (2013). 2. painos. E-julkaisu 2016.

Eectos 14: Teemu Taira: Vidrin uskottu? Ateismin uusi nikyvyys (2014). 2. painos.
E-julkaisu 2017.

Eetos 15: Posthumanismi. Toim. Karoliina Lummaa ja Lea Rojola (2014). 5. painos.
Eetos 16: Susanna Paasonen: Pornosta (2015). 2. painos.

Eetos 17: Teemu Taira: Pehmeiti kumouksia. Uskonto, media, nykyaika (2015).
Eetos 18: Rasismi ja filosofia. Toim. Jani Sinokki (2017). 2. painos.

Eetos 19: Mielikuvituksen maailmat. Tieteidenvilisii tutkimuksia kirjallisundesta.
Toim. Merja Polvinen, Maria Salenius ja Howard Sklar (2017).

Eetos 20: Uskontososiologia. Toim. Kimmo Ketola, Tuomas Martikainen ja Teemu
Taira (2018). 2. painos.

Eetos 21: Kuulumisen reitteji taiteessa. Toim. Kaisa Hiltunen ja Nina Siiskilahti

(2019).

Eetos 22: Anna Helle: Todellisuus pahoinpiteli runon. Yhteiskunnallisuus ja runteet
suomenkielisessi kokeellisessa nykyrunoudessa (2019).

Yhteistyossi Faros-kustannus Oy:n kanssa:
Charlie Gere: Digitaalinen kulttuuri (2006).



Pebmeiti kumounksia: Uskonto, media, nykyaika Kisittelee uskontoa ja
sen tutkimista nykyajan mediavetoisessa kulttuurissa. Uskontotieteen
menetelmaillisten kysymysten lisiksi teos analysoi nykykulttuurin
uskonnollisuutta ja sithen vaikuttavia laajempia yhteiskunnallisia
prosesseja. Teos hahmottaa kriittisid kulttuurintutkimuksellisia ja
uskontososiologisia lihestymistapoja yhdistellen ”pehmeitd kumouksia”

uskontotieteen tutkimusperinteisiin ja -kohteisiin. Yksittdisten lukujen

kohdennukset liikkuvat tieteenalan menetelmia ja mahdollisuuksia
luotaavista kysymyksistd uskontoa koskevien mediakeskustelujen
kautta faniuteen ja populaarikulttuuriin.

Teemu Taira on uskontotieteen dosentti Turun yliopistossa

EETOS 17






